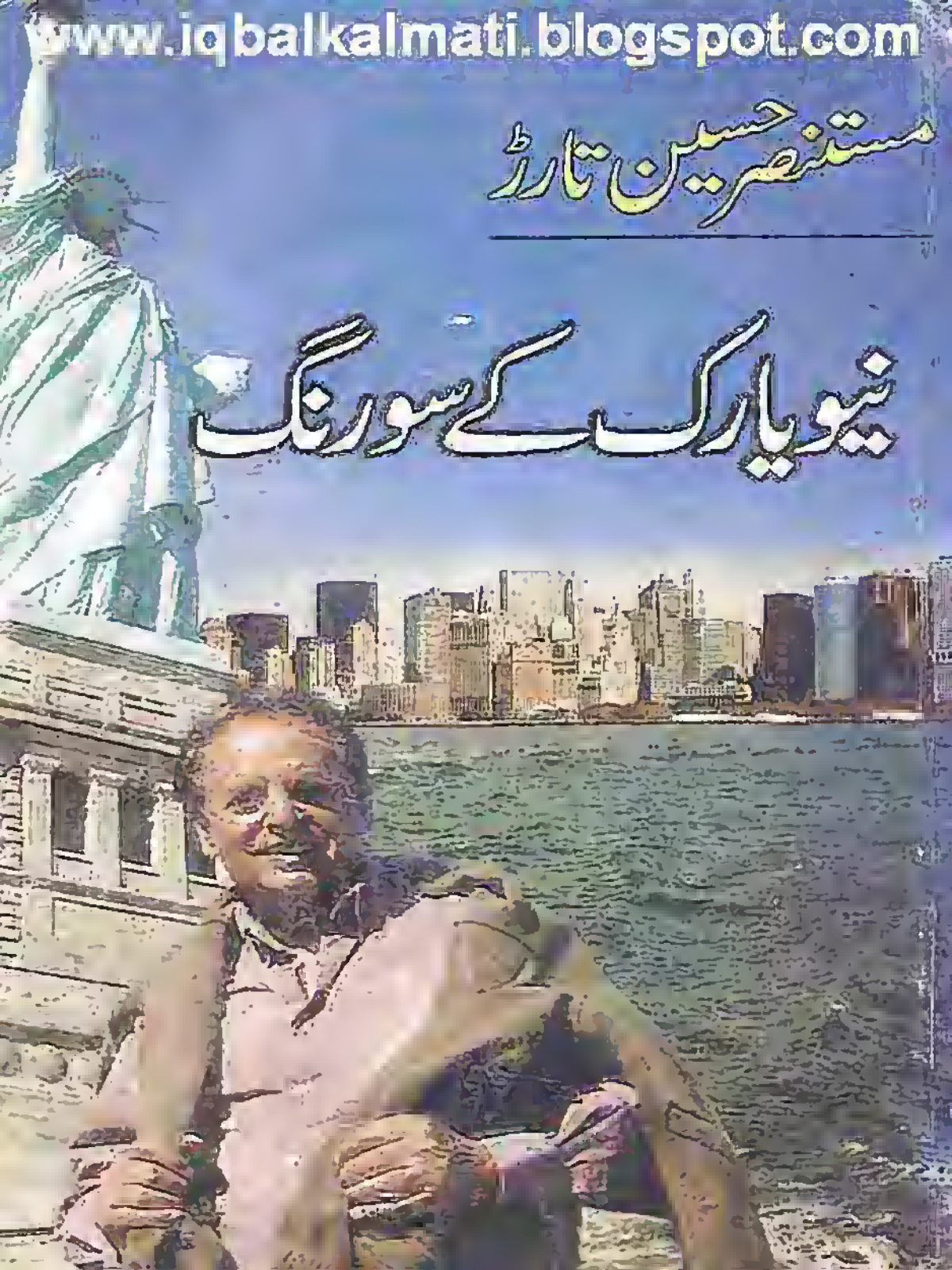


ستہ حسین سارٹ

# شہر کے سورج



## فہرست

### ہزاروں راستے ہیں منزلیں ہیں

|     |                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 5   | 1- ”براؤ سٹریٹ نمبر 112- نیویارک“                     |
| 9   | 2- ”امریکہ کی آن جمی نئے“                             |
| 24  | 3- ”زروشیطان کا شہر“                                  |
| 29  | 4- ”ٹائمز سکر کا محل تاشا“                            |
| 41  | 5. ”جو گلگت کرتی... پونی میں ہلاتی... وہ ایک لڑکی“    |
| 51  | 51-6 ”جو بھی نیویارک کے نقیر ہوتے ہیں“                |
| 66  | 7- ”ولڈر ٹیمنٹر میں ایک حاجی کا ڈبوائے“               |
| 77  | 8- ”امریکہ کا شاہی خاندان... بوڑھے بچے اپاچی اور ٹنے“ |
| 92  | 9- ”ہارم... بیک از بیوی فل“                           |
| 128 | 10- ”چوبے کا چوپ“                                     |
| 134 | 11- ”راک فلیکس منٹر اور لکن منٹر“                     |
| 150 | 12- ”میزوپالن میوزیم آف آرٹ“                          |
| 216 | 13- ”نیویارک سٹریٹ چھینکو“                            |
| 225 | 14- ”سوا“                                             |
| 250 | 15- ”نجپول ہسٹری میوزیم“                              |
| 260 | 16- ”گوگن ہائی میوزیم“                                |
| 274 | 17- ”گرین اج دنچ“                                     |

## ”براڈوے سٹریٹ نمبر 112 بیویارک“

کس کو نہائیں حالی دل زار اے آدا  
آوارگی میں ہم نے زمانے کی سیر کی  
وہ امراؤ..... لکھنؤ کی جان..... جس کی آوازے جان جاتی تھی کیسے جان گئی کہ اگلے  
وقتوں میں کوئی تیر تو تھا یہ پڑا نے والے وقوتوں میں کوئی تاریخ بھی ہو گا جو اپنا حالی دل زار نہیں تو  
بیان کر پائے گا پرانی حیات کو ایک شعر میں کیسے سینے گا ہرگز سمیت نہ پائے گا تو کیوں نہ میں اس  
کی حیات کے منشور کو ایک شعر میں سو دوں.....  
بے شک اس نے امراؤ جان اوانے اپنی حیات کی تغییروں اور محرومیوں کو صرف ایک  
شعر میں سو دیا..... پر اس نے مجھ پر بھی احسان کیا جو میں نہ میں بیان کرنے سے قاصر رہا اس نے  
شعر میں بیان کر دیا.....  
اگرچہ اس نے اپنی حیات کی مجبور آوارگی کے اندر ہرے میں زمانے کی سیر کا ایک دیا  
جلایا پر اس نے دراصل میرے دل کی بات نظر کر دی..... اس نے لکھنؤ کے آس پاس ہی سفر کیا.....  
اکوں اور مثل گاڑیوں میں کیا پردہ میرے دنیا جہان کے سفروں پر خادی ہو گئی..... یوں آوارگی میں  
ایک طوائف میری مرشد تھرتی ہے.....  
ہم جیسوں کے مرشد بھی ہم جیسے ہی ہوتے ہیں۔

نیویارک۔ براڈوے سٹریٹ نمبر 112۔  
بلجوق کی دوسری منزل پر واقع فلیٹ کے شیشے کی دیوار کھڑکی پر بارش کی بوچھاڑیں

|     |                                           |
|-----|-------------------------------------------|
| 318 | ”جیویارک کے جبو“                          |
| 342 | ”امریکہ کی دیوبی“                         |
| 360 | ”ایپا ریٹریٹ بلڈنگ۔ این افیئر ٹورنکسٹر“   |
| 370 | ”بیوایں او، جزل اسٹبلی میں خطاب“          |
| 378 | ”بیویارک پیلک لا ببریری اور پیوز آف گراس“ |
| 399 | ”ن۔ م۔ دانش چانناوں میں“                  |

## فلوریڈا

|     |                                |
|-----|--------------------------------|
| 415 | ”عنی کا آر لینڈد“              |
| 433 | ”آر لینڈو کی سویریں اور شامیں“ |
| 464 | ”ڈزنی ڈاؤن ٹاؤن“               |
| 473 | ”ڈزنی لینڈ“                    |
| 495 | ”جانوروں کی سلطنت“             |
| 509 | ”پی بر تھڈے نوٹل“              |
| 515 | ”میا کی اور کوکو کوریٹا“       |
| 527 | ”چیز کیک فیکٹری“               |
| 531 | ”آلیٹ بوس“                     |
| 548 | ”وکائیوا... ایلٹے پانی“        |
| 573 | ”شام پی بن شام محمد“           |

## نیویارک واپسی

|     |                                |
|-----|--------------------------------|
| 579 | ”علی میں ہمگوئے کے ساتھ“       |
| 596 | ”ہمدردی یونیورسٹی ملنا“        |
| 615 | ”آپا کے بھوٹ سے ملاقات“        |
| 623 | ”سات چھلیں اور پرندے کی واپسی“ |

گرتے تھے اور اس کی سرگئی سٹپر گری میں آئے ہوئے ایک بدن کی مانند چپ جاتے تھے۔ اس شمشے کی دیواری کھڑکی کہ جس پر بارش کے بے تحاشا آنسو برستے اُسے ڈھندا تھے تو نیچے براڈے سڑیت کے فرش سے چکے زرد پتے میوزیم آف ماؤن آرٹ میں آؤیں اس کی تجیری تصویر کا روپ دھارتے تھے۔ اور یہ تصویر وہ بنا تھا جس کی بنائی ہوئی تصویروں کی نشانی کر کے ہم اس کی خدائی میں شریک ہوتا چاہتے ہیں۔

شفاف چولی فرش پر میرا سامان بندھا پڑا تھا.....  
مجھے کل اپنے وطن لوٹ جانا تھا.....

خزاں کا آغاز.... نیچے سڑیت کے پھر لیے فرش پر چکے ہوئے زرد ہتے... بارش اور ہلکی خنکی مجھے آج سے 37 برس پیشتر تر کی کہ شہر ارض روم تک لیے جا رہی تھی کہ وہاں بھی خزاں کا آغاز ہو چکا تھا اور میں نے صبح سے سواۓ چند آنکھوں اور کچھ دہی کے کچھ نہ کھایا تھا اور میں نے جیب میں سے اپنا آخری سکے نکال کر ایک نقیر کی جھوٹی میں ڈال دیا تھا۔ ارض روم اور نیویارک کے درمیان زمین کے بھی اور زمانے کے بھی بہت فاصلے تھے۔ لیکن ان زمانوں کی مہک مجھ تک پہنچ رہی تھی۔ تب میں کسی بھی بندھن سے بے نیاز ایک لاپروا اور غیر ذمہ دار نوجوان آوارہ گروہ تھا۔ اور اب میں بندھا ہوا تھا۔ بال بچوں اور عمر کے بیت گئے گے برسوں میں۔ اور اس کے باوجود وہ بھی تک لاپروا بھی تھا اور غیر ذمہ دار بھی اور آوارگی کا جوں بھی کم ہونے کو نہ آتا تھا۔

یہ امریکہ اور کینیڈا سے میری پہلی اور کنواری ملاقات تھی۔ نلور یہ اور نیویارک میں کچھ عرصہ گزارنے کے بعد میں کینیڈا گیا تھا اور وہاں سے پھر نیویارک واپس آیا تھا جہاں سلوق کو لیا یوں نورشی میں میں لا تقوایی امور میں ماسٹرز کی ذگری حاصل کرنے کے لیے مقیم تھا۔

یہ بھی دوچار روز پہلے کی بات ہے جب میں کینیڈا کے سب سے خوش نظر اور پر تاثیر سو بے بریش کو لیا سے واپس آ رہا تھا اور وہ میرا آخری دن تھا جب موس میں کہلی برفباری شروع ہو گئی تھی۔ کینیڈین رٹنکر کی حیلہوں اور جنگلوں پر برف اُتر رہی تھی اور شاہراہ کے دونوں جانب درختوں کی شاخیں برف کے بوجھ سے جھکتی جا رہی تھیں جب میں نے ایک اداں مگر پھر بھی دل کو خوشی سے بھرنے والا ایک زراؤڑتا ہوا منظر دیکھا۔ پہلے ہوا دم روکے ہوئے ایک سائٹ میں تھی اور اس خاموشی میں ہو لے ہوئے برف اُترتی تھی۔۔۔ کارکی وٹہ سکریں سفید ہو جاتی اور پھر دا پر

گیلے آبی آنسو بہاتی سینہ کوبی کرتیں ماتم کر تیں دلکشیں دیتی تھیں۔۔۔  
فلیٹ کے شفاف چولی فرش پر میرا سامان بندھا پڑا تھا۔۔۔  
میرا کچھ سامان تھا رے پاس پڑا ہے۔۔۔

اس عمر میں یوں بھی یہ سامان کر لینا چاہئے کہ سامان باندھ لینا چاہئے کہ جانے کوں ہی گھڑی کوچ کا نقارہ سنائی دینے گے۔۔۔ جو نقارہ باجت ہے وہ جانے کوں سے لمحہ تم جائے۔۔۔ نہ باجے۔۔۔

سنٹرل پارک نیویارک کے درختوں کے پتے ایک پرملاں زردوی میں آزدہ گرنے لگے تھے۔۔۔ موسوں کے پیانے میں 24 ستمبر کو نیویارک میں باقاعدہ خزاں کا آغاز ہوتا تھا اور میں جو خود بھی خزاں کی اس زردوی کی زد میں آیا ہوا تھا کہ ڈو بتنے سورج کی زردی حیات کے منظر کو زرد کر رہی تھی۔۔۔ سامان بندھا پڑا تھا اور کوچ کے قارے کی آواز سنائی دینے کو تھی۔۔۔

میں جو خود بھی خزاں تھا اس مسکی خزاں کو دل میں امارتا تھا پر رنجیدہ اور ملوں نہ ہوتا تھا کہ میں نے سفریات کو موسوں کے تسلیل کے پہلو بہ پہلو طے کیا تھا۔ مجھے خزاں کی آمد سے دکھنے ہوا تھا بلکہ ایک قرار آ گیا تھا کہ پھر میں کوئی نہیں بھی تو اسی حیات کے آغاز میں پھوٹیں۔۔۔ بہار بھی تو یوں نازل ہوئی جیسے آسمانی صیفی اترتے ہیں تو اب اگر خزاں وارد ہو گئی تو شکایت کیسی۔۔۔

میرے پتے بھی زردوہ کر گرنے کو تھے۔۔۔ لیکن کیسے خوش نہ اور چین کی زرد شہزادیوں کے پیرا ہنوں کی مانند شاندار تھے۔۔۔ دنیا بھر میں صرف ایک شحر ہے جو بہار میں نہیں صرف خزاں میں اپنے جو بن پڑتا ہے اور وہ ہے آتش عشق میں جلنے والا چنار۔۔۔ تو جیسے میں امراء جان اوا کا ایک روپ ہوں کچھ ایسے ہی میں ایک خزاں رسیدہ چنار بھی ہوں۔ دورست یہ چنار اگرچہ خوش نظر لگتا ہے لیکن ذرا قریب ہو جائیں تو اس کے زوال کے آثار ظاہر ہونے لگتے ہیں۔۔۔ کوئی دن جاتا ہے جب اس کا آخری پتہ بھی اس کی ڈالیوں سے جدا ہو کر زمین پر گر جائے گا اور گل سرکر مٹی کے ساتھ مٹی ہو جائے گا۔۔۔ پر ابھی سے کیا غم جب یہ آخری پتہ زمین پر گرے گا تو کاتب دیکھا جائے گا۔

یخ۔۔۔ براڈے سڑیت نمبر 112 پر واقع دویں منزل سے نیچے بارش اور تیز ہواں کی زو میں آ کر اپنی ڈالیوں سے پھرزنے والے بے انت زرد پتے پہلے تو زرد کی جنگلوں کی مانند ڈلتے پھرتے اور پھر وہ برستے ہیں میں بھیتے بھاری ہو کر نیچے سڑیت کے پھر لیے فرش پر جا

## ”امریکہ کی آن چکھی مئے“

عدم نے کہا تھا کہ..... کون ہے جس نے نہیں چکھی اور کون جھوٹی قسم کھاتا ہے لیکن  
میں واقعی ایک چکھی قسم کھاتا ہوں کہ میں زندگی میں چلی بار امریکہ جا رہا تھا۔ میں نے یہ سے ابھی  
تک نہیں چکھی تھی۔ میں نہیں جانتا تھا کہ یہ کڑوی کیلی ہے یا اس کے خار میں ایسی کرامت ہے کہ وہ  
آپ کو جنت سے بھی بے نیاز کر دیتی ہے....

میں بالکل دیسی ہی پہلی بار امریکہ جا رہا تھا جیسے ابھی اسی برس میں پہلی بار دوستی گیا تھا  
تو عوام الناس نے مجھ پر بہت ترس کھایا کہ ہائے یہ بے چارہ آج تک دوستی بھی نہیں گیا تھا  
اور اپنے آپ کو جہاں گرد کھتا ہے۔ یہاں بھی کچھ سبی صورت حال درپیش تھی کہ ہائے یہ  
بے چارہ... اُنی ہاؤس کے دیزیر بھی امریکہ جا کر مشاعرے پڑھ آئے ہیں اور اپنے ساتھ جشن برپا  
کروانے کے آئے ہیں تو یہ بے چارہ۔

چنانچہ میں امریکہ جا رہا تھا تو چندے شرمندہ سما جاتا تھا۔  
ویسے دل کے بھیتر میں جور از ہے وہ آپ پر ظاہر کرتا ہوں کہ جیسے ملتے بدینے آپ تھی  
جاتے ہیں جب آپ کو بلا دا آتا ہے تو امریکہ نے بھی بھی مجھے نہیں بلا یا۔ ایشیا اور یورپ کا تقریباً  
ہر ٹک بھج پر اپنے پرکشش ڈرے ڈالتا تھا۔ اپنے مناظر۔ تدبیح ثافت اور تاریخ کے ڈرے ڈالتا  
تھا پر امریکہ نے ڈرے تو کیا کبھی ایکس ڈری بھی نہ ڈالی۔

وہ ڈری ڈال بھی دیتا تو میں اس کی جانب نکھلتا کہ ہم دنوفون کا منشور الگ الگ تھا۔  
گزر چکے زمانوں میں یورپ میں جوشب دروز گزرے ان میں ایک سمندر پار کر کے  
امریکہ چینچنے کے موقع قدم بقدم ملتے تھے۔ میں نہایت آسانی سے ساڑھی پیش کی بذرگاہ سے کسی

کے مسلسل حرکت کرتے ہاتھ اسے سمیت کر پے کرتے جاتے اور راست دکھائی دینے لگتا۔ کوئی  
ایک مقام آیا جہاں دادی یکدم وسیع ہونے لگی اور اس کے ساتھ ہی تیز ہوا کا شور کار کی بند کھڑکیوں  
میں سے بھی اندر آنے لگا۔ خاموشی سے گرفتار برف ہوا کے ڈرے سے بے بس ہو گئی۔ اُس کے گاٹے  
ایک دوسرے میں غم ہو کر ایک سفید بیرا ان کی مانند دکھائی دینے لگے جو لہر در لہر پھٹر پھٹر رہا تھا اور  
پھر اسی لمحے بردار کے قدیم چنگلوں کے جتنے بھی خزان رسیدہ پتے تھے وہ اپنی ذاں پر سے جدا  
ہوئے اور ان کی زردی برف کی سفیدی پر حادی ہو گئی۔ زردی کا ایک انبار تھا جو اُنمٹا چلا آتا تھا۔  
راستہ دیکھنا مشکل ہو گیا کہ برف کو تو کار کے واپس سمت سکتے تھے لیکن زرد پتوں کا یہ بُن تو ان کی  
جنپنچ سے باہر ساری دادی کو بھر رہا تھا..... اور زرد پتوں کے اس اڑاتے ہوئے بُن میں ہماری کار  
ہیسے دفن ہو رہی تھی..... وہ ڈولتے ہوئے ہماری جانب آتے اور وہ نہ سکرین کی گیلا ہٹ پر اداں  
چھروں کی مانند چپک جاتے..... پتوں کی ریگیں گویا سوکھی ہوئی شریانیں تھیں جن میں خون بھی زرد  
ہو چکا تھا اور وہ اپنی زرد آنکھوں سے وہ سکرین کے پار ہمیں سکتے جاتے۔

ہر پتہ کوئی نہ کوئی ایسا نقش تھا جو میری حیات کی تصویر پر ثبت تھا..... کوئی نہ کوئی ایسا چہرہ  
تھا جو دیکھا ہوا لگتا تھا۔ پر کوئی بھی چہرہ اکثر نہ رہا۔ جو نبی کچھ شناسائی ہوئے کوئی اپنی زرد آنکھوں  
سے مجھے سکتا وہ پتہ ہوا کی زد میں آ کر وہ سکرین سے جدا ہو کر برف کی سفیدیوں میں گم ہو جاتا۔  
اور اس کی جگہ کوئی اور چہرہ لے لیتا اور مجھے سکتے گلنا..... کیا تم مجھے پیچا نتے ہو۔

خزان مصور تھی۔ اور وہ کار کی وہ سکرین کو ایک کیوس کی مانند بھی برف کی سفیدی سے  
پیٹت کر دیتی اور پھر اس پر زرد پتوں کے چہرے ثبت کر دیتی۔ ساری دادی زردی سے بھر گئی۔  
راستہ دیکھنا مشکل ہو گیا.....

اور پھر کوئی ایک مقام آیا جب ہم اس سفید اور زرد نیا میں سے نکل کر ڈھوپ میں آ  
یا۔ اور پھر پری رہی اور نہیں جنوں رہا۔  
یہاں بھی دو چار روز پہلے کی بات تھی۔

فرش پر میر اسماں بن دھا پڑھا تھا اور کل مجھے دلن واپس جانا تھا۔



عمر کی تھی جس عمر کا میں آج ہوں... میں سو بیٹر لینڈ سے جرمی کے شہر فرانسی برج تک آیا کیونکہ مجھے بلیک فارست و سیکھنے کا چاہتا تھا۔ میں فتح سے بھوکا پیاسا سلسلہ سفر کر رہا تھا اور فرانسی برج پہنچ کر معلوم ہوا کہ کیمپنگ سائنس یہاں نہیں شہر سے بہت دور ایک گاؤں کے پاس ہے جہاں سے بلیک فارست شروع ہوتا ہے۔ وہاں تک گرتے پڑتے ایک ٹرام میں گیا۔ پھر معلوم ہوا کہ کیمپنگ سائنس ابھی دو کامیز کے فاصلے پر ہے جہاں تک پیدل جانا ہوگا۔ اپنا بھاری رُک سیک اٹھائے بھوک اور تھناوٹ سے ندھال میں ہو لے ہو لے چلنے والا اس کے ساتھ ہی بارش شروع ہو گئی۔ یقین کیجیے کہ مجھے اپنی اس حالت زار اور بے بُی پر رونا آگیا۔ بالآخر کیمپنگ سائنس تک پہنچ ہی گیا۔ بارش میں بھیگتے ہوئے اپنا خیر نصب کیا اور پھر ایک بھی گئے ہوئے اور فاتحہ زدہ چوہے کی طرح رینگتا ہوا اس کے اندر چلا گیا۔ کیمپنگ سائنس میں میری توقع کے بر عکس نہ کوئی ریستوران تھا اور نہ کوئی شور جہاں سے خوراک حاصل کی جاسکتی۔ شاید میرے رُک سیک میں کہیں ایک بائی اور بوسیدہ فرنچ بری ٹھی اور مجھ میں اتنی سکت بھی نہ تھی کہ اسے تلاش کر سکتا۔ اتنی دریں خیے کے باہر کسی موجودوگی کا احساس ہوا اور اس کے ساتھ ہی ”بیلے... ہے دیسر، اپنی باؤڈی ہوم“ کی آواز سنائی وی۔ میں کھسکتا ہوا آگے ہوا اور خیے کا پروہا اٹھا دیا۔ باہر ایک سفید بالوں والی امریکی خاتون جھلک ہوئی تھی اور سکرائے چلے جا رہی تھی؛ میں نے اور میرے خادم نے تمہیں اس بیہودہ بارش میں یہاں آتے دیکھ لیا تھا۔ کیسا غضول ملک ہے جرمی جہاں بارش ہوتی رہتی ہے۔ ہم رات کے لیے اپنا کھانا تیار کر رہے تھے تھہرا حصہ ہے۔ اس نے ایک ٹھستری آگے بڑھا دی جس میں ایک بڑے سائز کی اسی سینک تھی جو ابھی تک سلگ رہی تھی، فرنچ فراز کا ایک ڈیہر تھا اور بہت ساری سلا تھی۔ پہلے بے بُی پر رونا آیا تھا اور اب اس اجنبی خاتون کی بے وجہ محبت اور مہربانی پر رونا آیا۔ اگلی صبح ناشتہ بھی پہنچا دیا گیا۔

تو میں امریکیوں کی مہماں نوازی اور کھلی طبیعت کا شیدائی تو تھا پرانا کاملک و سیکھنے کا تمنائی نہ تھا۔

اگر میں اب زندگی میں پہلی بار امریکہ کی جانب سفر کرتا تھا تو اس ماہیت قلب کا سب کیا تھا۔ صرف میرا بیٹاں بلوچ... جو پاکستان فارمن سروس میں ہے اور ولڈ بینک کے سکارا شپ پر کوئی بیانی یا نورشی نیویارک میں میں الاقوای امور میں امداد کر رہا تھا۔ اور میری اکتوبری یعنی ڈاکٹر عینی

گذشتی لائز میں سوار ہو کر محض پچاس پاؤ نٹ کے کرائے میں نیویارک پہنچ سکتا تھا جو کسی زمانے میں نیوا یکسٹرڈیم کہلاتا تھا پر طبیعت راغب نہ ہوتی تھی۔ مجھے نہایت جدید تہذیب کے بلند اور بھروسے کیے مظاہر متاثر نہ کرتے تھے۔ مجھے دنیا کی بلند ترین آسانوں میں چھید کرنے والی عمارات۔ طویل کاروں۔ نیون سائز۔ جوئے خانوں اور دولت کے انباروں سے کچھ لگاؤ نہ تھا۔ میں بے شک نوادا کے صحراؤں اور گرینڈ کیمپین کے رعب میں آ جاتا تھا پرانا کا وسیع جلال بکانی نہ تھا۔

اُن زمانوں میں امریکہ سے اجتناب کی ایک اور وجہ بھی تھی۔ میں یورپ کے طول و عرض میں کامنے ہے پر سامان اٹھائے چھاٹلنگ کے ذریعے سفر کرتا آوارہ ہوتا تھا۔ راتوں کے لیے میرا مختصر خیمہ میرا اگر تھا اور امریکہ میں یہ سہولتیں دستیاب نہیں اور ناصلے اتنے طویل اور بے پناہ تھے کہ میں اُن میں گم ہو سکتا تھا۔

یورپ۔ امریکہ کے نہایت وسیع کیوس کے روپ پر ایک مختصر تصویر تھا۔ مختصر اور کوڑی تھا۔ موسم رسا کی شھرتی ٹھنڈک میں ہاتھوں سے وحشی ہوئے کپاس بھری رضاۓ کی مانند سکھ دینے والا اور کوڑی تھا جب کہ امریکہ ایک جدید کمپنی تھا جو اتنا بڑا تھا کہ میں اُس میں گم ہو سکتا تھا۔ اور نہ وہاں اُورو۔ پراؤ۔ نیشنل گلری۔ او فیزی گلری۔ ڈاہلیم یا قان گوگ میزیں تھے۔ اگر کچھ تھا تو دنیا کی بلند ترین عمارتیں۔ برگر۔ کوکا کولا اور ہائی وڈ تھا۔ اور ہاں مارل منز رو تھی۔۔۔ یہ صرف مارل منز رو تھی جو اُن زمانوں میں کبھی کبھار مجھے امریکہ کی جانب منتقل کرتی تھی۔ ورنہ اُس میں میرے لئے کچھ کشش تھی۔۔۔

اگرچہ میں امریکہ سے اجتناب کرتا تھا لیکن یورپ میں امریکیوں کی قربت اور وہی کا تمنائی رہتا تھا کہ وہ یورپی اقوام کی نسبت نہایت کھلے دل کے۔۔۔ انتہائی دوست اور کسی بھی احساس کمتری سے عاری تھے۔ اُن کاظماہر اور باطن ایک لگاتا تھا۔ انہوں نے زبان اور لباس کو اپنی خواہش اور سرخی کے مطابق ڈھال لیا تھا جب کہ یورپی ان کی قید میں بے آمام ہوتے تھے۔ یورپ کی آوارہ گردی کے دوران یہ صرف امریکی تھے جن کے میں بہت قریب آیا بلکہ یوں کہہ لیجیے کہ وہ منتظر رہتے تھے کہ کوئی قریب آئے۔ اور اگر کوئی قریب نہ آئے تو وہ اس کے قریب پلے جاتے تھے اور ایک چڑی مکراہٹ کے ساتھ کہتے تھے۔۔۔ ہائے۔۔۔ میں ماںک ملبوہ۔۔۔ میرے ساتھ برلن چلو چند بلونوں کے ساتھ۔۔۔ میں آج بھی تقریباً سینتالیس بر س بعد بھی ایک امریکی خاتون کو یاد کرتا ہوں جو تھب اس

لاتے ہوئے چلتے تھے۔ اور آپ ہیں کہ ان کی عزت نہیں کرتے۔ سبی مولانا ہر برس جنوبی افریقہ بھی جاتے ہیں اور وہاں انہوں نے ایک شرعی مسئلہ پیش کر دیا کہ نماج کے نوٹے کے کچھ پہنچیں ہوتا جائے کسی چھوٹی سی لفڑی سے نوٹ جائے تو میں ممکن ہے کہ آپ میں سے بیشتر حضرات اپنی بیویوں کے ساتھ گناہ کی زندگی برکر رہے ہوں تو اختیاط نماج دوبارہ کروالیں اور اس کا رخیر کے لیے میں حاضر ہوں چنانچہ ہر برس جنوبی افریقہ جاتے ہیں اور درجنوں کو گناہ کی زندگی سے بچانے کے لیے ان کے نماج دوبارہ پڑھتے ہیں اور بقول ان کے یہ شکر گزار لوگ ان کے چونے کو نوٹوں سے بھروسے ہیں۔

اگر آپ تواہم پرستی اور ندہب کے نام پر جہالت دیکھنا چاہتے ہیں تو آپ پاکستان میں نہیں۔ تاروے، انگلینڈ اور امریکہ وغیرہ میں مقیم پاکستانیوں میں دیکھئے آپ عہل عرض کرائیں گے۔ جس بھی ذبیحہ پیر کا کاروبار پاکستان میں نہیں چلاادہ انگلینڈ کا رخ کرتا ہے اور پیر کامل ہو جاتا ہے۔

جہاز کی نشتوں کی آخری قطار میں جہاں تاکہیں پھیلانے کی محاجش ہوتی ہے وہاں ایک نوجوان لڑکی بیٹھی تھی جو سہ وقت اور ہر تین آس پاس سے غافل اپنے سات آٹھ ماہ کے بیچ کی آڑ بھگت میں مگن تھی؛ کبھی اُسے کھلاتی تھی اور کبھی جھلاتی تھی۔ وہ پچھلے کاریاں مارتے اُس کے نکے ہوئے بالوں کو اپنی سٹھی میں جکڑ کر کھینچتا تو وہ درد کے مارے دوہری ہوتی ہوئی بھی مسکراتی تھی اور اپنے بال اُس کی گرفت سے نہ چھڑاتی تھی۔ مسلسل اُس سے باتمیں کے چلی جاتی تھی ناراض ہو کر کبھی اُسے ”کھوتا“، ”کہتی تھی اور خوش ہو کر اسے ”چوڑا“، ”کہتی تھی۔“ کبھی وہ اُس کی ناک کو سٹھی میں لے لیتا اور کبھی اُس کی آنکھوں کو تھیکنے لگتا۔ وہ اُسے دو دھپر پلاتی تو وہ منہ کھوں کر سو جاتا۔ لڑکی اُسے جہاز کی پارٹیشن کے ساتھ آؤزیں اس کئے ہوئے پالنے میں لٹا کر کچھ دیرستالیتی اور پندرہ بیس منٹ بعد پھر وہی کھیل شروع ہو جاتا۔

روز اذل سے مانتا کی شیخ پر سبی کھیل کھیلا جا رہا ہے اور اس کے باوجود ہر بیچ کی آمد پر یہ کھیل جیسے پہلی بار کھیلا جاتا ہے۔ آپ اس سینکڑوں بار دیکھے گئے کھیل کو دیکھ دیکھ کر اسکا نہیں۔ ہر بیچ وہی حرکتیں اور وہی شراریں کرتا ہے۔ وہی آوازیں نکالتا ہے جو اس دنیا میں آنے والا ہر بیچ نکالتا ہے۔ آج تک روز اذل سے آج تک جتنے بیچ پیدا ہوئے ان کی حرکات و سکنات میں کچھ

جو فلوریڈا میں رہتی تھی اور میرا اکلوٹا نواسا نو فل جس کی پہلی سا لگردہ قریب تھی۔ ورنہ میں امریکہ دیکھنے کا ہرگز تمنا نہ تھا۔

ایک مدت کے بعد مجھے کسی بھی ملک کا دیزرا حاصل کرنے کا عذاب سہنا پڑا تھا۔ پچھلے چند برسوں میں جہاں بھی گیا۔ جیسیں نیپال، ہندوستان، تھریادوہی، اوزارسکاری طور پر گیا۔ مجھے کچھ نہ کرنا تھا سوائے ایک سوت کیس پیک کرنے کے اور ایئر پورٹ پر اتر کر استقبالیہ کیٹھی سے ہاتھ ملانے کے۔ تمام سفری کاغذات گھر بیٹھے پہنچ جاتے تھے۔ وہی حاصل کرنے کا باباں میرے گمان میں بھی نہ تھا۔ پر میں شکایت نہیں کر سکتا کیونکہ اگر مجھے جان و دل اتنے عی مزز تھے تو اس کی گلی میں کیوں گیا تھا۔

میرے برابر میں ایک نوجوان اور قدرے مستحب مولانا تشریف فرماتھے۔ جب آئے تو سلام دعا کے بغیر نہ سوت پر راجحان ہو کر شیع میں مشغول ہو گئے۔ واپس سے رنگ کی شلوار قمیض۔ سر پر ایک سیاہ چوکر تو پی جس میں سے اُن کی دراز لفیں سوت سپولیوں کی مانند ہرہاتی تھیں۔ ترجمی ہوئی جعلی سی درازی تھی جسے وہ بار بار تھیلی سے گالوں پر یوں چکاتے تھے جیسے سریش سے لگائی گئی ہوا دراوس کے اترنے کا خدشہ ہو۔ تقدس کا ایک مخصوص ذرماںی گیٹ اپ۔ دوران سفر میں نے ذرا خشگوار ہونے کی کوشش کی لیکن انہوں نے مجھ سے کچھ کلام کرنا مناسب نہ جانا۔ جے ایف کے نیو یارک پر اتر کر وہ گرین کارڈ ہولڈرز کی قطار میں کھڑے ہو گئے باہر نکلے تو میں چار نظر پاکستانی اُن کے ہاتھ پہنچنے کو آئے۔ وہ تھینا کوئی برگزیدہ ہستی تھے جو امریکہ کی قاتحوں اور بے حیا سیوں میں جانے کیسے اپنادا اُن پچا کر نہ ہب کی سر بلندی کا فریضہ سرانجام دے رہے تھے۔ لاہور میں صبح کی سیر کے دوران ایک مولانا سے بھی ملاقات رہتی ہے اور ان سے چھیڑ چھاڑ چلتی رہتی ہے۔ پڑھے لکھنچس ہیں۔ ایک روز خوب جہا صاحب کہنے لگے ”تارڑ صاحب۔“ میں لذن بنے والپس آرہا تھا تو ہی تھردا ایئر پورٹ پر کیا دیکھتا ہوں کہ بھی مولانا چلے آ رہے ہیں۔ یہاں تو جو لگگ سوت میں ہوتے ہیں اور وہاں کیا دیکھتا ہوں کہ ایک چمکدار زرق بر ق طلاقی چونے میں ملبوس ہیں۔ سر پر سبز رنگ کا عاصمہ ہے ہاتھ میں ایک عصا ہے اور آنکھوں میں کوہ طور کا سارا سمرہ ہے۔ جو مرید اُن کو ایئر پورٹ پر چھوڑنے آئے تھے وہ نہ صرف ان کے ہاتھ چوتے تھے بلکہ رخصت ہوتے ہوئے ان کی جانب پشت نہ کرتے تھے بلکہ اُن لئے قدموں سے انہیں کو روشن بجا

چلی جا رہی ہے.. پی آئی اے میں سفر کرتے ہوئے ایک بار یونی آنسو بھئے گئے تو ایک اماں جی اپنی سیٹ سے انٹھ کر آگئیں اور سر پر ہاتھ پھیر کر بولیں.. بیٹی کیا ہوا۔

میں تقریباً انچاں بر س کے بعد کسی جہاز میں سوار یورپ کی جانب جا رہا تھا.. پہلی بار کے بعد میں حقی مرتبہ یورپ گیا نشکل کے راستے گیا۔

آج بھی محسوس ہوتا ہے شاید یہ قبیل از سچ کا تصدہ ہے جب میں انگلینڈ جانے کے لیے پہلی بار ایک جہانی میں سوار ہوا تھا۔ آپ کو اس فتنے کے قبل از سچ ہونے کا یقین تب آئے گا جب میں آپ کو یہ بتاؤں گا کہ ان دونوں ابھی جیت ہوائی جہاز ایجاد ہی نہیں ہوئے تھے اور شرفاء انگلستان جانے کے لیے بھری جہاز کو ترجیح دیتے تھے۔ یہ اُکل ڈچ ایئر لائنز یونی کے ایل ائم کا ایک پروپرٹی نسلیشن جہاز تھا اور ظاہر ہے پنکھوں والا تھا۔ یہ جہاز آج کے پیوں کے مطابق چیزوں کی چال چلا تھا بلکہ اڑتا تھا۔ پرواز کم کرتا تھا اور جگہ جگہ اُتر کر پڑوں پھر دلانے میں زیادہ وقت صرف کرتا تھا۔ کراچی سے روانہ ہوتے ہی ہامپن لگا اور تہران میں جا اُترا۔ پھر ایک اُگرائی لی اور قاہرہ کی رات کے سحر میں بہتلا ہو کر وہاں لینڈ کر گیا۔ تمام مسافروں کو ایک کوچ میں سوار کر کے ایک نہایت ہوش رباناٹ کلب میں لے جایا گیا تا کہ ڈزر کر سکیں۔ ڈزر کیا خاک کرتے کلب میں عرب دو شیزادوں کے بدن ایسے قمر کتے تھے جیسے انہیں مرگی کا دورہ پڑ گیا ہو۔ ان سے نظر ثابت تو میر پر دھری خوراک پر نظر کرتے۔ دیروں نے ترکی ٹوپیاں چکن رکھی تھیں اور صدر دروازے کے اوپر جمال عبد الناصر کی تصویر بھی تھی۔ وہ دو شیزادیں کچھ دیر تو خاموشی سے قمر کتیں اور سوائے ان کی نافوں میں بندگی گھنٹیوں کے اور کوئی آواز نہ آتی اور پھر یکدم آرکسٹرا کو بھی حال سا پڑ جاتا اور وہ یا جبی یا جبی کا الاپ کرنے لگتیں۔ زندگی میں پہلی بار عرب یوں کی زبانی عربی سنی تو ہم نے احترام سے سر جھکا دیئے۔ قاہرہ سے کوچ ہوا تو ابدی شہر دم میں جا اُترے جہاں وہ پھر ہونے والی تھی۔

مسافر حضرات کو ایئر پورٹ ریستوران میں من پسند نئی کے لیے کوپن جاری کروئے گئے۔ روم میں یہ قیام مجھے اُن بھولے مولانا کی نسبت سے یاد آتا ہے جو انگلستان میں تبلیغ کی خاطر جا رہے تھے لیکن اُنکریزی کا ایک حرف نہیں جانتے تھے اور بقول اُن کے کہ جب کفار کے سینے میں نور کی شمع روشن ہو گی تو وہ خود نکو دوار دو اور پنجابی وغیرہ سمجھتے گئیں گے۔

تبدیلی نہیں آئی۔ ایک تسلسل ہے اور اس کے باوجود ہر چیز ایک نیا چیز ہوتا ہے۔ ہر ماں اپنے بچے کی انہی حرکتوں، شرارتوں اور آوازوں کو اس طرح انجائے کرتی ہے جیسے وہ اس کائنات کے وجود میں آنے کے بعد پہلا چیز ہو۔ ماں تو اپنی جگہ دے چکے والوں کو بھی اپنے آپ میں گھن کر لینے کی صلاحیت رکھتا ہے۔ چنانچہ میں بھی اس پرواز کے دران اسی بچے میں گھن رہا۔ اور نیویارک تک میں یہ جان گیا کہ یہ کتنی دریافت ہے۔ کتنا دو دھن پی کرفیڈر کو پرے دھکیل دتا ہے اور پھر کتنا دفعتاً اپنی ماں کے بال پوچھنے میں صرف کرتا ہے۔

میں قدرت کے اس عظیم کھیل اور انوکھے کھیل کو تقریباً بھول چاہتا جو ایک بچہ زندگی کی سطح پر اور دھن کر کھیلتا ہے کیونکہ میرے بچے بچے نہیں رہے تھے، بڑے ہو چکے تھے۔ لیکن میں اپنی بیٹی کے بچے نوٹل کو پہلی بار ملنے جا رہا تھا چنانچہ یہ بچہ مجھے اُس ملاقات کے لیے تربیت دے رہا تھا۔ مجھے سکھا رہا تھا کہ دیکھو ایک بچے کے ساتھ اس طرح محبت کرتے ہیں۔

بے شک غیر ملکی ایئر لائنز میں سفر کرنے کے بے شمار فوائد ہیں۔ بلکہ نہایت کم قیمت پر جائے ہیں۔ صفائی سفر ایسی بھی بوہیا ہوتی ہے اور آس پاس نہایت ”تہذیب یافتہ“ اقوام کے لوگ برا جہاں ہوتے ہیں۔ نائلک صرف یو ڈی کلوں سے مہکتے ہیں اور خور دنوں کے بندوبست بھی نہایت خمار آور ہوتے ہیں جب کہ پی آئی اے کے کرائے گرال ہیں۔ سروں میں بے اعتنائی ہوتی ہے۔ نائلک میں یو ڈی کلوں کے سوا ہر ”مہبک“ ہوتی ہے اور آس پاس جو ہجوم ہوتا ہے وہ زیادہ تر اناکلی یا زیب النساء کی نسبت بھی ذرا نچلے درجے کا ہوتا ہے تو اس کے بارے میں وہ بڑی پتے کی کیوں؟۔ یعنی چونکہ ان راستوں کی مسافرا کثیر ہوتی ہے تو اس ترجیح کے بارے میں وہ بڑی پتے کی بات کرتی ہے۔ کہ ابتو میں پی آئی اے میں نیویارک جاتی ہوں تو اس نہیں ہوتی، لگتا ہے کہ ابھی پاکستان میں ہی ہوں۔ زبان، اخبار، ٹیلیویژن، ایئر ہو سٹوں کے لباس اور آس پاس کے لوگ اپنے جیسے ہوتے ہیں۔ بلند آواز میں بات کرتے ہیں تو جہاز نپر و فن اور زندگانی کا لگتا ہے اور جو نہیں میں نیویارک اُتر کر آر لینڈ و جانے والی فلاںٹس میں سوار ہوتی ہوں تو ہر سو سنا ٹا ہوتا ہے۔ تمام چورے اجنبی اور مجھ سے مختلف ہوتے ہیں۔ زبان بھی الگ ہوتی ہے تو مجھے احساس ہوتا ہے کہ پاکستان مجھ سے چھوٹ گیا ہے۔ آپ لوگوں سے میں جدا ہو گئی ہوں۔ میں یکدم تھا ہو جاتی ہوں اور اداس ہو جاتی ہوں اور دو نے لگتی ہوں۔ آس پاس کوئی میری جانب دیکھتا بھی نہیں کہ یہ لڑکی کیوں رہے

پکھوں والا یہ جہا زرم سے اڑا اور اڑتے اڑتے جمنی کے شہر ڈسٹرکٹ میں جاتا۔  
وہاں زرادم لے کر بیٹھی فل کرواد کے جو پرواز کی ہے تو تیس تیس منٹوں میں ہالینڈ کے  
گلِ لالہ شہر ایمسٹرڈیم کے گلے جا گے ہیں۔ یہاں بھی قاہرہ کی مانند ہمیں ایک کوچ میں سوار  
کر کے نہدوں کے نقارے کروائے گئے۔ یہ پہلا یورپی شہر تھا۔ جسے میں دیکھ رہا تھا۔ وہ کیہ کیا رہا تھا  
ایک نیلا بیلا خواب تھا جو مختلف رنگوں کی رُنڈن میں ملحف تھا اور اس رُنڈن میں جتنے چرے تھے  
خاص طور پر لاکبوں کے وہ کوہ قاف سے اتر کر سیدھے میرے کچے اور نوجوانی کی حد کو عبور کرنے  
والے بدن کو ایک شرمندہ ستائے میں لے جاتے تھے۔ میں جب دوبارہ ایمسٹرڈیم گیا تو نہ وہ  
رُنڈن تھی اور نہ وہ نیلے خواب۔ عام سے لوگ تھے اور معمولی ہی لاکیاں کر یہ صرف پہلی ملاقات کے  
حرثے جو ہر سڑک پر نکلیں کرتے تھے۔

ایمسٹرڈیم چونکہ کے ایل ایم کا گھر تھا اور جہاں بھی اتنی طویل پروازوں کے بعد  
تمکاٹ سے چورقا اس لیے یہاں سے لندن تک بی اداے سی کے طیارے میں قدم رنج فرمایا۔ یہ  
طیارہ لندن سے اوہر کہیں بھی نہ تراکریچے سمندر تھا۔

مجھے ٹھیک طرح سے یاد تو نہیں لیکن کراچی سے لندن تک کے اس سفر کے دوران کافی  
شب دروزگز رے۔  
اور آج۔

انچاں برس بعد ہم مخفی سات گھنٹے کی براد راست پرواز کے بعد ماچھڑی میں اترنے  
والے تھے یعنی آگے چلیں گے زرادم لے کے۔

ماچھڑا یز پورٹ پر چند ناگزیر و جوبات کی بناد پر پی آئی اے کے تمام سافروں کو  
ہاتھ میں پکڑے ہوئے سامان سمیت جہاڑ سے باہر نکل جانے کی ہدایت کی جاتی ہے۔ طویل  
قطاریں لگتی ہیں اور پھر آپ کو اور آپ کے سامان کو نہ صرف سیکورٹی مشینوں سے گزارا جاتا ہے بلکہ  
جی بھر کے آپ کو نٹولابھی جاتا ہے۔  
یہاں ایک مختصر قیام تھا۔

ایز پورٹ کی رفتقوں اور گہما گہما میں سے گزرتے ہوتے۔ سوکنگ ایریا کی ٹلاش میں  
ورپر ہوتے ہوئے مجھے ایک ریستوران سے کافی اور الکوول کی ملی جملی آئی جو یورپ کی پہلی

ویٹر نے خوراک کا میونوساٹے رکھ دیا تو بھولے مولانا نے اسے میری جانب سر کاتے  
ہوئے کہا۔ بیٹھا تم یہ پڑھ سکتے ہو؟  
میونوشاید فرانسیسی یا اطالوی زبان میں تھا انگریزی میں ہرگز نہ تھا لیکن مجھے یورپی  
خوراک سے شفقت کے باعث یہ معلوم تھا کہ ”پولے“ چکن کو کہتے ہیں اور صرف بھی ایک لفظ  
میری سمجھ میں آیا۔

”بیٹھ کیا کھاؤ گے؟“ انہوں نے سبے چارگی سے پوچھا۔

”جناب میں تو چکن کھانے کے بارے میں سوچ رہا ہوں۔“

”یہ حلال ہے؟“

”پہنچیں تیر۔ پولے ہے جو بھی ہے۔“

”تو پھر تم ویٹر سے کہو کہ مجھے کچھ سبزیاں لادے۔ جو تی ہوئی نہ ہوں؛ اُنہی ہوئی ہوں۔“  
میں حرام نہیں کھانا چاہتا۔ خاہر ہے انہوں نے یہ حرام والا دار مجھ پر کیا تھا۔

جب ہمارا آرڈر لایا گیا تو اس کا منظر کچھ یوں تھا۔ ایک باوروی ویٹر ایک بڑا دھکیلہ  
ہواریستوران میں داخل ہوا۔ بڑا ہماری میز کے پاس آ رکتی ہے۔ اس کے اوپر ایک سنہری طشت  
میں بھاپ اڑا۔ ایک روٹ چکن ہے جو گرم شوربے میں بھیگا ہوا لذت کی مہک کو پورے  
ریستوران میں سمجھ رہا ہے۔ چکن کے گرد انواع و اقسام کی تلی ہوئی سبزیاں اور سسیں ہیں۔ یہ  
ٹھستری میرے آگے جوادی گئی۔ پھر ویٹر نے جھک کر ٹھالی کے نچلے حصے میں سے ایک پلیٹ برآمد  
کی جس میں چند مزے کے دانے، کچھ ناتوانی گا جریں اور شاخم وغیرہ ایک ناخوشی کی حالت میں  
اُبیلے ہوئے پڑے تھے۔ یہ پلیٹ مولانا کے آگے رکھ دی گئی۔ جب میں اپنے خستہ اور گرم چکن کے  
چند پارچے شکم میں انہار چکا اور مولانا کی بھی کافی سے مزے کے ایک دانے کا تعاقب کر رہے تھے تو  
انہوں نے پوچھا ”پر خود اریہ چکن ذاتی میں کیسا ہے؟“

میں نے پھٹکارے لیتے ہوئے عرض کیا کہ جناب بس کیا عرض کر دوں۔ بہت ہی  
سبحان اللہ۔

مولانا نے اپنی پلیٹ پر دھکیل کر کہا۔ ”مجھے اس چکن کی شکل سے لگتا ہے کہ یہ حلال  
ہی ہو سکتا ہے۔ تم ویٹر سے کہو مجھے بھی پکی لادے۔“

باقیہ بدن ابھی تک میرا ساتھ ویتا تھا۔ مجھ میں ابھی سکت تھی طویل سافتوں کو سہنے کی اور بے وجہ محبت سہنے کی۔

تو میں اس شہر اچھڑ کے اور اڑان کرتا ہوا نیویارک کی جانب جاتا تھا۔ اور وہ پھر پھر سے اپنی ماں کی گود میں ہمکتا اس کے بال کھینچتا ہنس ہنس کر بے حال ہوتا تھا اور اس کی ماں اپنے بال چھڑانے کی کوشش نہیں کرتی تھی۔

برابر میں جو نوجوان ڈرامائی واڑی دالے مولا نا تھے وہ کب سے خڑائے لے رہے تھے۔ اور نیند میں جانے کیا بڑا رہے تھے۔  
اور نیچے۔

جہاز کے نیچے اب زمین نہ تھی۔ سمندر تھا۔ بحر اوقیانوس تھا۔  
بول میری مچھلی کتنا پانی۔

بس اتنا پانی کہ کہیں بہت دور سمندر پار۔ بحر اوقیانوس کے پار نیویارک۔ نیویارک!

جہاز بیٹھتا چلا جا رہا تھا اور اس کے ساتھ میرا دل بیٹھتا چلا جا رہا تھا کہ جو نبی جہاز بلندی کم کرتا ہے اس کے ساتھ آپ کا بدن بلندی کم نہیں کرتا۔ آپ کا دل گرنے لگتا ہے بیٹھنے لگتا ہے اور آپ اپنی نشست کے بازو تھام لیتے ہیں کہ کہیں دل کے ساتھ ہی نہ گر جائیں۔

جہاز اس لیے بیٹھتا چلا جا رہا تھا کہ ہم نیویارک کے جان ایف کینیڈی ائیر پورٹ پر اترنے کو تھے۔

مجھ میں پھر وہی حرث کروئیں لینے لگی جائے گی جس سے اب تک تو دیما ہو کر فنا ہو جانا چاہیے تھا کہ میں تو عمر رسیدگی کی جانب مائل تھا ایک پچھنچتا جو پہلی بار ایک انجمنی بستی میں داخل ہونے کو ہے۔ اس کا منہ کھلا ہوا ہے، آنکھوں میں تھس اور تنہا کی کشتیاں ڈلتی ہیں جن کے باوبان کھلے ہوئے ہیں اور وہ اسے ایک انجینئرنگ سرزی میں کی جانے لیے جا رہی ہیں۔ ایک آن دیکھی بستی کے قریب ہو رہی ہیں۔ دہاں کے مکین اور مکان کیسے ہوں گے۔ میں نہیں جانتا تھا کہ حرث کا طسم ابھی تک ایک خراں رسیدہ پتوں والے چنار کے کھوکھلے ااضی کی آگ میں جل چکے تھے میں موجود ہے اور وہ موجود تھا۔

پہچان تھی اور اس میں ایک عجیب سارہ رہا۔ سو لوگ ایریا میں پچھلے آٹھوں گھنٹوں سے لیڈی ٹکوٹیں کے وصل سے محروم لوگ اس مرگ صفت محبوبہ سے ہونتے گائے اس کے زہر یا سانسوں کو اپنے اندر آتا رہے تھے۔ میں بھی ان میں شامل ہو گیا۔ ایک گہرا زہر یا سانس اپنے اندر آتا رہا اور عکھی ہو کر رشانت ہو گیا۔

جہاز ایئر پورٹ سے بلند ہو ا تو نیچے وہ شہر نظر آئے لگا جو کبھی میرا گھر ہوا کرتا تھا۔ سینیں کہیں راہنڈ میں روڈ پر مکان نمبر 1012 ہوا کرتا تھا جس میں ایک مہریان خاتون سمز چیپ میں۔ اس کا بوڑھا باپ اور میں رہا کرتے تھے۔ اور سکائی ٹیکر کتا ”اسکی“ رہا کرتا تھا جو گھر سے باہر اپنا پہنچہ میں واپسی میرا منتظر رہتا تھا کہ کب میں آؤں اور اسے نزدیکی جنگل میں سیر کروانے کے لیے لے جاؤں اور جب سرما کی پہلی بھاری برفباری ہوئی تھی اور ہم دونوں اس سفید ہو چکے جنگل میں اترنے تھے تو ہمکی برف میں دھنستا جاتا تھا اس سے چلانکیں جاتا تھا اور میں اسے گود میں اٹھا کر گھر لایا تھا اور آتش دا ان کے سامنے رکھ دیا تھا تاکہ اس کے سیاہ بالوں کے ساتھ جو برف پٹھ گئی ہے وہ پکھل سکے۔

ایک نزدیکی قبیلے میں فلم دیکھ کر جب میں رات گئے گھر لوٹتا تھا تو فرینک سنٹر اکا گیت ”آل دے وے“ گلستانہا جاتا تھا تاکہ تاریکی میں ڈرنہ لگے۔ میری محبت۔ گھری ہے ٹیئے سمندروں سے بھی گھری۔ اگر تم مجھ سے راستے کے آخر تک محبت کرو گے تو میں بھی دہاں تک تم سے محبت کروں گا۔ آل دے وے۔

اور اسی 1012 راہنڈ میں روڈ والے گھر سے نکل کر میں نے پہلی بار ایک ڈسٹرکٹ جانے کے لیے تھا ایکنگ کی تھی۔ آل دے وے۔

تحوزی دی ری بعده جہاز کے نیچے ایک دسی نئی جھیل سر کے لگی جوشایوں نے میری خبی جس کے ہوش رہا کناروں پر میں پہلی چال تھا اور دوسری درجہ کے ”ڈوکانٹھ“ تک جا پہنچا تھا اور اس کے قبیلے گراس میر میں پکھر دوسری کیے تھے۔ تقریباً چھیلیں بر سر پہلے۔

یہ میرا اضی تھا۔ جو بہت ہی پچھے رہ گیا تھا۔ دہاں رہ گیا تھا جہاں ابھی پنکھوں والے جہاز چلتے تھے اور پہلی شیوی کی ہوئے مجھے زیادہ عرصہ نہ ہوا تھا۔ اور لمحہ موجود میرا حال تھا۔ اور میری عمر کے مطابق یہ حال کچھ اتنا براہ راست تھا۔ اگرچہ دانت جھڑتے جاتے تھے پر

”جی نہیں۔“

”کیا آپ ایک مشہور شخصیت ہیں؟“

”زیادہ نہیں۔“

میں بے حد احتیاط کر رہا تھا۔ ایک امریکی ایمگرین افسر کے پاس ملک کے صدر سے زیادہ اختیارات ہوتے ہیں۔ وہ جو بھی فیصلہ کر دے اُسے کسی عدالت میں چیخنے نہیں کیا جا سکتا۔ وہ بغیر کسی وجہ کے باقاعدہ ویزے کے باوجود آپ کو امریکہ میں داخل ہونے سے روک سکتا ہے چنانچہ میں نے اپنی حس مزاج کو بھی نجد کر دیا تھا کہ یہ اس افسر سے سراہ مختلف ہو سکتی تھی اور مجھے سائل سے دوچار کر سکتی تھی۔ اگر مجھے یقین ہوتا کہ وہ ایک تلفظ مزاج شخص ہے تو میں، کیا آپ ایک مشہور شخصیت ہیں؟ کے جواب میں ذرا جعلی تکبر سے کہتا کہ آفسر میں اتنا جانا پچاہا ہوں کہ اگر یہاں آس پاس کوئی پاکستانی ہو اور وہ مجھے نہ جانتا ہو تو تم بے شک مجھے پسپورٹ کرو دینا۔ میں نے پیغامہ اس لیے مول نہ لیا کہ میں ممکن تھا کہ اگر درجن بھر پاکستانی آس پاس ہوتے اور ان میں سے کوئی بھی مجھے نہ پچانتا تو میں ایک احتفانہ تفریحی بیان کی پادری میں امریکہ بدر ہو جاتا۔ لیکن کہیں غیب سے پی آئی اے کا ایک الکار نہودار ہوا اور اس نے یہ احساس کیے بغیر کہ میں اُس لمحے کے درمیان مطلق ہوں جب مجھے یا ادھر یا ادھر کیا جا سکتا ہے۔ مجھے سے ہاتھ ملا یا کہ آہا۔ تاریخ صاحب آپ کہاں؟“

”تو آپ مشہور ہو۔“ ایمگرین افسر کے پتھر چہرے پر ایک سکراہٹ پھٹلی۔

”محض اتفاق ہے کہ یہ شخص مجھے جانتا تھا۔“

”کیا پاؤ زیز مشاروف تھیں جانتا ہے؟“

اب یہ مشاروف پہنچیں کون تھا۔ کوئی روایت ایسی تھی کہ اس نے اس افسر کا تو وہ مجھے کیسے جان سکتا تھا۔ ”معاف کیجیے گا میں سمجھا نہیں۔“

”پاؤ زیز مشاروف۔ یوڑ پر یوڑن۔“

”اچھا وہ والا پاؤ زیز مشاروف۔ آپ کہہ رہے ہیں کہ کیا وہ مجھے جانتا ہے۔ ابھی چند ہفتے پیشتر اس نے مجھے صدارتی ملی میں خصوصی طور پر ذرکر لیے مددوکیا تھا۔“ یہاں سراہ مختلف پر جنی تھا اگرچہ کچھ تھائیں قدرے مجھی رکھے گئے تھے یعنی صدر پاکستان نے میرے علاوہ تین چار سو

جہاز کی بلندی جوں جوں کم ہوتی گئی اس کے ساتھ ساتھ نیچے جوڑتے اور دھنے و کھانی دے رہے تھے وہ دھیرے دھیرے فوکس میں آنے لگے، ان کی شکلیں، شباہیں، صورتیں واضح ہوئے نہیں... دھوپ کے جزیرے تھے، چھاؤں کی خلنجیں تھیں... جھیلیں اور تالاب تھے جن میں سورج چمکتا تھا اور ہمارے ساتھ ساتھ سفر کرتا تھا... رہائش علاتے تھے جن کا طرز تعمیر یورپ سے قدرے مختلف تھا اگرچہ خوش نظر تھا اور گالف کو رسز کے گھاس بھرے نیلے اور تالاب تھے۔ ایک آبائے میں باد بانی کشتیاں میلا ہٹ پر مجدد تھیں۔ نیچے تھیں دم گھنٹی آبادی اور سکالی سکرپریز کا کوئی شہر نہ تھا جو میرے تصور میں نیویارک تھا۔ سفید باد بانی کشتیاں پانیوں کی میلا ہٹ میں نجمد گاف کورس، جھیلیں... اور ایک سمندری دسعت۔

امریکی ایمگرین افسر اپنے ششیے کے گھر میں براہماں مجھے نہ دیکھتا تھا اپنے کپیوٹر کی سکرین میں مجھے سے لاعلٹن گم تھا۔ مجھے معلوم تھا کہ اس سکرین پر میری زندگی کے شب و روز تھے، میری چارچین شیٹ تھی کہ میں کون تھا۔ میرا پیشہ کیا ہے، میں نے آج تک کیا لکھا ہے، کس کے حق میں اور کس کے خلاف لکھا ہے۔ میں کس مقصد کے لیے امریکہ آیا تھا۔ اس سکرین پر شاید میری زندگی کے وہ گوشے بھی نظر آرہے تھے جو میری نظر سے بھی ادھل تھے۔

”آپ کی عمر کیا ہے؟“ اس نے سکرین سے نظریں ہٹائے بغیر سوال کیا۔

”چھیاسٹھر رک۔“

اس نے پہلی بار سکرین سے نظریں ہٹائیں، ”لگتا نہیں۔“ آپ کس میڈیا اوارے سے نسلک ہیں؟“ میرے پاس پسپورٹ میں پیشے کے خانے میں اویب اور ٹیلی ویژن میزبان درج تھا۔ ”میں ایک فری لائس اویب، صحافی اور میڈیا پرس ہوں۔ کسی کام لازم نہیں ہوں۔“

”امریکہ کس مقصد کے لیے آئے ہیں؟“

”اپنے بیٹے سے ملنے جو کلب یا یونیورسٹی میں زیر تعلیم ہے اور بیٹی سے ملنے جو آر لینڈ و میں رہتی ہے اور اپنے نواسے کی پہلی ساگرہ میں شرکت کرنے کے لیے اور شاید مجھے یہاں ایک کتاب کے لیے یا اخباری کالموں کے لیے بھی کچھ مواد مل جائے۔“

”آپ یہاں کسی یونیورسٹی میں پیچھو دیں گے؟“

سے سفر و ہو جانے پر شدید مایوسی ہوئی کہ میں طن و اپنی پر اپنے اخباری کالموں میں امریکہ کی اسلام دینی اور ایک پورٹ پر پاکستانیوں سے بدسلوکی کے روئے نہیں روکتا تھا۔ بے شک چند ایک ایسے اتفاقات ہی رونما ہوتے ہوں گے لیکن یہاں تجربہ سر اُر تفہ تھا۔

جہاز سے باہر قدم رکھنے کے پورے دس منٹ بعد میں جے الیف کے ایک پورٹ سے باہر نیویارک میں سانس لے رہا تھا۔ بلکہ سانس لینے کا موقع ہی نہ لدا کہ باہر سلوک اور اس کا بیچپن کا دوست علی محدود پریشان شکلیں بنائے کھڑے تھے کہ پہنچنکیں والد بزرگوار کے ساتھ اندر کیا سلوک روا رکھا جا رہا ہے اور وہ کب اپنے جوتوں کے تھے باندھتے۔ بیٹ کتے باہر آتے ہیں۔ اگر آتے ہیں تو۔

سبحوق اور علی کی تھڈر ل سکول لاہور میں اپنی دھلکتی نیکروں کو اُڑتے ٹھٹھی نام کی ایک دوسرے کے گلے میں بازو دالے "یاریاں" کرتے تھے ہوا کرتے تھے۔ اور اب علی محدود ایک عرصے سے نیویارک میں تھا۔ جب اُس کے بینک اکاؤنٹ میں پہلی بار ایک ایسے صفر کا اضافہ ہوا جس نے اُسے ایک ملینر بنا دیا تو اُس نے سب سے پہلے سبحوق کو فون کیا کہ یار میں ملینر ہو گیا ہوں۔ سبحوق فارلن سروس میں پہنچا گیا اور اب اس کو موجود میں یہ کیا اتفاق تھا کہ وہ دونوں نیویارک میں تھے۔

مجھے تو وہ اب بھی نیکروں میں لمبوں چھوٹے تھے نظر آ رہے تھے جو جھٹپٹی نام کی منتظر تھے کہ کب آن کے والدین انہیں لینے آئیں۔ اگرچہ پانسہ پلت چکا تھا۔ میں انہیں نہیں، وہ مجھے لینے آئے تھے۔ بلکہ سبحوق نے۔ جو عام حالات میں ایک شرمنیاں اور نمایاں نہ ہونے کی کوشش کرتا نوجوان ہے، گلے لَا کر مجھے چوما بھی۔ جیسے وہ نہیں۔ میں اُس کا بیٹا ہوں۔

تو یہ نیویارک تھا۔

مزید اوپر اور دنشوروں کو بھی کھانے پر بلا یا تھا۔ جن میں سے پیشتر کوئی نہیں میں جانتا تھا اور نہ وہ مجھ سے واقف تھے۔ کون کہتا ہے کہ پاکستان میں دنشوروں کی کی ہے۔

"اوہ۔" امیگریشن افسر کی مکراہٹ سے ظاہر ہو گیا کہ وہ متاثر ہو چکا ہے۔

"نیویارک میں کہاں قیام کرو گے؟"

"اپنے بیٹے کے قلیٹ میں۔ براؤڈے پر کیسیں۔"

"کونسی میریٹ؟"

"مجھے علم نہیں۔ اسے ایک پورٹ کے باہر موجود ہونا چاہیے۔"

"کیا وہ ہو گا؟"

"وہ میرا بیٹا ہے۔ ہو گا۔"

"شکر یہ تیر۔ انجائے یورٹے ان یو ایس انے" اُس نے پاسپورٹ کے ساتھ ایک چٹ فسلک کروی جو ۹۴۱ کہلاتی ہے اور میرا لگا کر مجھے واپس کرو دیا۔

"میں کتنا عرصہ امریکہ میں قیام کر سکتا ہوں۔"

"جنی عرصے کے لیے تمہارا دین اکارا مدد ہے۔ تقریباً ساڑھے چار برس۔ تب تک۔"

یہ سوال جواب صرف چار پانچ منٹ میں مکمل ہو گے۔ میں منتظر رہا کہ کب میرے کپڑے اُتر دائے جائیں گے۔ میرے بوٹ اور میری بیٹ اُتر اور کبدنی تلاشی لی جائے گی پر ایسا کچھ نہ ہو۔ شنید تھی کہ یہاں پاکستانی وزیریوں اور جریلوں کی بھی پتوں میں اُتر والی جاتی ہیں اور کیا ہی اچھا کیا جاتا ہے۔ اور ہر مسلمان کو ایک درشت پسند اور اسامد بن لادن کا پھوپھی زاد سمجھا جاتا ہے پر ایسا کچھ نہ ہوا۔

اس پل صراط کو پار کر کے میں سامان کی دھڑ دھڑ کرتی تھیں بیٹ کے سامنے جا گمرا ہوا لیکن اس سے پیشتر تین ڈالر کی اوائلی گلی کر کے اپنے سامان کے لیے ایک ڈالی حاصل کر لی۔

سامان لاد کر جب میں ڈالی دھلیتا ہو۔ ایس کشم کی جانب روانہ ہوا تو وہاں وردویوں میں لمبوں چند نہایت موٹی موٹی بے ڈول جھنسیں اور اسنتے ہی موٹے گورے کشم الہکار استراحت فرم رہے تھے۔ میں اپنے سامان کی چیزیں کے لیے آن کے قریب جا رکا تو ان میں سے ایک نے دفع دو قسم کا اشارہ کیا کہ جا ک جاؤ ہم دریوں کے آرام میں کیوں خل ہوتے ہو۔ مجھے اتنی آسانی



اس نے بھی میری طرح بہت سی بے زوال تحریریں لکھیں لیکن پھر ”ماں“ ایسا ناول لکھا جو زمانوں پر اثر انداز ہوا اور میں ابھی تک انہی بے زوال تحریریوں میں الجھا ہوں ہوں.. گور کی 1906ء میں امریکہ آیا اور بیہاں کچھ مدت قیام کیا۔

اس قیام کی رومناداؤں نے اپنے بے شل مارکسی انداز میں ایک مختصر اور غیر معروف کتاب ”می آف دی سیلیوڈیول“ یعنی ”زرد شیطان کا شہر“ میں بیان کی۔ امریکہ کے سفرنامے کے علاوہ اس کتاب میں اس کے چند مضامین جو اس نے امریکی اخباروں کے لیے تحریر کیے۔ اثر دیوبویو اور دوستوں کے نام لکھے گئے خطوط شامل ہیں۔ سفر نامہ وہ صنف ہے جسے اردو ادب کے پیشتر فقادوں نے ایک عرصہ تک ادب کی ایک صنف کے طور پر قبول کرنے سے انکار کر دیا تھا۔ ان کے نزدیک یہ بھل تاریخ اور جغرافیہ تھا اب نہیں تھا۔ شاید ان کے علم میں نہیں تھا کہ دوستوں کی، ذی ایچ لارنس اور گور کی بھی سفرنامے لکھے چکے ہیں۔ ان بڑے اویبوں کی کسی بھی تحریر کو.. چاہے وہ خطوط ہوں غالب کی مانند کوں ہے جو ادب میں شمارہ کرنے کی جرأت کرے۔ سفر نامہ تو پھر تھالیت کا انوکھا سفر ہے۔

میکسٹ گور کی جسے ہم بچپن میں میکسٹ گور کی پڑھ جاتے تھے سو شلست عقیدے پر زل و جان سے ایمان رکھنے والا ایک شخص تھا۔ اگرچہ 1917ء کا انقلاب ابھی گیارہ برس دور تھا۔ نیویارک کو اس نے اپنے مخصوص عقیدے کی عینک سے دیکھا۔ اس کا روایت کافی حد تک متصب اور قبولی ہے۔ لیکن ہم اس کی تخلیقی ایمانداری پر مشکل نہیں کر سکتے کہ 1906ء میں نیویارک شاید ایسا ہی ہو گا جیسا کہ گور کی نے بیان کیا۔ اگرچہ وہ سرمایہ دارانہ نظام کی مخالفت میں شدید مختصہ ہو جاتا ہے لیکن اس کے باوجود کہیں نہ کہیں وہ امریکیوں کی تعریف کرنے پر بجور ہو جاتا ہے۔ میں نے تو آج تک نیویارک کے بارے میں جو کچھ پڑھا ہے وہ سب کا سب گور کی کی تحریر کے سامنے ماند پڑھتا ہے۔  
وہ کہتا ہے۔

نیویارک سونے کا۔ زرد شیطان کا شہر ہے۔ اس شیطان کا مندر ہے اور بیہاں کے باس اس کے اندر ہے پچاری ہیں۔  
زرد شیطان کا شہر۔ جس کے درمیان میں ایک ایسا شہر ہے جس کی ہر شاخ پر کوٹلیں یا

## ”زرد شیطان کا شہر“

”شہر اور سمندر پر ایک ڈھنڈ ہے جس میں دھواں گھلا ہوا ہے۔ ایک بار ایک پھوار شہر کی عمارتوں اور گیوں کے پچڑ بھرے پانیوں پر گردہ ہے۔ تاریکین وطن جہاز کے ایک کونے میں جمع خاموشی سے، پاشتیاق امید مھرے شکوک سے بھی آنکھوں سے آس پاس وکھر رہے ہیں۔ ان میں خوف بھی ہے اور خوشی بھی۔“

”وہ کیا ہے؟“ ایک پوش لڑکی مجسمہ آزادی کو دیکھ کر حیرت سے سرگوشی کرتی ہے۔  
”یا مریکی خدا ہے“ کوئی جواب دیتا ہے۔

تانبے کی یہ عورت۔ اس کا چہرہ اندری آنکھوں سے ڈھنڈ کے پار سمندر کی وسعت کو دیکھتا ہے جیسے اس کا تانبے کا چہرہ سورج کے طلوع ہونے کا منتظر ہو تاکہ اس کی اندری آنکھوں کو بینائی مل سکے۔ اس مجسمے کے پاؤں تلے خشک زمین بہت کم ہے یوں محوس ہوتا ہے یہ عورت سمندر کی بندھلہوں کے درمیان میں سے نمودار ہو رہی ہے۔ اس کے سمندر پر سایہ کیسے ہوئے بازو کے نیچے سے گزرتے ہوئے جہاز سے ایک شاہانہ حسن عطا کرتے ہیں۔ مشعل جو اس کے ہاتھ میں پیوست ہے یوں لگتا ہے ابھی روشن ہو جائے گی اور اس کی روشنی سے ڈھنڈ چھپت جائے گی۔ اور ہر کوئی جو اس کی روشنی میں آئے گا ایک دشی مرت سے سرشار ہو جائے گا۔“

میکسٹ گور کی بھی میری طرح نیویارک آیا تھا۔  
مجھ سے تھیک ایک سو برس پیشتر۔  
میری طرح اس لیے کہ وہ ایک ادیب تھا اور مجھے بھی کچھ دعویٰ ہے صرف یہ کہ اگرچہ

”ایک امریکی بھی ڈالر قبول کرنے سے انکار نہیں کرتا چاہے اُسے مرے ہوئے“  
دن گزر پچھے ہوں۔“

گورکی نے جی بھر کے نیویارک اور امریکہ کو لٹاڑا... بے عزت کیا.. اور گورکی حریت زدہ ہو کر کہتا ہے یا امریکی نبیسے لوگ ہیں کہ اس کے باوجود ان کے اخبارات مجھ سے فرمائش کرتے ہیں کہ میں اسی نوعیت کے مظاہر میں ان کے لیے لکھوں۔ ان کے خلاف لکھوں۔  
گورکی کو ایک سورس چیخترا یہے مظاہر میں لکھنے کی رائی ایک ہزار ڈالر فی مضمون ادا کی گئی تھی۔

”امریکہ ایک ایسا ملک ہے کہ انسان خواہش کرتا ہے کہ اس کے چار سر ہوں.. بتیں ہاتھ ہوں تاکہ وہ مزید محنت کرے.. کام کرے.. کام اور کام (شاید قائدِ عظم نے بھی گورکی کا سفر نامہ پڑھا تھا)۔ یہ ایک حریت اگزیم ملک ہے ان لوگوں کے لیے جو محنت کرنا چاہتے ہوں۔“

”میں نے اپنے انٹرو یو پائچ ہزار ڈالر میں فرودخت کر دیے ہیں۔“

”کیا دلپٹ ملک ہے.. آپ کو ان شیطانوں کو دیکھنا چاہیے وہ کیا کر رہے ہیں اتنی سر تو ز محنت کرتے ہیں.. ان میں کیسی قوت اور محنت کرنے کی صلاحیت ہے.. اس کے علاوہ جہالت اور بربریت کی صلاحیت ہے.. میں ان کی توصیف بھی کرتا ہوں اور نلامت بھی یہ ایسے لوگ ہیں.. دراصل جو لوگ بیہاں آتے ہیں وہ احتیٰج ہو جاتے ہیں، لاپچی جانوروں میں بدلتے ہیں، بیہاں جتنی دولت ہے اسے دیکھ کر ان کے دانت باہر آ جاتے ہیں اور پھر یا تو وہ کروڑ پتی ہیں اور یا پھر مشقت کرتے کرتے مر جاتے ہیں۔“

”امریکہ، بیکار اور بے مصروف لوگوں کے لیے کہی خوشی سے ہمکنار کرنے والی جگہ ہے۔“

پھول نہیں بلکہ ڈالر کھلتے ہیں۔ صبح ہوتی ہے تو پورا شہر اس ٹبر کی جانب جل پڑتا ہے.. اس کے گرد ہجوم کرتا ہے اور پھر اچھل اچھل کر.. ایک دوسرے کو بے جمی سے دھکیل کر.. دھکم پیل کر کے اس کی شاخوں سے ڈالروں کے نوٹ توڑ کر ان سے اپنی جسمیں بھرتا ہے.. شام ہوتی ہے تو ٹبر خالی ہو جاتا ہے.. ایک بھی ڈالر اس کی کسی شاخ پر نظر نہیں آتا.. پھر یہ مخلوق نیویارک کی ڈالروں سے لبریز جسمیں لے کر شہر کے میں خانوں، بلبیوں، تفریخ گاہوں اور ریستورانوں میں سما جاتی ہے اور وہاں یہ جسمیں خالی کر دیتی ہے.. گھر لوثی ہے تو تھی دامن ہوتی ہے۔ اگلی سوری یہ مخلوق پھر سے اس ٹبر کا رخ کر لیتی ہے کہ وہ سب ڈالر جو اس نے پچھلی شب لانا دیئے تھے پھر سے اس ٹبر کی شاخوں میں سے کوئی پاؤں کی طرح خسوار ہو جاتے ہیں.. اور یہ سلسلہ یوں ہر روز شب جاری رہتا ہے..

آج سے میں برس پیشتر جب میں نے گورکی کا نیویارک کے بارے میں یہ تاثر پڑھا تھا تو ڈالروں سے لدے ایک ٹبر کا استعارہ میرے دل کو اتنا لگا تھا کہ میں نے اس تھیم کو مستعار لے کر شیلی ویژن کے لیے ایک ڈرامہ تحریر کیا تھا.. گورکی اس ٹبر کو ایک پرا ٹریلیقی ادیب کے طور پر کیسے دیکھتا ہے.. کچھ مزید حوالے پیش کرتا ہوں..

”یہ ایک شہر ہے.. یہ نیویارک ہے.. میں منزلِ عمارتیں.. (سورس پیشتر ابھی ایسا پڑھیتے بلے گا) اور ولڈ ارٹری مسٹری مسٹری جو دن میں نہیں آئے تھے.. تب میں منزیلیں بھی ایک جموجہ تھیں) سرمنی اور خاموشی کا کمی سکر پر چوکر شکلوں والے خوبصورتی سے سکرا جتنا بڑ کرتے ہوئے.. اپنی بلندی پر تکمیر کرتے ہوئے اور اپنی بدشکلی سے لاعلم.. کسی ایک کھڑکی میں بھی پھول دکھائی نہیں دیتے اور شہر میں بچے کھلیتے نظر آتے ہیں۔“

”ذور سے نیویارک دیوڑا جزا الگا ہے جس کے غیر ہموار دانت دکھائی دیتے ہیں.. یہ دھوکیں کے سیاہ بادل آسمان میں اگلاتا ہے اور ایک پیٹھ فحص کی ماں نہ ہانپتا ہے.. تم شہر میں داخل ہوتے ہو تو گویا پھر اور لوہے کے شکم میں چلے گئے ہو.. ایک ایسا شکم جس نے لاکھوں انسانوں کو نگل لیا ہے اور اب چاچا کر انہیں ہضم کر رہا ہے۔“

”یوگ جیرت انگریز ہیں۔“

”انگریز شافت ایک بہت دلچسپ ٹھوپ ہے۔ میں جیرت زدہ ہوں کہ یہاں سیاسی آزادی بھی ہے اور وہ حافی غلابی بھی۔ لاشیں اونکے لیے زندگی کے سانس ہیں۔ یہ خشیوں کی مانند اپنی حکومت کی پرستش کرتے ہیں۔“

”یا ایک جیرت انگریز ملک ہے۔ اور یا ایک جیرت انگریز شہر ہے۔ نیویارک۔“

یہ تو گورک کا نکلنے نظر تھا۔ اس کا تاثر تھا۔ اب دیکھتے ہیں کہ مجھ پر یہ ملک اور یہ شہر کیسے دارد ہوتا ہے۔ کہ میں ایک ادیب سے زیادہ ایک آوارہ گرد ہوں اور کسی بھی نظریے کی قید میں نہیں ہوں۔



## ”ٹائمز سکوئر کا کھیل تماشا،“

یہ آوازوں کی کچھ مہم۔ کبھی آبجی۔ کبھی سریلی اور کبھی نے سری سمعنی۔ یہ شور آزادی اور سرت کی آبشاروں کے پانیوں کا بلندی سے بے خودی کی چنانوں پر گرنے کا شور۔ کہیں اس شور میں کسی سیکاسافون کی مدھرا داس دھن اس شور میں اُبھرتی اور دل میں اتر جاتی۔ ڈوبتی تو دل کو ساتھ لے ڈوٹی۔ اور کبھی کوئی ٹرمپٹ آتی سریلی کہ بدن کے ایک مدت سے بند کواؤ دل پر دلک دیتی ہوئی چیزے لوئی آمسڑا گنگ کا سانس اسے زندہ کر رہا ہو۔

ایک گتار کے تار جیسے نامیدی اور یاس کی شریانوں سے بنے ہوں۔ پرانے تاروں کو چھیڑنے والا ان میں نے صرف سرت کے گیت تلاش کرتا تھا۔

میرے پریجان اور سرت سے دکتے چہرے پر۔ اس چنار پر جس کے پتے سرخ ہو کر گرنے کو ہیں۔ اس چہرے پر ٹائمز سکوئر نیویارک کے تحرک نیون سائنس جو آس پاس کی عمارتوں پر رنگوں کی بچکاریاں چلا رہے ہیں، ہولی کھیل رہے ہیں، جل رہے ہیں۔ بجھ کر بہڑک رہے ہیں۔ میری آنکھوں میں اترتے ہیں تو گل جی کی تصویر ہو جاتے ہیں۔ وہیں نقش ہو جاتے ہیں لیکن پینٹ کی مانند میری آنکھوں کے کیوس پر جامد نہیں ہو جاتے بلکہ سلسلہ رنگ بدلتے تھتھی تصویریں بناتے چلے جاتے ہیں۔ میں جو سناٹوں اور خاموشی کے دلیں سے آیا تھا، اس سرت اور بے خودی کی موسيقی سے آشنا تھا۔ زندگی کی دھڑکنوں سے ہم آہنگ ایسی سمعنی سے ناواقف تھا۔ کہ میں اپنے دلن میں اپنے آس پاس جس سمعنی کو سننے کا عادی تھا اس میں سرت اور بے خودی کی ممانعت تھی۔ وہ ماتم کے نردوں میں ایک ڈیجھ مارچ کی مانند موت کے بعد مرنے کا

مرحوم احمد وادا اسلام آباد سے پادر جارہے تھے جہاں ہم نے ایک تقریب میں شرکت کرنی تھی۔ سلووق بھی شریک سفر تھا اور تمام عرصہ اور داد دیکھیں لگاتے رہے۔ واپسی پر احمد وادا نے بڑی سمجھی گئی کہا، تاریخ تھا را یہ بیٹا اور ووٹش ہے۔ اس کا خیال رکھا کرو۔ سلووق ان زمانوں میں ابھی بیشتر کانج آف آرٹس میں زیر تعلیم تھا۔ اور سوائے اس کے کہ اس نے اپنے بال شانوں تک بڑھا رکھے تھے اور مونا کبھی کھار اس کی چیزیاں کہا کر کہا کرتی تھی کہ صرف یعنی ہی نہیں سلووق بھی میری یہی ہے۔ تو ان دونوں سوائے دراز گیسوؤں کے اُس میں ورویشی کی کوئی علامت نہ تھی۔ البتہ فارن سر دک جائیں کرنے کے بعد جدہ میں پونٹنگ کے دوران وہ قدرے ”بیواد پرست“ ہو گیا۔ جب کبھی اسے کوئی دنیاوی کامیابی نصیب ہوتی اور بارود و سوت پوچھتے کہ تھا را کون سانیٹ ورک ہے تو وہ ہمیشہ کہتا ہے میر اسیٹ ورک مکہ اور مدینہ ہے وہیں سے میرے سارے کام ہوتے ہیں۔

تو سلووق ایسے مولوی کی موجودگی میں میں بہت احتیاط برداشت تھا کہ نظر کسی بھی خوش نظر بدن کے اسلوب پر۔ اور کسی چہرے کی خوشمندی اور کشش پر تادیر نہ ٹھہرے۔

بآپ اور بیٹے کا رشتہ بھی بعیب رشتہ ہے۔

میں شاید آٹھویں جماعت کا طالب علم تھا جب لکھی میشن میں ہمارے فلیٹ کے سامنے۔ ریگل چوک کے پار۔ ریگل سینما میں مشہور روانہ فلم ”سیکسن اینڈ ڈیالائل“ دکھائی جا رہی تھی۔ اس فلم کی بہت دھوم تھی اور کہا جاتا تھا کہ سیکسن کا کروار ادا کرنے والے اداکار و کڑی پیغمور نے اس کے ایک منظر میں بالکل اصل اور زندہ شیر کے ساتھ دست پنج کر کے اس کا گلا گھونٹ کر سے ہلاک کر دیا تھا۔ یہ پہلی انگریزی فلم تھی جو میں نے دیکھی اور اپنے ابادی کے ساتھ دیکھی۔ پہلے تو خبریت گزری تھیں جب ایک منظر میں سیکسن صاحب نے جنہیں ایک پیغمبر بیان کیا جاتا ہے انہوں نے اٹھیا لاسسری کے نہایت گورے گورے اور تریبا بر جہد بدن کے گرو بازو حاصل کر کے خاتون کے گلابی ہونڈوں پر۔ تو یہ میری اس وقت تک کی حیات کا سب سے بڑا شاک تھا۔ میرا چودہ برس کا بدن و کہنے لگا پور میں گرم جیونیاں رینگنے لگیں اور شرمندگی کا پیسہ میری نشست بھگونے لگا۔ کہ یہ کیا ہے اور کیوں ہو گیا ہے۔ اگر میں تھا یہ فلم دیکھ رہا ہوتا تو شاید میرا بدلتی روکیں اس سے مختلف نہ ہوتا لیکن برابر کی نشست میں ابادی جیٹھے تھے تو ان کی موجودگی نے مجھے کہیں کاند رکھا۔ میں شرمندگی سے اپنی نشست میں تقریباً دفن ہو گیا۔ یقیناً ابادی بھی اس لمحے اسی حالت غیر میں تھے کہ میں اپنے

منظ پیش کرتی تھی۔ ایک اسی سمفی جس میں ڈہ کے تکبر اور تہر کے سند ہے تھے۔ جہاں پر نشوونت اور غصیلے چہرے سی شرافت کے معیار تھے اور مسکراہٹ یا خشی حرام تھی۔

اُس سمفی میں میں بیل بورڈ اور اشتہاروں نقش مال اور بچے کی تصویر برداشت نہیں کی جاتی تھی اور میاں کے چہرے پر سیاہی پھینک کر عربی اور فرانشی کو مٹایا جاتا تھا۔ کہ کسی بھی نسوانی چہرے کو بے شک وہ ایک میں ہی کیوں نہ ہو عربیاں اور جوش قرار دیا جاتا تھا۔ چنانچہ میں جو خاموشی اور سٹاؤں کے ویس سے آیا تھا۔ جہاں صرف تہر اور تکبر کی موت کے بعد مرنے کے مظاہر کی سمفی ہی سنائی دیتی تھی اس شور اور بے خواہ آزادی اور زندگی سے بھر پور حاظ اٹھانے والی سمفی سے آشنا نہ تھا۔ بے شک یہ پور مسیرت لوگ نار جنم کا ایندھن بننے والوں میں سے تھے۔

میں نے نامنہ سکوڑ میں خوشی سے لبریز اور بے خود مسیرت میں بیکے ہوئے لوگ کم ہی دیکھتے تھے۔ ان میں صرف بیویار کری نہیں تھے بلکہ امریکہ بھر سے آتے ہوئے دنیا بھر سے آتے لوگ تھے جو سب نامنہ سکوڑ کے رنگ میں رنگے گئے تھے۔

اور میں بیہاں تھا نہیں چلا آیا تھا۔

بیویار میں اپنی پہلی شب میں تھا نہیں تھا۔

سلووق تھا جس کی عینک کے شیشوں پر اشتہاروں کے نگین دی یوچل رہے تھے۔ میری بہر رابعہ تھی جس کی سبز آنکھوں میں سکھی کوکا کولا کی بوتل تیرتی اور کبھی براڈوے کی میوزیکل ”ماما میا“ کا اشتہار چل لگتا۔ اور علی محظوظ تھا ایک مدت سے اس شہر کا بابی۔ وہ نہ لہ ہو کو بھول سکتا تھا اور نہ بیویار کے سے جدا ہو سکتا تھا۔ وہ لہ ہو یا کر ہو چکا تھا۔ یہ اس کی ہوم گراؤ نہ تھی جہاں وہ صرف اپنے انکل تاریز کی بیویار کیں پہلی شام کو رنگ دیتے آیا تھا۔

ایسے گل رنگ اور بھر سکیلے مقامات پر جہاں آپ کے دائیں جانب بہاؤ اور بیٹا تعینات ہوں اور باپیں جانب بیٹے کا بیٹھ فرینڈ توہاں ظاہر ہے آپ ایک نئہ مستانہ بلند کر کے جشن میں شامل نہیں ہو سکتے بلکہ احتیاط کرنی پڑتی ہے۔ سمجھدی گی اور بزرگی برقرار رکھنی پڑتی ہے کہ یہ فرشتہ آپ پر۔ ایک خزاں رسیدہ چنار پر کڑی نظر رکھتے ہیں کہ کہیں یہ چار بھنک نہ جائے۔ اس کے پختے پھر سے ہرے نہ ہو جائیں اور آتش چنار جو کب کی بھج چکی ہے کہیں پھر سے بھڑک نہ اٹھے۔ اس لئے احتیاط کرنی پڑتی ہے۔ خاص طور پر سلووق کی موجودگی میں۔ مجھے یاد ہے ایک مرتبہ میں اور

نیویارک کے جے ایف کینڈی ائرپورٹ کے باہر سلوچ اور علی میرے منتظر تھے۔ علی کی مردیز میں۔ ایک آسودگی اور راحت میں کہ میں ایک طویل سفر کی بے پناہ تھا واث کے بعد اپنے بیٹے کے سایہ عاطفت میں تھا۔ بہت سے مل پا کر کے۔ سمندر اور گھنی ٹریک اور ارجمندیت اور اس کا سرو۔ ایک گھنٹے کی مسافت کے بعد ہم کو لمبیا یونیورسٹی کے برابر میں براؤ دے سڑی میں نمبر 112 میں سلوچ کے فلٹ پر پہنچ گئے۔

یہاں پہنچ کر پہلے لوگ نے میری بزرگی اور سفر کی تھا واث کے پیش نظر مجھے مشورہ دیا کہ آپ کو آرام کی اشد ضرورت ہے۔ کھانا تاول فرمائیے اور کر سیدھی کرنے کی خاطر استزادت فرمائیے۔

بے شک میں ایک بزرگ تھا۔ یا ہونے کے قریب تھا لیکن کیا سمجھی کہ باہر تو نیویارک تھا اور شام ہو رہی تھی تو میں انکاری ہو گیا اور اب ہم نامنتر سکوڑ میں تھے۔

نامنتر سکوڑ میں لوگوں کو خوش کر کے اپناروزق کمانے والے بڑے بڑے باکال لوگ تھے۔ سورز کے سامنے فٹ پاتھوں پر۔ اور کبھی سڑک کے عین درمیان میں کیسے کیسے عجوبہ روزگار اپنے فن کا مظاہرہ کر رہے تھے۔

ایک چینی مصور سیاحوں کے کیری کپھر بنا کر مناسب ڈالر صول کر رہا تھا۔ مغربی کلاسیکی موسیقی بجانے والا ایک آرکٹرافٹ پاٹھ پر کر سیاں لگائے اپنے آگے شینڈز پر میوزیکل سکورز آڈیز اس کئے نہایت مگن حالت میں پیٹھوں کی کوئی حرکتی سمفونی بجا رہا تھا۔ آرکٹرافٹ میں شامل تمام موسیقار باقاعدہ سیاہ ڈنر سٹوں میں تھے۔ یہ لوگ پیش ورنہ تھے کھض اپنے شوق کی خاطر موسیقی بجاتے تھے۔ ان کی نمائندہ ایک خاتون راہ چلتے لوگوں۔ بلکی اور غیر بلکی سیاحوں، گوروں، کالوں اور زرور گفت و دلوں سے گزارش کر رہی تھی کہ آپ براہ کرم اس آرکٹرافٹ کی ترجیب شدہ موسیقی کی ایک سی ڈی خرید کر ان کی حوصلہ افزائی کریں۔ امریکا اور کینیڈا میں یہ رواج عام ہے کہ کوئی بھی سنجیدہ فنکار پہلے فٹ پاٹھ پر کھڑے ہو کر اپنے ساز پر کچھ وہیں پیش کرے گا اور پھر انہیں دھنوں کی سی ڈی فروخت کرنے لگے گا۔

متعدد پر ٹکوہ بیٹھنی بھیاں تھیں جن کے گھوڑے بھی جے ہوئے تھے لیکن ان میں سے ایک کی کوچان ایسی گیگرس تھی کہ مارلن منزو کی سوتیلی بہن لگتی تھی۔ صرف پچاس ڈالر میں آپ اس

چودہ برس کے بیٹے کے پہلو میں بیٹھا یہ کیا دیکھ رہا ہوں اور میں اسے یہ فلم دکھانے کے لیے کیوں لے آیا۔ نامنتر سکوڑ کے رنگوں کی ہوں میں بھی گتے کچھ مقامات ایسے آئے کہ میں نے وہی خجالت اور شرمندگی محسوس کی جو پچاس برس پیشتر یہیں سینما میں بیٹھے ہوئے ”سکس انڈڈیلائٹ“ کے پہلے بوسے کو سکریں پر نمودار ہوتے دیکھ کر محسوس کی تھی۔ وہاں اپنے باپ سے شرمندہ ہوا تھا اور یہاں اپنے بیٹے سے۔ چنانچہ میں احتیاط کرتا تھا۔ نظر کو بھکنے سے باز توانیں روک سکتا تھا لیکن اسے کسی بھی خوشنامی ایس یا بدن پر نتار ٹھہر نے نہ دیتا تھا۔

نامنتر سکوڑ... پاڈلی سرکس اشنازے لیزے یا ریڈ سکوڑ کی نامندہ ہمیشہ سے اپنے شہر کا دل نہ تھا۔ یہ علاقہ جوانیوں صدی میں ”لوك ایکٹر“ کہلاتا تھا گھوڑوں کے سوداگروں.. لوہاروں اور گردہ کٹ حضرات کا گڑھ تھا۔ یہ ابھی 1904ء کا تھا ہے جب اخبار ”نیویارک نامنتر“ کی بلند عمارت اس علاقے میں ابھری تو اس کی مناسبت سے اسے ”نامنتر سکوڑ“ کہا جانے لگا۔ نام کی اس معزز تبدیلی کے باوجود یاپنی خصلت میں معزز نہ ہوا اور نیویارک کی یعنی معزز نیویارک دیکھیں بائیں ہو کر اس سے کٹا کر نکل جاتے تھے کہ یہ فناشی اور عربیانی کا مرکز تھا۔ جسے دل و جان عزیز ہوتے تھے وہ اس گلی میں نہ آتا تھا کہ جان لینے والے بھی یہاں بکثرت پائے جاتے تھے۔ یہاں گلیکسٹر حضرات کا راج تھا اور مختلف مافیا اپنی منانی کرتے تھے۔ پھر چند برس پیشتر ایک شخص جو لیانو نونام کا نیویارک کا نیز منتخب ہوا۔ وہی جو لیانو جس نے نو تبر کے صدر سے نیویارک کو کنالا تھا۔ اس نے اس علاقے کو یوں سدھا را۔ جان کی پردا کئے بغیر اطا لوی مافیا کے رو بڑو ہو کر اسے یوں پسپا ہونے پر مجبور کیا کہ یہ علاقہ عموم انس کا پسندیدہ ہو گیا۔ بنوا یک کی آمد پر دنیا میں سب سے بڑا جشن جس میں لاکھوں لوگ شریک ہوتے ہیں نامنتر سکوڑ میں برپا کیا جاتا ہے جب رات کے پورے بارہ بجے اس کے مرکز سے ایک بہت بڑا گینڈ روشنیاں بکھرتا نیچے آتا ہے اور لاکھوں لوگ سرست سے بے خود ہو کر نظرے لگاتے ہیں۔ سلوچ نے بھی ایک نئے سال کو اس نامنتر سکوڑ میں خوش آمدید کہا تھا۔ اگرچہ اس نے اپنی ”بنیاد پرستی“ سے مجبور ہو کر نفرہ عکسیر لگایا تھا اور خود کی ”اللہ اکبر“ کہا تھا۔ شاید اسے ہی قدیم روایات کا عہد جدید سے ملاپ کہتے ہیں۔

چلتا تھا کہ یہ چل رہی ہے یا کھڑی ہے اگرچہ دیڑھ سوکوئیز کی رفتار سے فرائٹ بھر رہی ہوتی تھی۔ اپنی بھی میں بھاکر تیس منٹ کے لیے نائمنز سکورز کی سیر کروائے گی اور اس کی تاریخی اور ثقافتی اہمیت بیان کرے گی۔ میوزین ہوئی تو کوئی لوگ گیت بھی الاپ دے گی۔

ایسے وائرہ نما سائیکل بھی تھے جن پر نصف درجن سیاح سوار ہو کر پیدل چلاتے اور چھینیں مارتے تھے۔ سائیکل کا ذرا بیور صرف یہ اہتمام کرتا تھا کہ وہ کوئی حادثہ کر پہنچیں۔

براؤڈے کے ایک ٹھیز کے سامنے ایک بڑے سفید کا دبوائے ہیئت اور مختصر سکرٹ میں ملبوس ایک درمیانی عمر کی نہایت خوش خلک خاتون ہر آنے جانے والے کو روک کر سوال کرتی تھیں کہ آپ سمجھتے ہیں کہ بُش نے عراق پر حملہ کر کے ایک جرم کا ارتکاب کیا ہے۔ کیا اس پر جنگی جرائم کے سامنے میں مقدمہ چنانا چاہئے اور کیا امریکیوں کو عراق سے واپس آجانا چاہئے۔

اور کیسے؟

ایک سمجھے حضرت فی شریت کے بجائے آنی زردہ بکتر پہنے فٹ پاٹھ اور سڑک کے درمیان جو ریلنگ تھی اس پر اپنے آپ کو مشکل قائم رکھے مسکراہے تھے۔ میرے دیکھتے دیکھتے وہ مسکراتے مسکراتے ذرا جھولے اور فٹ پاٹھ پر گر گئے۔ اسی حالت مسکراہت میں اٹھے زردہ بکتر جہازی اور پھر سے ریلنگ پر راجحان ہو گئے۔ جانے کون سے جہان کی سیر کر رہے تھے۔

رابع ظاہر ہے متعدد بار بیہاں آچکی تھی اور اس کی بیڑا آنکھوں میں جرحت تھی کہ میں جس بندے سے بیاہی ہوئی ہوں وہ تو نہایت میتھیں اور سنجیدہ خصلت کا مالک ہے لیکن اس کا باپ عجیب ہے۔ آنکھوں میں سے سرت کی چھپڑیاں پھوٹتی ہیں۔ ہر دو قدم کے بعد رک جاتا ہے۔ کبھی کسی شوکیس کے سامنے اور کبھی کسی موسیقار کے پاس کھڑا ہو جاتا ہے۔ اور کبھی کسی ٹھیز کے بل بورڈ اس کے قدم روک لیتے ہیں۔

نائمنز سکورز کی سب سے مسکراہٹ آمیز یادگار سفید ریلنگ کی ایک طویل لموزین ہے۔

وہ جی میں قیام کے دران میرے ایک آدھے پٹھان آدھے عرب دوست سہیل آل زاروں نے اپنی کاروں کی فلیٹ میں سے مجھے اپنے گھر کھانے پر بلاںے کے لیے ایک ایسی ہی لموزین روانہ کی تھی جس میں بیٹھ کر میں بہت بے آرام ہوا تھا کہ یہ ایک بڑا سا کمرہ تھا جس میں ہم نائمنیں پھیلائے بیٹھتے تھے۔ ہلکے سروں میں عربی موسیقی نج رہی تھی نہ ریا بیور دکھائی دیتا تھا اور نہ ہی پتہ

تو یہاں نائمنز سکورز میں خوشی کا تعلق چار مرغابیوں سے نہ تھا ایک سفید اور طویل لموزین سے تھا۔ میری آنکھوں میں آج بھی نائمنز سکورز کی کوئی تصویر ابھرتی ہے تو اس میں سب سے نمایاں بکس ان سیاہ فام لڑکیوں کا ہے۔ اپنی سرت میں نائمنز سکورز میں جتنے بھی ہزار ہا لوگ تھے انہیں شامل کرتیں۔ شورچا تھیں۔ چینی چلا تھیں پاگل ہوتیں۔ کہ دیکھو، ہمیں دیکھو۔

اور یہیں نائمنز سکورز میں اور اس کے پہلو میں براؤڈے کا علاقہ ہے۔ جس کے ٹھیز زار اور کھیل گھروں کی یکتاں دنیا بھر میں اس کی پیچان ہے۔ یہ وہ نکسال ہے جہاں اگر کسی بھی ڈرامہ نویس کے ڈرامے کا سکنڈ ڈھل جائے تو وہ امر ہو جاتا ہے۔ بیہاں انہی تک ایسے کھیل بھی کامیابی کے کھیلے جا رہے تھے جن کا تذکرہ میں ایک عرصے سے آرٹ میگزینوں میں پڑھتا چلا آیا تھا۔

”فہیزم آف وی آپر“، ”لامٹ ان وی پیازہ“، ”ڈیلر آن وی رووف“ اور ”چینی چینی ہیلنگ“ غیرہ۔ تازہ ترین کھیل جن کا دنیا بھر میں شہرہ تھا ان میں آباز لموزین یکل گرڈ پ کے گائے ہوئے گانوں پر مبنی ”ناما میا“ تھا۔ لموزین یکل ”شکا گو“، اگرچہ ایک عرصے سے دکھایا جا رہا تھا لیکن اب بھی اس کا ستارہ ترین نکٹ سوڈا رئے زیادہ مالیت کا ملتا تھا۔ اگر مل جائے تو اور اگر آپ ”لائن کلگ“

اور ان کے ساتھ میں زندہ ہو رہا ہوں۔

ٹانکر سکورز صرف سرمایہ داری نظام اور دولت کی مصنوعی چک دک کا ایک کھوکھلا سا منظر ہے۔ یہاں نیون سائنوں کی تکمیلی بھڑک کے سوا اور کیا رکھا ہے۔ ان تکمیلیں اور پوری عمارتوں کو ڈھکتے روشن اشتہاروں میں اُن ماڈلوں، کھلاڑیوں اور مویسیقاروں کے چہرے نمودار ہوتے ہیں جو امریکہ کے خدا ہیں۔ دیوتا ہیں۔ دنیا بھر کی قدیم تمدنیوں کے اپنے اپنے دیوتا تھے اور ان کے پاس سوائے کاڈ بیوائز اور گینگسٹرز کے اور کچھ تھا چنانچہ اشوبوں نے اپنے دیوتا اپنی مرضی سے تراش لیے۔۔۔ ایک لحاظ سے یہ دنیہ بہت منفرد اور قابل ستائش بھی ہے کہ پتھروں کو پوچنے اور ان دیکھنے خداوں کے آگے جھکنے کی بجائے انہوں نے اپنے جیسے انسانوں کو دیوتا بنالیا۔  
ٹانکر سکورز ایسے ہی انسانی دیوتاؤں کا ایک بھرستا ہوامعبد ہے۔

بے شک یہ سکورز دشیوں رگوں اور دولت کے انباروں کا ایک سرکس تھا۔ ایک دھوکا تھا۔ اور پھر بھی آپ کو اپنی بھڑکیلی گرفت میں لے لیتا تھا کہ یہ دنیا بھی تو ایک سرکس کے سوا اور کیا ہے۔ جہاں ہم سب کرتب دکھاتے ہیں۔ شب دروز کے تنے ہوئے رتے پر لذکھڑاتے سختیلے چلتے ہیں کہ کسی نہ کسی طرح اسے پار کر جائیں۔ ہم میں سے اکثر کابden قابوں میں نہیں رہتا۔ پاؤں رتے کے تناو کو سہارنیں سکتے اور گر جاتے ہیں۔ فنا کے اندر ہے کتوں میں گر جاتے ہیں۔ چنانکہ جو ان تنے ہوئے شب دروز کے رتے پر اپنے آپ کو قائم رکھنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں ان گر جانے والوں کے لیے رکنے نہیں اپنی بنا کو عزیز رکھتے ہیں اور چلتے جاتے ہیں۔ رتے کے اختتام پر سرکس کے تراشائی تالیاں بجا تے ہیں اور ہم سمجھتے ہیں کہ ہم نے کوئی بہت بڑا کارنا سر انجام دیا ہے اور نہیں جانتے کہ لاحالا مگا قدم ہمیں بھی فنا کے ای کنوں میں گراوے گا۔

ہم میں سے کچھ جھوٹے جھوٹتے۔ دنیاوی کامیابی، علم اور عبادت کے پر تکبر جھوٹے جھوٹتے قلابازیاں لگاتے ہیں۔ اپنے جھوٹے کے رتے پر بھی مھیان کھول کر سامنے سے آتے ودرسے جھوٹے کی جانب ہو ایں لپکتے ہیں یہاں بھی کچھ گر جاتے ہیں اور کچھ اُس جھوٹے کو پکڑنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں۔

اس سرکس میں جو کوئی بھی بہت ہیں جنہوں نے شہرت ناموری اور زہد کے معنکے خیز لبادے اور ہر کھلکھلے ہیں۔ خود ستائی کی تکمیلیوں والی بھی اٹوپیاں پکن رکھی ہیں اور لوگ انہیں دیکھ کر

میں دیکھ کر رکھتے ہیں تو آپ کو کم از کم دو ماہ انتظار کرنا ہو گا۔

فون لفیش کے ساتھ دیکھنے کی بھی قوم کی حس جمال کا پیانہ ہوتی ہے۔

میں نے یہ طے کر رکھا تھا کہ براؤوے پر کوئی نہ کوئی کھیل ہر صورت دیکھا ہے جا ہے اس کے لیے مجھے اپنے ڈالروں کو فن کی اس چتامیں جلانا ہی کیوں نہ پڑے۔

ہاہر کے کسی شہر یا ملک سے اگر کوئی مہماں آ جائے تو آپ بہر طور سے اپنا شہر دکھاتے ہیں۔ شاہی قلعہ، شالیمار، مقبرہ جہانگیر لے جاتے ہیں۔ اور وہاں ہر محراب، ہر سردا اور ہر فوارے کو درجنوں باروں کچھ چلے ہیں چنانچہ ایسے متقوں پر آپ ان محابوں، سرد کے درختوں یا فواروں کو نہیں دیکھتے بلکہ اپنے مہماں کے چہرے کو دیکھتے ہیں کہ اس پر حرمت اور خوشی کے کیسے تاثرات ہیں۔ اور اگر وہ یعنی مہماں آپ کے چہرے کو دیکھے تو اس پر بوریت اور اکتاہت کے سوا کچھ دکھائی نہیں دے گا۔ سب لوگ اور بعد عارضی طور پر نیویارک تھے اور علی تو تھا ہی یہاں کا باہی۔ تو میں وہ مہماں تھا جسے وہ اپنا شہر دکھانے کے لیے لائے تھے۔ ان کے لیے ٹانکر سکورز دشیں تھا اور میرے لیے پہلی ملاقات۔ تو وہ ٹانکر سکورز کی بجائے مجھے دیکھتے تھے اور میں انہیں دیکھتا تھا تو ان کے چہروں پر بوریت اور اکتاہت دیکھتا تھا۔

میونڈ کہا کرتی ہے کہ آپ جھوٹ نہیں بول سکتے تو نہ بولا کریں آپ کا چڑھہ ساتھ نہیں دیتا۔ تقریباً چار سو سالی دیشان ڈراموں میں مرکزی کردار ادا کرنے کے بعد بھی کہا کاری جھوٹ کا بیوپار ہی تو ہوتی ہے اصل زندگی میں کبھی بکھار کچھ پوشیدہ رکھنے کے لیے کوئی جھوٹ بولتا ہوں تو چہرہ بھی ساتھ نہیں دیتا۔ پکڑا جاتا ہوں۔ تو وہ تینوں بھی میرے اس چہرے کو دیکھ رہے تھے جو میرا ساتھ نہیں دے رہا تھا۔ میں اپنے تیس ایک بزرگ اور متین شخص کی ادا کاری کر رہا تھا جسے اس لہو داعب سے چندیاں دیکھی نہیں ہے لیکن میں اپنے چہرے کا کیا کرتا جس پر نیویارک۔ میں میری پہلی شام کی تکمیل کھانا نیون سائیں کی مانند روشن ہو رہی تھی۔ میرے راز انشا کر رہی تھی کہ یہ بابا جی اندر سے کچھ اور ہیں اور باہر سے کچھ اور۔۔۔ وہ دیکھتے تھے کہ یہ بابا جی یہ انکل کیسے ہیں کہ اس عمر میں بھی پہلی بار میلہ دیکھنے والے بچے کی مانند ہیجان آیز میز سرست میں بجلائیں اور ہم بچوں کی موجودگی کا کچھ خیال نہیں کرتے۔ وہ کیسے جان سکتے تھے کہ یہ سب آوازیں، مویشی، متناسب بدن، زندگی کی گلابی تکمیلیں میں سے پھوٹتے بلجے جو ایک عرصے سے مر چکے تھے۔ وہ سب زندہ ہو رہے ہیں

کچھ حفاظ نہ کیا اور اپنے سارے دکھ اور درد کے سانس ٹرمپ میں بھر دیئے۔ وہ امریکی بھی کھار سیل فون اپنے کان تک لے جا کر اس خاتون کو شاید یہ کہتا ہے کہ سن رہی ہو اور اسے پھر ٹرمپ کے قریب کر دیتا۔ آخر کار اس نے باقاعدہ جھک کر بوڑھے مویسقار کا شکریہ ادا کیا اور اس کے فٹ پا تھے پر پڑے ہیئت میں کچھ دارالذال دیئے۔ یہ محبت کی صفتی بجا نے کامعاوضہ تھا۔ بدن کے تنے سے بیٹھی ہوئی محبت کی نیل میں سے کوئی بھی پھوٹی ہیں جب ان تک مروں کی حدت پہنچ۔ ٹائمز سکورز میں اتنے بے شمار جاپانی سیاح تھے کہ یہ تو کوئی گزار اسٹریٹ بھی ہو سکتی تھی۔

ہر جانب جاپانی تھے..

جیسے ایک زمانے میں ہر جانب امریکی سیاح ہوا کرتے تھے۔  
اپنے منظر ملک کی مانند تدبیت میں بھی خضریکن ایسے خوش بس اور خوش رنگ کر دل میں اترتے تھے..

میں نے جاپانیوں کو جہاں کہیں بھی دیکھا۔ ہیر و شیما اور ناگاساکی کے باوجود وہاں خوش، پچھاتے زندگی کے پانیوں پر بچکو لے لیتے پرندوں کی مانند دیکھا۔  
جو لوگ ازل سے خوش چلے آتے ہوں تو وہ ٹائمز سکورز میں پہنچ کر کیسے مزید خوش ہو جاتے ہوں گے۔ اُن دنوں امریکہ اور کینیڈا میں جب موسم گرم کے آخر میں سیاحتی موسوں کا اختتام ہو رہا ہوتا ہے اور پیشتر مول، ہوٹل، ریستوران وغیرہ موسم سرما کے لیے بند ہونے لگتے ہیں تو ان جاپانیوں کو باقاعدہ دھکے دے کر یہاں سے رخصت کیا جاتا ہے کہ پلیز اب تو چلے جاؤ۔  
نہایت فضول خرچ۔ بے پروا۔ یہ جاپانی سیاح، ٹائمز سکورز کے سب سے پرست تماشائی تھے..

ٹرمپ سے زیادہ پیچیدہ اور بجانے میں زیادہ دشوار اسٹریٹ ساز سیکسا فون ہے جس میں مویسقار پھونک جھر سے تو اس کے پیچھے اور چہرے پر ابھرنے والی رنگیں پھٹنے کو آئی ہیں۔ اس ساز کی لے میں جدائی، سو گواری اور بے چارگی کے سوا اور کچھ بھی نہیں۔ وہ جھوڑے کے درد کے سوا کوئی پکار نہیں۔ ایک اور سیاہ قام فٹ پا تھے پر کھڑا ایسکا فون بھارتا تھا اگر میں بھی اس لئے اس امریکی کی مانند اپنے سیل فون پر کسی عشق خاص سے بات کر رہا ہوتا۔ کسی ڈارے پھر ہی ہوئی کوئی خی کی کرلا ہٹ سن رہا ہوتا تو میں بھی اپنا سیل فون اس سیکسا فون کے منڈ کے آگے متعلق کر کے کہتا۔

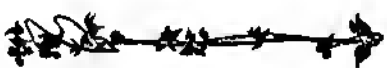
ہنس نہ کر لوت پوٹ ہوتے ہیں اور وہ یہ سمجھتے ہیں کہ انہیں ان کے فن اور لیاقت کی دادل رہی ہے اور نہیں سمجھتے کہ وہ بھن مخترے ہیں۔  
یقیناً میں بھی انہیں میں سے ایک ہوں۔

یہ دنیا ایک سرکس ہے... قرآن پاک بھی تو یہی کہتا ہے کہ یہ ایک کھیل تماشا ہے۔ تو اگر ٹائمز سکورز بھی اس دنیا کی ماں دنیا ایک سرکس ہے ایک کھیل تماشا ہے۔ ایک دھوکا ہے تو اس سرکس اور کھیل تماشا سے لطف اندوڑ ہونا جائز ٹھہرنا ہے۔

اس شور شرابے زندگی کے خوابے میں سے بھی ڈوہنی بھی اس شور میں سے ابھرتی ایک ٹرمپ کی آواز ہے۔ وکھ بھری اور درد سے شرابور۔

ٹائمز سکور میں مجھے لوئی آمسٹر انگ کی ٹرمپ کی ذکا اور درد کی لمبڑی پر بچکو لے لئی۔  
بھی ڈوہنی بھی ابھرتی آواز سنائی دے رہی تھی۔ اگرچہ اس ٹرمپ میں سانس پھونکنے والا آمسٹر انگ نہ تھا ایک مغلوک الحال سیاہ فام بوڑھا تھا جو اپنا ہیئت فٹ پا تھے پر رکھے اپنے فن کی داد چند سکوں کی صورت میں چاہتا تھا۔ مجھے میں سر کو سمجھنے کی الہیت نہیں ہے لیکن اگر ایک گلوکار یا ایک ساز سر میں ہو تو کہیں نہ کہیں میرے بدن کے ساتھ وہ ہم سر ہو جاتا ہے۔ یہ بے نشان بوڑھا مویسقار جو ٹائمز سکور میں اپنے فن کی بھیک مانگ رہا تھا آمسٹر انگ کے معیار سے ہرگز کم نہ تھا لیکن اسے زندگی میں وہ موقع نہ ملے یادوں ان کی پیچان نہ کر سکا۔ یا اس میں جھجک تھی آگے بڑھ کر ایسے کسی موقع کو گرفت میں لے لینے کی چنانچہ وہ آمسٹر انگ نہیں سکا اور آج ٹائمز سکور میں کھڑا چند سکوں کی خواہش میں ٹرمپ بھارتا تھا۔ اس کے قریب ایک درمیانی عمر کا شائستہ بس میں ملبوس خوش شکل امریکی کی حد تک خمار میں سیل فون اپنے کان پر چکائے۔ بہت دیر سے باقی کر رہا تھا اور اس کے بدن کی زبان اور چہرے کی خوشی سے ظاہر ہوتا تھا کہ یہ ایک بنس کاں نہیں ہے اور نہ ہی وہ اپنی بیوی سے بات کر رہا ہے۔ بلکہ اس سے بات کر رہا ہے جس کی آواز سن کر اس کا چہرہ عشق آتش سے دمکتا ہے۔ مجھے یقین ہے کہ اس کے عشق نے ٹائمز سکور کے پس منظر میں سنائی دیتی اس ٹرمپ کی آواز سن کر اس کی توصیف کی تو دشائستہ بس امریکی مسکراتا تباہیں کہتا اس سیاہ قام بوڑھے مویسقار کے قریب آگیا اور اپنا سیل فون کان سے ہٹا کر ٹرمپ کے دہانے کے قریب لے جا کر معلق کر دیا۔ مویسقار اور اس معاملات کو خوب جانتا تھا اور اس نے اپنے ناقلوں پیچھے مروں کا

سنو.. جو میں محسوں کر رہا ہوں وہ میں نہیں صرف اس کی اداں لے پیان کر سکتی ہے ..  
ہم اس سر کس میں .. نائکر سکور کے کھیل تماشے میں کہاں تک پھرستے کہ میرے  
میر بانوں کے چہر دل پر اکتا ہے تھی اور میرے تن بدن میں لاہور سے نیویارک تک کے بوانی  
سفر کی تھکاوٹ تھی جو بدن سے اتر کر میرے پاؤں کے تلوؤں میں سے ہوتی ہوئی اس فٹ پاتھکو  
بھی تھکاتی تھی جو میرے قدموں تک آ رہا تھا۔



## ”جو گنگ کرتی... پونی ٹیل ہلاتی... وہ ایک لڑکی“

نیویارک کی گلیوں اور بازاروں میں.. فٹ پا گھوں پر.. ایلو شوز پر... صبح بھی.. دوپہر  
شام.. کبھی رات گئے بھی آپ کو اکثر ایک لڑکی نظر آتی ہے.. جو ہوم میں سے راستہ بناتی.. کبھی بڑک  
پا رکرتی ایک لڑکی جو کے بھوئے متناسب ہدن کی ہے.. عام طور پر نیک اور ٹی شرٹ میں.. کافنوں میں  
ایر پلگ لگائے.. باہر کی دنیا کی آوازیں منقطع کر کے صرف اپنی من پسند موسیقی سنتی وہ ایک لڑکی  
پنے تک قدم اخالتی بھاگ رہی ہے.. جو گنگ کرتی ہے.. ایک کپیوٹر کی مانند میکاگی انداز میں ایک  
عنی رفتار سے آہستہ آہستہ دوڑتی ہوئی.. اس کے بال ہمیشہ ہندھے ہوتے ہیں ایک پونی ٹیل کی  
صورت میں اور اس کی یہ پونی ٹیل بھی اسی رفتار سے ہم آہنگ دائیں بائیں اچھلتی جاتی ہے..  
اس لڑکی کو کچھ پر دانہیں کہ لوگ اسے دیکھتے ہیں یا نہیں وہ اپنے آپ میں مگن ہے اور  
لوگ اسے دیکھیں بھی کیوں کہ وہ ہمیشہ وہاں ہوتی ہے.. ایک عنی رفتار سے جو گنگ کرتی بھاگتی پونی  
ٹیل ہلاتی.. وہ ایک لڑکی۔

یہ لڑکی اگرچہ ایک ہی لگتی ہے ایک ہوتی نہیں.. ایک ہی اس لیے لگتی ہے کہ اس کا بدن  
لباس اور چال ایک جیسے ہوتے ہیں..

یہ لڑکی ایک طالب علم ایک آفس در کر ایک کار و باری ہورٹ ایک گھر بیو خاتون یا ایک  
ٹواناف بھی ہو سکتی ہے.. نیویارک کی شدید گرمی، محمد سردی یا خزان کے موسموں میں ایک عنی رفتار  
سے بھاگتی ہوئی.. پنے تک قدموں سے دوڑتی، پونی ٹیل ہراتی..

جائیں... وہ اپاٹھ ہو جائے۔ میں کسی بھی دیار میں چلا جاؤں۔ صح کی سیر کا یہ طوٹا مجھے جا کر کہتا ہے کہ اٹھے اب خواب لذت سحر گئی۔ شی آن ہو یاد مشق۔ بے قیک کھٹنڈو ہو یہ طوٹا مجھے سونے نہیں دیتا۔ اس نے نیویارک میں بھی مجھے سونے نہیں دیا۔

میں جب سانس روکے چور پہنچنے بلوق کے فلیٹ کے چوبی فرش پر دھیرے دھیرے قدم رکھتا باہر جانے کو تھا تو اُس کو خراں لیے ہو گئی کہ غصہ فلیٹ کا واحد بستر مجھے زبردستی الات کر دیا گیا تھا اور دنوں میاں یہوی فرش پر گدڑے ڈال کر سور ہے تھے۔

”ابو کیا ہے؟“

”کچھ نہیں۔“

”کہاں جا رہے ہیں؟“

”وہ میں ذرا ہوا خودی کراؤں۔“

”ابو سو جائیں.. آپ تھکے ہوئے ہیں۔ جیس لیگ بھی ہو گا۔ کل صح چلے جائے گا۔“

اس کے نیند سے تھوڑا مجھے میں کچھ یہ زاری تھی۔

”یار میں صرف ایک چکر لگا آؤں براؤ دے سڑیت کا۔ ابھی آ جاؤں گا۔ تم سو جاؤ۔“

وہ نیند سے جھولتا اٹھ کر بیٹھ گیا۔ اگر آپ نے ضرور جانا ہے تو فلیٹ سے اتر کر دائیں جانب اتریں گے تو دبلاک کے بعد دریائے ہنس کے کناروں پر جو پارک ہے وہاں پہنچ جائیں گے اور اگر بائیں ہاتھ پر ہو جائیں گے انہیں دھرم کی جانب تو کوibus ایونیو سے ذرا آگے سنٹرل پارک آجائے گا۔ جدھر ہی چاہے چلے جائیں لیکن میرا موبائل جیب میں رکھ لیں۔“

نیشنل یہ موبائل اپنے بزرگوں کی جیبوں میں ایک حافظ کے طور پر رکھ دیتی ہے تاکہ چلتے چلتے اگر بابا جی کا دیہانت ہو جائے تو ان کی شاخست میں آسانی ہو۔ میرے ایک بہت بیارے اور قریبی دوست صابر قاضی دزیر آباد سے واپس لا ہو رہا ہے تھے۔ ان کی آمد میں تاخیر ہو گئی تو ان کی بیٹی عزرا نے فون کیا تو دوسرا جانب سے کسی اجنبی کی آواز آئی کہ پہاں گو جرانوالہ میں ایک شخص چارپائی پر مر اپڑا ہے۔ یہ سیل فون اس کی جیب میں نجح رہا تھا۔ آپ کون ہیں۔ عزرا کا کہنا تھا کہ انکل جو نبی مجھے ابو کے سیل فون پر کسی اور کی آواز نہیں دی مجھے معلوم ہو گیا کہ ابو نہیں ہیں اچانچ پس میں نے بھی چکر سے بلوق کا موبائل اپنی جیب میں رکھ لیا۔

نیویارک میں جو گلگ کرنے کا۔ دریش کے لیے دوڑنے کا کوئی وقت نہیں۔ چنانچہ اس لوکی کو جب وقت ملتا ہے وہ اپنا گھر بلویا کار و باری بس تبدیل کر کے نیک اور لی شرٹ کے ساتھ جو گر پہن کر۔ کافیوں میں پلک ٹھوں کر اپنی اپنے میڈیہ موسیقی پر وجد میں آتی۔ بالوں کو باندھ کر پونی شیل بناتی اپنے مخصوص ماہول سے نکل کر فٹ پا ٹھوں رزو شوں اور ایونیو میں بھاگنے لگتی ہے۔ اس کی پونی شیل ایک مخصوص رو ہم کے ساتھ اہر اتی جاتی ہے۔

نیویارک کی گھما گھمی میں۔ اس کے پر جوم مناظر میں سب سے پہلے جو شہنشاہیاں ہو کر سامنے آتی وہ بھی لڑکی تھی۔

وہی لوکی پار بار میرے پاس سے گزر کر آگے چلی جاتی تھی۔ اور میں اس کے بدن کو بھول کر اس کی پونی شیل کی رو ہم کو سکراتے ہوئے دیکھتا جاتا تھا۔

لیکن میں نیویارک کی گھما گھمی اور جوم میں نہ تھا بلکہ اس افرانفری کے میں درمیان میں سکون کے اس ہرے جزیرے میں تھا جسے سنٹرل پارک کہتے ہیں۔

نیویارک میں یہ میری پہلی سویر تھی۔

112 ”براؤ دے سڑیت سے نکل کر میں اسٹرڈیم ایونیو اور کلبس ایونیو سے ہوتا ہوا سنٹرل پارک میں داخل ہو چکا تھا۔

مجھے صح کی سیر کی عادت نہیں علت ہے۔ بیاری ہے۔ میں بندی دی طور پر نہایت کامل شخص ہوں بلکہ برا کاہل ہوں لیکن صح کی سیر وہ طوطا ہے جس میں میری جان ہے۔ اور یہ طوطا چاہے میں صح تین بجے بستر پر لیٹوں دیکھنے کے بعد میں میں کرنے لگتا ہے۔ یہ میری بجوری بھی ہے، جو شخص سارا دن گھر میں پڑا ایٹھتارہے۔ نہ اسے کسی ملازمت پر جانا ہوا رہنے ہی وہ کسی سے ملاقات کا سختی ہو۔ بقول میری چھوٹی سالی جیلیکے بھائی جان کے بارے میں یہ بھی نہیں پوچھنا پڑتا کہ وہ کیا کر رہے ہیں۔ یا تو وہ اپنے مخصوص صوفے پر باکیں جانب بیٹھنے میلویزین دیکھ رہے ہوں گے یا کوئی کتاب پڑھ رہے ہوں گے یا پھر اپنی ملٹیڈی میڈیل کے سامنے گھومنے والی کری پر برا جان کچھ لکھ رہے ہوں گے۔ تو ایک ایسا بندہ اگر صح کے وقت یہ رکے لیے بھی نہ نکلے تو اس کی ناگزینی۔ ایک صوفے پر اور ایک پسلل بیٹھے بیٹھ کر۔ پڑھتے پڑھتے قلم گھساتے گھساتے بڑے

کے کارنا نہیں ہوتے بلکہ صاحب ثروت اور صاحب ہمت لوگوں کی اپنے دلن اور معاشرے کی بہبود کی کاوش کے زمرے میں آتے ہیں۔ سٹرل پارک بھی ایک ایسا ہی ذاتی نوعیت کا تھا ہے جو فریڈرک اور کیلووٹ ناہی حضرات کا پیش کر دے ہے۔ انہوں نے ایک ایسے علاقوے کو جہاں انہوں کے بھئے۔ سو روں کے فارم، جھونپڑے اور دلہلیں تھیں لاکھوں شیخی اور پھر ڈال کر اسے دنیا کی ایک عظیم ترین سیر گاہ میں تبدیل کر دیا جس کا رقبہ تقریباً ساڑھے آٹھ سو یکڑے کے قریب ہے۔ اس میں وہ سب کچھ ہے جو قدرت خلائق کرتی ہے۔ پہاڑیاں، جھیلیں، جنگل، ندیاں اور گھنے جنڈے، ان کے نوا اور پن ایک سویڈنیم، چڑیا گھر، مصنوعی قلعے اور خوبصورت پل۔ دنیا کے بہترین میوزیکل کانسٹرٹ یہاں ہوتے ہیں۔ نیویارک کے دل میں واقع اس پارک کی زمین بھی اتنی ہی بہنگی ہے جتنا ایک دل مہنگا ہوتا ہے۔ اور اس کے باوجود اگرام کی صدر بھی چاہے کہ اس کی دو گز میں دن ہونے کے لیے مجھے نصیب ہو جائے تو ایسا ہونا بھی ناممکن ہے۔ پارک کی خصوصی گھر سوار پولیس بھی اس کی زیبائش میں اضافہ کرتی ہے۔ ویسے یہ اتنا دستیح اور ویران ہے کہ یہاں پر تہاڑھن کا لٹ جانا بھی ممکن ہے۔

سٹرل پارک میں سیر کرنے والوں میں صرف پونی ٹیل والی بھائیتی ہوئی لڑکیاں ہی نہیں تھیں بلکہ ہر نوعیت اور ہر عمر کے لوگ تھے۔ اپنے بچے کی پریم دھکیلتے اور ساتھ ساتھ جو گل کرتے جوڑے۔ مجھ سے بھی کہیں عمر سیدہ خواتین دھرات اور مجھ سے کہیں زیادہ چاق و چوبند۔ اور ان میں خدا جھوٹ نہ بلوائے اسی کے پیٹے میں آئی ہوئی خواتین بھی تھیں جو مجھ سے آگے گلی جاتی تھیں۔ جب آگے گلک جاتی تھیں پچھے سے ان کے بدن کی درستگی آپ کو شک میں بتلا کر دیتی تھی کہ تو کوئی متناسب کر دوں کی دو شیزہ ہے۔

خاموشی بہت تھی۔ پارک کی خصوصی گھر سوار پولیس کے گھوڑوں کی ٹاپیں ہی تھیں جو خاموشی کے اس جزیرے میں ارتقاش پیدا کرتی تھیں۔

میں ابھی کل ہی تو پاکستان سے آیا تھا اور آج صبح نیویارک کے سٹرل پارک میں سیر کر رہا تھا تو کیسے ابھی محسوس نہ کرتا۔ اور ہر ماذل ٹاؤن پارک میں سیر کرنے والا ہر دراٹھنخ میرا شناس تھا اور قریب سے گزرتے مجھ سے ہم کلام ہوتا تھا۔ سلام کرتا تھا کوئی فقرہ کرتا تھا اور کوئی میری نیک یا ٹی شرت کے رنگ کو موضوع بناتا تھا۔

میں نے دریائے ہڈن کے بجائے سٹرل پارک کا رخ کر لیا کہ میں نے میں ہائی کے جزیرے میں دنیا کی بلند ترین عمارتوں میں گھرے گھنگلوں، جھیلوں، چنانوں، سیر گاہوں اور پلوں کے ایک اور جزیرے کے بارے میں بہت کچھ نہ صرف سن رکھا تھا بلکہ ہالی دوڑ کی ہر دوسری فلم میں دیکھ رکھا تھا۔ یہ جزیرہ موسم گرم میں سربراہ اور بہار کے خار میں ہوتا ہے، خزان اترتی ہے تو اس کے درختوں کی زردی حصہ بیمار کے رخساروں کی زردی سے بڑھ کر خوش نظر ہو جاتی ہے۔ اور جب برف گرتی ہے تو اس کی جھیلیں مجدد ہو جاتی ہیں اور ندویار کران پر سکنیگ کرتے ہیں۔

چنانچہ میں نے سٹرل پارک کا رخ کیا جہاں دیکھ لیا کہ بار بار میرے پاس سے گذرتی پونی ٹیل ہماری چلی جاتی تھی۔

یقیناً ان درجنوں پاس سے گزرتی لڑکیوں نے مجھے بے ذہب کو بھی دیکھا ہو گا۔ لیکن امریکہ میں کوئی شخص بھی چاہے دہ تو قے برس کو عبور کر رہا ہو بے ذہب اور بوڑھا نہیں ہوتا۔ وہ محض ایک مرد ہوتا ہے۔ اور ایک نو خیڑا کی بھی اس کے عشق میں بتلا ہو کر اپنے آپ کو ہلاک کر سکتی ہے کیونکہ وہ محض ایک مرد ہے۔ پاکستان میں جو نہیں آپ ساٹھ برس کی دلیز پار کرتے ہیں تو آپ کے لیے سفید لٹھے مشک کافور اور عرق گلاب کا بندوست شروع کر دیا جاتا ہے۔ ایک بزرگ کے طور پر آپ کا خاص خیال رکھا جاتا ہے کہ کہیں یہ لڑک ہی نہ جائیں۔ امریکہ میں بزرگی اور بڑھاپنے نام کی کوئی شے نہیں۔ ان کا احترام نہیں کیا جاتا بلکہ آپ اپنے آپ کو بزرگ ثابت کرنے کی کوشش کریں تو آپ کو منافق سمجھا جاتا ہے۔ امریکہ کے قیام کے دوران حرام ہے اگر کسی نے مجھ سے پوچھا ہو کہ آپ کی صحت کیسی ہے۔ جب کہ پاکستان میں ہر شخص کا پہلا سوال ہی یہ ہو گا جی تاڑ صاحب آپ کی صحت تو ٹھیک ہے نا۔ کوئی مسئلہ تو نہیں ہے۔ اور جب آپ کہتے ہیں کہ جی نہیں کوئی مسئلہ نہیں صحت آپ دیکھ رہے ہیں تو ٹھیک ہے تو اکثر لوگ ذرا خفا ہو جاتے ہیں۔ مایوس ہو جاتے ہیں۔ وہ چاہتے ہیں آپ سے کچھ پیار یوں کے تذکرے سنیں اور پھر آپ سے ہمدردی کا اظہار کرتے ہوئے کچھ داؤں اور ڈاکٹروں کے نام گنوائیں۔ آپ بے شک حلفیہ بیان دے دیں کہ جی فی الحال اللہ کے فضل سے کوئی بیاری نہیں تو بھی وہ رخصت ہوتے ہوئے کہیں گے ”ویسے اس عمر میں کچھ پانیں ہوتا۔ اپنا خیال رکھا سکیجے۔“

امریکہ کی پیشتر یاد گار عمارتیں پارک، رفاقتی اور تعليمی ادارے، میوزیم وغیرہ کسی حکومت

لیکن امریکہ کی وہ شکل کیوں نہیں ہو جاتی ہے جس میں وہ دوسری جگہ عظیم میں جتہا شدہ یورپ کو اپنے بے پناہ و سائل بردنے کا لارا کر پھر سے اپنے پاؤں پر کھڑا کر دیتا ہے۔ تیری دنیا کے پیشہ مالک کو مالی امداد فراہم کرتا ہے۔

میرے جیسے لوگوں کے لیے امریکہ، ایڈگر ایلین پومارک ٹوین، والٹ وہٹ میں جان شائے بیک، بھر مشز، ٹونی ماریسک اور ہمیشہ کا ایک ایسا جہاں ہے جو میرے دل میں آباد ہے۔ کل جہاں کو مشز کر لینے والی جاز موسیقی ہے۔ لوئی آسٹریاگ، ڈیوک ایلنکشن، مارقا کشت، ایلا فریزلڈ، رے چارلز، ڈیو بروک ایسے گلوکار اور موسیقار ہیں۔ کسی حد تک ایلوں پر سلے اور لعل رچ ڈڑھ ہے۔ کیری کو پر جان دین اور گلین فورڈ کی وہ کاڈ بواۓ فلمیں جیسے جو ہمارا بچپن تھیں۔ ہم اپنی نیکوں کی جیبوں میں انگوٹھے اڑس کر منہ بیڑھا کر کے کاڈ بواۓ لجھ کی لفٹ کرتے ہوئے ایک دسرے کو ”ہاؤڈی“ کہتے تھے اور ملاقات پر پوچھتے تھے ”یوآ رندا راؤ ڈیہر“۔ اور کیا عجیب اتفاق ہے کہ بہت بعد میں مصطفیٰ قریشی نے شاید اسی کا پنجابی ترجمہ کیا اور ”نوں آیاں ایں سوہنیا“ کو اپنے مخصوص لجھ میں ادا کر کے شہرت حاصل کی۔

پھر وہ ادا کار تھے جو ہمارے بچپن میں ہمارے حواس پر سوار تھے۔ اور ان کے انداز ہمیں جیسے نہ دیتے تھے۔ جو اس مرگ ٹھیک ڈین کو ”رسیل داؤٹ اے کاڑ“ میں دیکھ کر کون ہے جو نارمل زندگی کی جانب لوٹ جائے اور بغاوت نہ کر دے۔ مارلن برانڈو کی ”سٹریٹ کار میڈ ڈیز از“ ہو یا ”ڈیوری“، ”جو یس میزز“، ”ہو سائیکلارا“، کون ایسا ہو گا جو یہ فلمیں دیکھ کر برانڈو کے انداز اختیار نہ کرے اور ناقابل فہم بڑا ہٹ کونہ اپنالے۔ ”فرام ہیٹر ٹواٹری“ کے آخر میں جب ملنگری کلفٹ بگل بجا تھا تو فلم کو ساتویں بار سلسلہ دیکھتے ہوئے بھی ہماری آنکھوں میں آنسو آ جاتے تھے۔ پیشی ویز کی ”کیٹ آن اے ہاٹ ٹن رووف“ میں اڑتھہ ٹیکل۔ ”کم سیٹر“ کا راک ہڈسن، گریگوری پیک، انھوئی کوئن۔ اور یہ فہرست بہت طویل ہے۔ اور ان سب کے سوا انہیں منہ تھی۔

جس کی نے بھی مارلن کی فلم ”نیا گرا“ دیکھی ہے یا کم از کم وہ تصویر دیکھی ہے، جس میں وہ زیز میں گزرنے والی ٹرین میں سے رآمد ہونے والی تیز ہوا کے زور سے اپنے بے قابو ہوتے ہوئے سفید سکرٹ کو ٹھیٹی ہوئی ذرا جگکی ہوئی۔ سکرٹ کو ہاتھ سے روکتی ہوئی یوں سنجھاتی ہے کہ کہیں اس کاڑ یہ جامدہ دکھائی دے جائے۔ تو وہ امریکہ کے ساتوں گناہ معاف کردے گا کہ اس

اور یہاں کوئی بھی کلام نہ کرتا تھا۔  
میں یہاں اجنبی اور بنستان تھا۔

میں تو خیر اجنبی تھا۔ مختلف رنگ کا تھا لیکن جو ہم رنگ تھے اسی شہر کے تھے وہ بھی سب کے سب سنت سادھو تھے اپنی سیر اور دریش کے وہیان گیان میں گم تھے۔ یوں بھی نیو یارک رذرا لیے دیجئے رہتے ہیں۔ ان کی یہ نویں ذرا تھی راتی ہیں کہ وہ اپنے آپ کو دیگر امریکیوں سے قدرے پر پریز رکھتے ہیں۔ ویسے اگر رکھتے ہیں تو بھی کیا برا کرتے ہیں۔

نہ صرف یہ کہ میں اجنبی تھا بلکہ آس پاس جو بھر اور بولے تھے وہ بھی میرے لیے اجنبی تھے۔ ان کے پیٹے اور ہنادٹ وہ ہر گز نہ تھی جو جناح باغ یا ماؤن پارک کے گل بولوں کی تھی۔ ان کی تو کیسی کیسی مہک تھی کہ میں آنکھیں بند کر کے بھی چلتا تو جان سکتا تھا کہ اب کس شہر کے قریب سے گزرتا ہوں اور کون سی جماڑی کی مشک دھویں مچاتی ہیں۔ جب کہ سنشل پارک کا پانچ پتہ بوٹا بولنا میرے لیے بے روح اور خالی تھا۔ اس اجنبیت اور بیگانگی کے باوجود میرے وجود میں ایک بے چین سننی تھی جو ایک نامعلوم جنگل میں داخل ہوتے ہوئے جنم لیتی ہے۔ میں کسی اور جہاں میں ہوں۔ ایک ایسا جہاں جس کے خواب تیری دنیا کا ہر باری دیکھتا ہے۔ وہ اس خواب میں جانا چاہتا ہے وہاں آباد ہونا چاہتا ہے۔ وہ اس ملک کے پرچم نذر آتش کرتا ہے اور پھر اسی پرچم کو سلام کرنے کے لیے سرہڑ کی بازی لگا کر اکثر غیر قانونی طریقوں سے وہاں پہنچنا بھی چاہتا ہے۔ یہ جہاں ہم جیسے لوگوں پر مختلف شکلوں اور صورتوں میں وارد ہوتا ہے۔

ایک شکل ہالی ووڈ کی فلموں ”ٹیلیویشن سیریلز اور والٹ ڈزنی“ سے وجود میں آتی ہے۔ ایک وہ صورت ہے جس نے کل دنیا کو بر گرا اور کوکولا سے تینیر کر لیا ہے۔ بینگ کے تھیان من چوک میں حوط شدہ ماڈزے بٹک کے چہرے پر آج میکڈ ونلڈ کے نیون سائنس کی روشنیاں جلتی بھتی ہیں۔ وہ ماڈ جو امریکہ کو ”پیپر ٹائیگر“ کہتا تھا اور اس نے ثابت بھی کر دیا تھا وہی ماڈ ایک بر گرا ایک کوکولا سے مار کھا گیا ہے۔

ایک شکل دیت نام، عراق اور افغانستان میں سے ابھرتی ہے جو کیسی ناپسندیدہ ہے اس میں... بیگ ڈاڈ ایز بر نگ۔ دہاڈ۔ فک بیگ ڈاڈ اینڈ اساما۔ ابوغريب جیل، قوبچہ، غزہ، لبنان اور صلیبی بینگ کے نظرے سنائی دیتے ہیں۔ ایک اور تصویر ہیر و شیما اور ناگاسا کی کی ہے۔

بعض پال کر آیا تھا۔ کہ یہ تو ”زرد شیطان کا شبر“ ہے۔ اسے امریکی دنیا کا دل کہتے ہیں۔ بھی یہ کیما دل ہے جس میں نکریٹ، لو ہے اور شستے کے سوا کچھ نہیں۔ پیسے کی ہوس کے سوا کچھ نہیں۔ ایک مسجد آزادی ہے اور وہ بھی فرانس والوں کا تھا ہے۔ دوچار بلند ترین عمارتیں ہیں لعنتی ایضاً رئیٹ اور کر اسکر دیگرہ۔ کچھ ایونیو ہیں پارک ایونیو اور فتحہ ایونیو دیگرہ۔ کچھ سڑیت ہیں وال سڑیت اور براؤڈے سڑیت دیگرہ۔ یا پھر قصہ رسالے ”پلے بلاسٹ“ کا فٹر ہے۔ مجھ نہیں آپ مجھے اور میری قدیم روح کو جو لندن، پیرس، روم، اسکو، میڈرڈ اور برلن دیگرہ کی تاریخی اور ثقافتی قدامت میں بھیگ چکی ہے آپ اسے صرف نکریٹ، لو ہے اور شستے سے تو پھلا نہیں سکتے لفظ اگر پہ مطابق اصل ہو بھی جائے تو نقش ہی رہتی ہے۔

لیکن یہ کیا کہ ابھی کل دوپہر میں ائیر پورٹ سے براؤڈے نک آتے اس شہر سے سرسری گزر راتھا۔ پھلی شب نامنزکور میں برس کی تھی اور اس کے باوجود میری سردمہری کی برف قدرے پکھلے گئی تھی۔

یہ شہر صرف نکریٹ، لوہا اور شیشہ نہ تھا بلکہ اس میں لندن، پیرس اور روم کی روح تھی تھی۔ اور اس کے باشندوں میں یورپی اقوام کی بے رنجی اور بک پڑھی خصلت کا کچھ شاہنشہ تھا۔ یہ قطبی طور پر ایک نہایت جدید اور صرف بلند عمارتوں اور امارت کا شہر تھا۔ اس کی جاذبیت تو اسی سر کی تھی۔

کوئی بھی عمارت جس جمال سے عاری نہ تھی۔ اس کی بناوٹ اور ترکیں میں کوئی نہ کوئی گوشہ دل پذیر ضرور تھا۔ دل پر اڑ کرتا تھا۔ بے شک کہیں نہ کہیں جسے ہم دولت کا چچھوڑا پن کہہ کر اپنی غربت کو دل سے دیجتے ہیں آپ کے سامنے آ جاتا تھا جیسے ٹرمب نادریکن وہاں بھی ایک دل نشین کیفیت کہیں نہ کہیں ظاہر ہو جاتی تھی۔ اس کے غصہ باغ، چوک، عمارتوں میں گھرے ہر یادوں کے ٹکڑے۔ اڑ کرتے تھے۔ میری بیگم اور چھوٹے بھائی کرٹل ہمشر کا کہنا ہے کہ میں آسانی سے متاثر ہو جانے والوں میں سے ہوں اور میرا کچھ اعتبار نہیں۔ نہایت شدت سے کسی نہ کسی منظر، شہر پاچھرے کی الفت میں بتلا ہو جاتا ہوں اور یہ شدت عارضی ہوتی ہے۔ میں ان کے ساتھ بحث تو نہیں کر سکتا کہ شاید وہ مجھے مجھ سے بہتر جانتے ہیں لیکن میں بلا وجہ کسی منظر، شہر پاچھرے کا اسی نہیں ہوتا۔

لکھ میں مارٹن منزو نے جنم لایا تھا۔ اگر نہیں کرے گا تو خود گناہ گار ہو گا۔ مارٹن منزو کو نیا گرا کی پھوار میں بھیگتے دیکھا تھا تو ان زمانوں میں راتوں کو ہم خود بھیگ جاتے تھے۔ تمیں بلیک اینڈ وائٹ تصویریں بھی ایسی تھیں جو امریکہ کی کل تصویریوں پر حاوی ہو جاتی تھیں۔ مارٹن لو قفر لگ، شہباز میلکم ایکس اور محمد علی۔

اور پھر امریکہ کے سب سے پر مراجح اور دلچسپ کروار۔ امریکی صدر۔ نہ بہ میں سمجھ آتی تھی اور شباب آتی ہے کہ یہ امریکی کیسے لوگ ہیں جو بہ رضا و عربت اپنی میں مرضی سے۔ ایسے لوگوں کو اپنا صدر بنایا لیتے ہیں۔ جانس، گینڈی، کارٹر ریگن اور ہر دو بیش حضرات ایسے لوگوں کو۔۔۔ صرف رچرڈ نیکسن ایک بلند پائے کا سیاسی مفکر تھا لیکن اسے واٹرگیٹ کے ذریعے فارغ کر دیا گیا کہ ایسا ذہین شخص امریکی صدارت کے لیے سخت ناموزوں تھا۔ نہ بہ میں سمجھ آتی تھی اور اب تو بالکل نہیں آتی کہ امریکی جمہوری اور معافی ادارے اتنی مضبوط بنیادوں پر استوار ہیں کہ انہیں شخص دوڑیہ ٹاور نہیں ڈھا سکتے۔ ان کی ایک اینٹ بھی نہیں ہلا سکتے اس نے صدارت کے عہدے پر کسی بھی نام ڈک یا ہیری کو فائز کر دیا جائے تو اس سے امریکہ کے استحکام کو کچھ فرق نہیں پڑتا۔ اگر عراق پر جملہ ایک بڑا جرم تھا تو اس جرم کی حلاني کے لیے نومبر 2006ء کے انتخابات میں امریکی عوام بیش کو مستو کر کے ڈیکوریٹس کو منتخب کر لیتے ہیں تاکہ وہ عراق سے نکلنے کا کوئی راستہ تلاش کریں۔

تو امریکہ کی یہ کچھ شکلیں، تصویریں اور شیہیں تھیں جنہیں میں اپنی یادداشت کے سوٹ کیس میں پیک کر کے پاکستان سے اپنے ساتھ لایا تھا۔ آئندہ چند مہفوں میں مجھے یہ جانے اور پچھانے کی سعی کرنا تھی کہ یادداشت کے اس میوزیم میں جتنی بھی تصویریں آؤ دیں اس ہیں ان میں سے کون ہی شخص خواب و خیال تھیں اور کوئی حقیقت کی ترجیحی کرنی تھیں۔ ویسے میں بیان پر کھنے اور فیصلہ نانے نہیں آیا تھا کہ ایک آوارہ گرد کا یہ منصب نہیں ہوتا کہ وہ جتنی فیصلہ کرتا پھر سے۔ نہیں میں تہذیب مغرب کی عربی اور فاشی کو بے ناقاب کرنے اور اپنی تہذیب کی برتری کے ٹھن گانے آیا تھا۔ میں صرف دیکھنے آیا تھا، فیصلے کرنا میرے منشور میں شامل نہیں۔

میرا ولین صدر تو خود نیویارک تھا۔ میں بے شک ایک آوارہ گرد اور خود ساختہ درویش تھا لیکن میں اس شہر کے لیے ایک

## ”جو بھی نیویارک کے فقیر ہوتے ہیں“

میں نیویارک میں پہلی بار تھا ہوا تھا۔

سب دے کے گڑگڑاتے ڈبوں کی گونج میں.. نیویارک کی بسوں میں ..ایونیز پر اور سڑیش کے فٹ پاٹھوں پر آج میں پہلی بار اتنا اکیلا ہوا تھا.. اور ہمہ وقت ادھر ادھر دیکھتا، ٹھکلتا خوفزدہ آنکھیں لیے چلا تھا جیسے ایک پالتون اور پہلی بار گھر کی عافیت میں سے اتفاقاً باہر آجائے تو وہ لوگوں میں اور سڑکوں پر خوفزدہ چلتا ہے۔

پاکستان سے آیا تو پی آئی اے کی پرواز میں پاکستانی لدے ہوئے تھے.. نیویارک پہنچا تو سلوچ، رابعہ اور علی نے میرا پیچانہ چھوڑا.. ٹانکر سکوئر میں .. براؤ دے پر.. کوہبی سڑیت کے رینستور انوں میں وہ میرے ساتھ چکے رہے.. اور پھر جیسا کہ ہونا تھا ان کو اپنے اپنے کام یاد آگئے.. وہ میرے راستے پر کب تک چلتے انہوں نے اپنے راستوں پر چلتا تھا۔

سلوچ نے آج صبح سمنول پارک کی سیرے والی پر مجھے سب دے اور بس سروں کے نقشے سرخ نشان لگا کر تھا دیئے تھے کہ ابا اب آپ آزاد ہو.. یہ رہا سب دے اور بس سروں کا ایک نقشہ کا سیزن نکٹ.. جتنی بار مریضی ہے اتریں اور سوار ہو جائیں .. سبے ٹک سارا دن اترتے اور سوار ہوتے رہیں بلکہ جی نہ چاہے تو بالکل نہ اتریں اور سارا دن بس میں بیٹھے نظارے کرتے رہیں .. مجھے کولبیا میں کلاس ائینڈ کرنی ہیں.. رابعہ کے لیے زیادہ بھاگ دوڑ اچھی نہیں اور کیوں اچھی نہیں تو مجھے بتاتے ہوئے شرم آتی ہے اور علی نے اپنے گیس ٹیشن کی دیکھ بھال کرنی ہے تو اب اب جی آپ آزاد ہیں.. جو کچھ آپ ہم سے نظریں چاچرا کرو کہتے تھے وہ کچھ بے دھڑک دیکھیں..

وہ منظر اللہ تعالیٰ کی کیکالی کی گواہی دینے والا ہی کوئی منظر ہوتا ہے..

وہ شہر کہیں نہ کہیں ایک ابدی روح کا حال ہوتا ہے..

اور وہ چہرہ اس لائق ہوتا ہے کہ اسے بے شک عارضی طور پر ہی کہیں لیکن چاہا جائے..

اگرچہ وہ نہیں جانتے کہ جب میں اسیر ہوتا ہوں تو ہمیشہ کے لیے ہو جاتا ہوں.. جتنا ہوتا ہوں تو آخری دنوں تک ہوتا ہوں.. بے ٹکرہ ہیں تم ہائے روزگار ہونے کے باعث شدت میں بناہر کی بیٹھی ہوئی رہتی ہے لیکن اسیری کی پر لطف کیفیت قائم رہتی ہے.. دیے بھی دوام تو صرف زمانے کو ہے جس نے میری خاک سے کہیں آگے نکل جانا ہے تو میں دوام کا آرزومند کیسے ہو سکتا ہوں.. مجھ سے یہ تو قع کرنا عبشت ہے کہ ہر منظر، شہر اور چہرے کی اثر انگیزی ابد تک قائم رہے گی..

وہی لڑکی.. پونی ٹیل اپر اتی.. محضرا بلا وزار نیکر میں پسینے سے بھیگی، ہوئی ایک رو بوٹ کی مانند پسے تسلی قدم اٹھای میرے قریب سے گزگنی..

اور میں صرف تیز تیز چلنے سے ہانپ رہا تھا..

سمنول پارک میں جس بہت تھا.. اور پرندے بھی نہیں تھے..



صرف اس لیے کہ امریکی کسی کو دیکھتے نہیں۔

یعنی ان کے سامنے آپ موجود تو ہیں لیکن وہ آپ کو دیکھتے نہیں.. اور یہ روئی پوری قوم کا بھی ہے کہ ہر شخص کو حق حاصل ہے کہ وہ اپنی ذات میں آزاد اور خود مختار ہو لیکن اسے یہ حق ہرگز حاصل نہیں کہ وہ خواہ خواہ اپنے سامنے کھڑے شخص کو دیکھے کہ اس شخص کی بھی اپنی پرائیوری ہے ہے جسے بھروسے نہیں کیا جاسکتا۔ یوں ایک بڑی تھاںی جنم لیتی ہے جو ایک مشرقی شخص کے لیے بے حد اذیت ناک ہوتی ہے.. اسے عادت ہوتی ہے کہ وہ جہاں کہیں بھی ہو اس پاس کے لوگ نوہ لگاتے رہیں کہ یہ کون ہے.. بہاں کیوں آیا ہے اور کیا کر رہا ہے اور اس کے ساتھ اگر ایک خاتون ہے تو معاملہ گڑبڑ ہے.. میں لاہور میں مناند ہیرے یہر کے لیے نکلنے کی خاطر اپنا گیٹ کھولتا ہوں تو اس کے کھلنے کی آواز سے سامنے کے مختصر پزارک میں یونہی ٹھیٹے ایک نوجوان مولاناٹھک کر کھڑے ہو جاتے ہیں اور میری حرکات کا جائزہ لینے لگتے ہیں کہ صبح کہاں جا رہا ہے اور کیوں جا رہا ہے.. اور جب میں زج ہو کر پوچھتا ہوں کہ مولوی جی آپ چہل قدمی کرو! اور منہ اٹھا کر کیا دیکھے چلے جا رہے ہو تو وہ مسکرا کر کہتے ہیں.. بس جی یونہی..

تو امریکہ میں.. بس جی یونہی.. کوئی نہیں دیکھتا..

پاکستان میں آپ جب تنہا ہونا چاہیں تو بھی نہیں ہو سکتے اور امریکہ میں تنہا نہ ہونا چاہیں تو بھی نہیں ہو سکتے.. میں اگر ترجمگ میں آ کر وہاں اپنی نسلی جین اتنا رہتا تو بھی کوئی شخص متوجہ نہ ہوتا اور اگر کوئی آنکھ اٹھا کر دیکھی یعنی تو شرم نہ ہو جاتا کہ یہ تو اس کا ذاتی معاملہ ہے میں نے کیوں آنکھ اٹھا کر دیکھا..

یوں ایک بڑی تنہائی جنم لیتی ہے جو آپ کو چاٹ لیتی ہے..

نیویارک ایک شہر ہے..

اور نیویارک سب وے اس شہر کی شریانوں میں حرکت کرنے والا ایک اور شہر ہے.. زیریز میں.. آپس میں بھڑتے.. تحرک ڈبوں میں بند ایک نایاب شہر کہ اس کے باس دیکھنی سکتے کہ وہ کہاں جا رہے ہیں.. اور نہ ہی وہ ایک درسرے کو دیکھ سکتے ہیں.. سب وے کے یہ ڈبے بھی اندر ہیں جو نیویارک کی گھرائی میں ایک اندر ہیری سرگ میں اندازہ دلانے کے لئے جا رہے ہیں اور ان میں سوار لوگ اجنیت اور مختاری کے بُت ہیں.. سب کے سب پھر کے میں.. اپنی

میں یہ تو بخوبی سمجھتا تھا کہ سلوچ میرے قیام کے دوران دن رات میرا ساتھ نہیں دے سکتا۔ مجھے گود میں اٹھائے نیویارک تو مگھا نہیں سکتا۔ کہ مبادر کیھو بارہ من کی دھومن دیکھو ایسا پر شیش بلڈنگ دیکھو.. میں بخوبی سمجھتا تھا لیکن پھر بھی نہیں سمجھ سکتا تھا.. جیسے وہ تقریباً ہر صبح دوہائی دیا کرتا تھا کہ اب تو میں نے سکول نہیں جانا.. اتنی دوہائی دیتا تھا کہ ہمارے بھی آہدیدہ ہو جاتے تھے کہ کیسے سنگ دل ماں باپ ہیں پچھر رور کر ہلاکاں ہو رہا ہے تو آج اسے نہ بھیجنیں سکوں.. تو ایسے میں بھی آج دوہائی دینا چاہتا تھا کہ.. بنیٹے میں نے نیویارک نہیں دیکھنا.. میں نے نہیں جانا.. مجھے اس زرد شیطان کے شہر میں تنہا ترنے سے ڈر لگتا ہے۔

وہ جو صد یوں پیشتر ایک آوارہ گرد ہوا کرتا تھا.. بیشہ تنہا سفر کرتا تھا.. اپنی تھائی کی حفاظت کرتا اسے دل و جان سے عزیز رکھتا تھا.. وہ اب تنہا نہیں ہونا چاہتا تھا.. اس پر زمانے کی دھول اثر انداز ہو چکی تھی.. خزاں کی آمد نے اسے خوفزدہ کر دیا تھا اور ایک ایسا سچ پہنچا ہوا جانے کے تھے تھا ہو جانے سے ڈر آتا تھا..

میں پہلی بار سلوچ کے دویں منزل پر واقع فلیٹ سے نیچا کر برآؤے کے فٹ پاٹھ پر تنہا چلا تو مجھے بلااؤں نے اور عفرینوں نے گھر لیا.. اوپری عمارتیں جیسے مجھ پر گرنے والی تھیں.. فٹ پاٹھ پر چلتے لوگ مجھے رومنے والے تھے اور میں اسی پالتو جانور کی مانند دبکا ہوا چلتا تھا جو گھر کا گیٹ کھلا رہ جانے کے باعث باہر ہر ڈک پر آگیا تھا..

میں اس دیکی ہوئی حالت خوف میں زیریز میں اترنی ہوئی میری ہیوں سے اترتا سب دے شیش کے پیٹ میں چلا گیا اور پھر ڈین میں سوار ہو گیا..

ٹرین حرکت کرنے لگی.. تاریکی کی ایک ٹپھما میں داخل ہو کر تیز ہوتی گئی.. سیکنڈوں مسافر تھے.. بھانست بھانست کے چہرے اور بولیاں تھیں اور ان میں ایک میں ایسا چڑھا جاؤ سب سے الگ اور تنہا تھا اور میری بولی کوئی نہیں سمجھتا تھا.. میرے برابر میں مجھ سے لائق بیٹھے مسافر.. ڈبے میں کھڑے منزل کے منتظر مسافر.. میرے وجہ اور میری موجودگی سے آگاہ نہیں تھے.. کہ یہ کون ہے.. کہاں سے آیا.. کیوں آیا.. میں ان کے لیے اتنا ہی بے جان اور بے روح تھا جتنے کہ ڈبے میں آوریاں کر کش اشہر یا وہ آئنی ڈبے جنہیں وہ تھاے کھڑے تھے.. اشہاروں اور اس آئنی ڈبے کی پھر بھی کچھ افادیت ہو گی، میری کچھ نہ تھی..

خوراک جان کرنہ بایت عقیدت سے کھاتے ہیں پر برگر کا تصور جرمی کے شہر نیبرگ سے آیا اور ظاہر ہے فرج فراز۔ فرانس سے۔ یہاں جتنے بھی چہرے، رکنیں اور شباہیں پائی جاتی تھیں اتنی ہی خوراکیں تھیں اور آپ کسی بھی خوراک پر انگلی رکھ کر یہیں کہ سکتے کہ یہ امر کی خوراک ہے۔ وہ چینی، فرانسیسی، کوریائی، افریقی یا اطالوی بھی ہو سکتی ہے۔ خدا اور پاستا کی مثال ہی کافی ہے۔

چنانچہ اس ملک میں وارد ہونے والا شخص ایک عجیب امتحاب میں مبتلا ہو جاتا ہے کہ آخر میں کہاں ہوں۔ جرمی یا اطالیہ یا انگلستان کا تو قیعنی ہو جاتا ہے پر امریکہ کا کچھ پانیں چلا کر یہ کیا ہے۔ نہ چہرے ایک جیسے ہیں نہ خوراک اور نہ ثافت۔ اس ایک ملا جلا پر ڈرام ہے۔ البتہ ایک خصوصی روئی ہے جو سامنے آتا ہے کہ جہاں کوئی سیاہ فام دین و دنیا سے بے پرواٹنگیں پھیلائے کانوں میں ایسی پلگ ٹھونے بیٹھا جھوٹا ہے اس کے برابر میں بیٹھنے سے ہر کوئی اجتناب کرتا ہے۔ اور اگر شر کی وجہ سے کوئی بیٹھنے کی جہارت کرنا چاہے تو وہ اپنے پھیلاؤ سے سمتانیں پھیلارہتا ہے کسی سفید فام کے لیے جگہ نہیں بتاتا کہ اس کے آباد اجداد نے متلوں تک نہ صرف ان کے لیے جگہ بنائی تھی بلکہ اس جگہ کو جھاڑ پوچھ کر اپنی جیسوں سے صاف کر کے انہیں پیش کرتے رہے تھے تو اب اس کی باری تھی۔

نیویارک کی سب دے میں سفر کرتے ہوئے آپ اکتا ہست کاشکار نہیں ہوتے تو بے شک آپ ایک بڑی تھائی کاشکار ہوتے ہیں لیکن دہاں کوئی ایسا ہنگامہ ہوتا رہتا ہے جس پر گھر کی روشن کا انحصار ہوتا ہے۔ یہاں متلوں کی بہتات ہوتی ہے۔ گداگر لوگ آتے جاتے رہتے ہیں۔ جیسے ہمارے ہاں دیہاتی راستوں پر چلنے والی بسوں میں کر بھلا ہو بھلا ایسے منگتے لوگ آتے جاتے رہتے ہیں۔ ہمارے ہاں یقیناً قاعدہ فقیروں کے فیشی ڈریں میں ملووں ہوتے ہیں تاکہ وہ دور سے پہچانے جائیں اور قریب آ کر انہیں اپنی شاخشت نہ کروانی پڑے کہ جتاب عالی میں فقیر ہوں۔ امریکہ میں یہ سہولت میسر نہیں یہاں وہ اسی یقین میں ہوتے ہیں جو آپ کا ہوتا ہے بلکہ بعض اوقات وہ بہتر لباس میں ہوتے ہیں۔

یہیں ممکن ہے کہ برابر میں تشریف فرما ایک صاحب جو شکل سے ہاڑوڑ یونیورسٹی کے فلاں کے پروفیسر دکھائی دیتے ہیں وہ زیرِ مطالعہ کتاب کو بند کر کے یونیک اتار کر کھڑے ہو جائیں اور کر بھلا ہو بھلا کی صدائیں دینے لگیں۔

اپنی ذات میں قائم ہوئے محمد۔ یہ حس اور ساکت۔ اور جب ٹرین آہستہ ہونے لگتی ہے ہو لے ہوتی جاتی ہے تو ان میں جان پڑنے لگتی ہے لیکن صرف ان میں جنہوں نے انگلے مشین پر اترنا ہوتا ہے۔ ان اجنبی چہرے میں جنمیں میں صرف آپ ہیں جو دیکھ رہے ہیں۔

یورپ کے کسی بھی ملک میں قدم رکھنے کے چند روز بعد آپ اس ملک کے شناسا ہو جاتے ہیں۔ وہاں کے چہروں کی ساخت، بناوٹ، وہاں کی زبان، خوراک، ثافت، گھروں، شرابوں اور عورتوں کے شناسا ہو جاتے ہیں۔ شناسا ہوتے ہیں تو ہمیں طور پر آرام دہ محبوں کرتے ہیں۔ آپ کے آس پاس بوجکھے ہے وہ ایک جرمی روایت کا تسلسل ہے۔ آپ جانتے ہیں کہ یہ ہرمیں سے، لختہ گراس، گوئے، بسماک، ہتلر، شدید تنظیم، میونخ یہیز، ساگر اور بلیک فارسٹ والے لوگ ہیں۔

اگر آپ اطالیہ میں ہیں تو۔ ظاہر ہے وہاں اطالوی ہونگے اور فرانس میں تو فرانسیسی ہوتے ہیں۔

لیکن امریکی میں امریکی نہیں ہوتے۔ کم از کم نیویارک میں تو نہیں ہوتے۔ اگر ہوتے تو وہ سب دے کے زیرِ میں متحرک ناپیانا شہر میں میرے ہمسفر ہوتے۔ سب دے کے ڈبوں میں پیک شدہ سب کی سب مچلیاں مختلف نسلوں کی تھیں، جدارنگتوں اور شکلوں کی تھیں۔ چینی، ہسپانوی، یورپی، افریقی، ایشیائی، دودھیا بدین بھی اور آہونی جسم بھی پستہ قد، دراز قامت، سنہری بال، سیاہ بال، گھنٹکر ریالے گیسو۔ ناکوں کی مکمل درائی ہولناک شکلوں والے اور ول پذیر صورتوں والے بھی۔ یہ ایک مکمل مسلاطھی۔ دنیا بھر کی نسلوں کا ایک سپر سوور تھا۔ اگر ہر کوئی اپنی آبائی اور مادری زبان بولتا تو شاید اس ڈبے میں کوئی بھی انگریزی نہ بولتا۔

لباس بھی کوئی ایک نہ تھا۔ جس کے جی میں جو آیا تھا وہ اس نے پہن لیا تھا۔ اگر جی میں نہیں آیا تھا تو صرف وہاں پہننا تھا جہاں جہاں جس بھی میں چار گرہے میں۔ بھی سمجھے اور تھری پیس نسلوں میں بھی۔ البتہ نیلی جینوں کی اکثریت تھی۔ اسی طور امریکہ میں پائی جانے والی خوراک کا بھی کوئی خاص عقیدہ یا دین ایمان نہ تھا۔ اگرچہ برگر اور فرج فرانز ہم تیرسی دنیا والے امریکی

میں سوچنا چاہتا ہوں کہ یہ معاشرہ کیا ہے۔ خدا کیا ہے اور امریکہ کیا ہے۔ اب یہ آپ کی ذمہ داری ہے کہ میری کفالت کریں ورنہ امریکی تاریخ آپ کو بھی معاف نہیں کرے گی۔ میں کچھ بھی قول کر سکتا ہوں۔ اسی اس فلسفیانہ تقریر کے دوران میرے سامنے پیشی ایک فلاں ٹوٹکی نہایت انہاں سے سینندھج کھاری تھی تو پر حضرت اس کے پاس جا کر کہتے ہیں میں یہ سینندھج بھی قول کر سکتا ہوں۔ عنایت کر دیجیے۔ اور وہ فلاں ٹوٹکی یکدم بڑا اک انہیں اور وہ کھایا سینندھج تھما دیتی ہے۔ اور وہ حضرت اس اور کھائے سینندھج کو نہایت رغبت سے کھانے لگتے ہیں۔

ایک اور صاحب۔ درخواست گزارنیں ہوتے باقاعدہ دھونس جما کر بھیک طلب کر رہے ہیں کہ آپ کو کیا پاہنڈگی نے میرے ساتھ کیا سلوک روکا رکھا ہے۔ دوستوں اور رشتے داروں نے مجھے کیا کیا دھوکے دیئے ہیں۔ میری نیک خصلت سے کیا کیا فائدے اٹھائے ہیں اور پھر مجھے ترک کر دیا ہے۔ میں معاشرے کے ظلم کاشکار ہوں اور ہنی طور پر اتنا دکھی ہو چکا ہوں کہ کام کرنے کے قابل نہیں رہا۔ دوستوں اور رشتے داروں کے سلوک سے ایک نفیاتی مریض بن چکا ہوں۔ آپ کا فرض ہے کہ آپ کم از کم آج رات کے لیے مجھے کچھ رقم عطا کریں اور جب ڈنے کے سافر ان کی دروبھری داستان سے متاثر نہیں ہوتے۔ کتابوں اور سالوں پر جھکے رہتے ہیں ان کی جانب نگاہ نہیں کرتے تو وہ طیش میں آ جاتے ہیں۔ باقاعدہ کوئے دینے لگتے ہیں۔ آپ نے شاہنیں۔۔۔ بہرے ہو گئے ہیں۔ ایک تم رسیدہ انسان آپ سے مدد کی درخواست کر رہا ہے اور آپ سب چہ بیٹھے ہیں۔ سر جھکائے اپنے اخبار پڑھ رہے ہیں۔ کیسے بے حس اور بے مرود لوگ ہیں۔۔۔ یہ صاحب تدرے مختصر قد و قامت کے ہیں۔ گھنگھریاں بالوں والے غالباً اٹالوی یا ہسپانوی ہیں اور ہر سافر کے سامنے کھڑے ہو کر اس پر لعن طعن کرتے ہیں اور اس کے باوجود انہیں ایک ڈام یا ایک دمڑی بھیک میں نہیں ملتی۔ شاید وہ سافر گھر سے یہ طے کر کے آئے تھے کہ آج اگر کوئی شخص بے شک ہمارے سامنے ترپ ترپ کر جان دے دے تو بھی جیب سے ایک ڈال بھی نہیں لکھیں گے تو ان صاحب کو ایک سینٹ کی بھی آمدی نہ ہوئی تب وہ چپ ہو جاتے ہیں اور پھر بلند آواز میں بڑوڑا نے لگتے ہیں تاکہ سب کو منائی دے جو وہ کہتے ہیں اور وہ سب سافروں کو گالیاں دینے لگتے ہیں۔ ان کی طرف دیکھو کیسے بے شرم لوگ ہیں۔ باسڑا۔۔۔ میرا وقت ضائع کیا ہے۔ کیتا کے بچے جرام کی اولادیں۔

اور یہاں بھی بھیک مانگنے کے لیے دنیا بھر میں سب سے آزمودہ اور کارآمد تر آزما یا جاتا ہے کہ ایک صاحب جو سفید فام ہیں کاغذوں اور پورٹوں کا ایک پلندہ تھا میں تقریر کرنے لگتے ہیں کہ صاحبان، قدردان، مہربان میں ایک ہاتھ پھیلانے والا اپنی عزت نفس کو محروم کرنے والا شخص نہیں ہوں لیکن کیا کروں پیاری نے مجھے لا چار کرو یا ہے۔ اور پیاری بھی ایسی کہ جس کی دوسریاں اتنی مہنگی ہیں کہ میں انہیں خرید نہیں سکتا۔ میں روزانہ درجنوں کیپسول پہاذا کرنا ہوں تو زندہ رہتا ہوں اور اگر ناغہ ہو جائے تو ایک بیٹھ کے اندر اندر میری موت یقینی ہے۔ اگر آپ کو یقین نہیں آتا تو یہ میڈیکل رپورٹ آپ خود کیجئے یہ کہہ کر دہ اپنی رپورٹ کی کچھ فوٹو سٹیٹ کا پیاس نزوں کی سافر دل کو تھا دیتے ہیں اور پھر ایک گلوکیر آواز میں کہتے ہیں اگر اب بھی یقین نہیں آتا تو میرے چہرے کی طرف دیکھتے اور وہ اپنا چہرہ ملاحظے کے لیے ہر سافر کے قریب لے جاتے ہیں اور پھر ایک مردہ آواز میں کہتے ہیں کیا آپ کو میرے چہرے پر موت لکھی ہوئی نظر نہیں آتی۔ کیا آپ مجھے مرجانے دیں گے؟۔ یہ تقریر نہایت جذباتی اور ذرا مانی انداز میں تک جاری رہتی ہے جب تک گاڑی اگلے شیشن پر رکنے کے لیے رفارم ہم نہیں کر دیتی اور تقریر کے دوران وہ ایک ڈبہ ہر سافر کے آگے کرتے جاتے ہیں کہ آپ بے شک مجھے نوٹ عنایت نہ کریں۔ جو بچی کچھ ریزگاری آپ کے بھنے میں بوجھ ہو رہی ہے اس سے نجات حاصل کریں آپ جتنے سکے مجھے دیں گے گویا اتنے ہی زندگی کے لمحے عطا کریں گے۔

سب دے میں سفر کے دوران ایسا کم ہی ہوا کہ کوئی نہ کوئی اس نوعیت کا مانگنے والا دلچسپ کردار نہ دو اور نہ ہوا ہو۔

ایک حضرت۔۔۔ بہت ساری کتابیں اٹھائے نہایت سمجھدی ہیں اور کسی حد تک آپ پر تھارت کی نگاہ ڈالتے ہوئے کھوئے کھوئے سے باقی کرنے لگتے ہیں۔۔۔ آپ لوگ میرے ایک سوال کا جواب دیں۔۔۔ کیا یہ ضروری ہے کہ امریکہ میں سب لوگ روٹی کمانے کے لیے دن رات کام کریں۔۔۔ کچھ لوگ تو ایسے ہونے چاہئیں جو کام نہ کریں اور میں ان میں سے ایک ہوں۔۔۔ میں تھا رہ کر بیکارہ کر صرف سوچنا چاہتا ہوں۔۔۔ سوچنے والوں کو صرف سوچنا چاہیے اور اگر وہ کام کریں گے تو سوچیں گے کیسے۔۔۔ کیونکہ آپ لوگ بے حد مصروف ہیں اور سوچ نہیں سکتے اس لیے جو کچھ آپ کا فرض ہے وہ میں سرانجام دونگا۔۔۔ میں صرف تب سوچ سکتا ہوں اگر آپ مجھے کچھ ڈال رعنایت کریں۔۔۔

اُس ڈبے میں میں وہ واحد شخص تھا جسے اس نیک بی بی نے اپنے بچے کا حمکہ باپ نہ  
ٹھہرایا۔ اور میں اعتراف کرتا ہوں کہ مجھے کچھ قلق سا بھی ہوا کہ کیا میں اتنا گیا گز را ہوں۔

نیویارک میں جو بھی فقیر ہوتے ہیں بقول عدم۔ آدی بے نظر ہوتے ہیں۔ ان کے سوا  
ایک اور ملتوی بھی ہوتا ہے جو فقیر ہوتی بھی ہے اور نہیں بھی ہوتی یہ ملتوی۔ فٹ پاٹھوں پر خواہیدہ  
سب دے شیشتوں پر استراحت فرماتی۔ پلوں کے نیچے راتیں بسر کرتی۔ ہنس کے کناروں پر۔  
سنترل پارک کے بخوبی پر۔ اور صرف نیویارک میں ہی نہیں امریکہ کے طول و عرض میں پائی جاتی  
ہے۔ یہ لوگ مکمل ہوش میں بھی ہو سکتے ہیں اور مکمل مدد ہوش بھی ہو سکتے ہیں۔ لیکن یہ لوگ سب دے  
کے منگتوں کی مانند درودوں کے سامنے ہاتھ پھیلا کر قریر یہ نہیں کرتے۔  
یہ اور طرح کے فقیر ہوتے ہیں۔

بلکہ میری نظر میں ایک طرح کے درویش ہوتے ہیں۔

نُرفِ عام میں انہیں ”ہوم لیس اینڈ مگری“ یعنی بے گھر بھوکے کہا جاتا ہے۔  
رابعہ میری بڑی بہو ایک چھل جانے والا دل رکھتی ہے۔ اگر کوئی بہرو یا فقیر بھی اس کے  
آگے ہاتھ پھیلا دے تو وہ اپنے پرس میں جو کچھ موجود ہو گا وہ اس کی بھی پرالٹ دے گی بے شک یہ  
اس کے خاوند کی پورے مینے کی تجوہ ہو۔ چنانچہ جب وہ نیویارک میں تازہ تازہ وارو ہوئی تو وہ  
ابھی کچھ ڈال رہا پہنچے پرس میں ڈال کر رفتہ بھر کی گھر یا ضروریات کی شانگ کے لیے لٹکی ہے اور  
اگلے لمحے ہاتھ لٹکاتی ہوئی واپس آگئی ہے کہ۔ سلوچ میں تمہیں کیا بتاؤں کہ راستے میں مجھے ایک  
”ہوم لیس اینڈ مگری“ مل گیا۔ وہ بے چارہ فٹ پاٹھ پر ہاتھ اور خراستے لے رہا تھا۔ اور سلوچ  
اس کا سویٹر پھٹا ہوا تھا اور لگتا تھا وہ بھوک سے مرنے والا ہے تو میں نے اس کے آگے رکھ کر ہوئے  
ڈبے میں وہ تمام ڈال رہا دیئے جو تم نے مجھے شانگ کے لیے دیے تھے۔ بہت تر س آیا مجھے۔  
پھر انہیں کتنا بھوکا تھا۔

ایک دوسری بُرے تو سلوچ نے اپنی موڑی بیگنگ کی اس خیرات کا برانہ مانا اور پھر ایک روز اس  
نے کہا ”رابعہ اگر تم اسی طور گھر کے اخراجات کی رقم بے گھر اور بھوکوں کے ڈبوں میں ذاتی روی  
تو وہ دون دو رہنیں جب ہم دونوں بھی بے گھر اور بھوکے ہو جائیں گے۔“

ان کی گالیوں کا کچھ رُنگ نہیں ہوتا بلکہ اپنے اپنے دھیان میں مگن رہتے ہیں۔  
گاڑی اگلے شیشن پر رکتی ہے تو وہ صاحب باہر نکل جاتے ہیں اور پھر پلیٹ فارم پر کھڑے ہو کر  
بڑھانے لگتے ہیں۔ کیتا کے بچے سب کے سب۔

درجنوں اپنے بے مش کرداروں میں سے سب سے ڈرامائی اور چہرے پر ایک شرمندہ  
مسکراہٹ لانے والا کردار ایک سیاہ فام خاتون کا تھا جو مشاء اللہ دکھائی پڑاتا تھا کہ کچھ نہ کچھ ختم  
دینے کا رادہ رکھتی ہیں، ساتوں مہینے میں لگتی ہیں اور اپنے بھرے ہوئے پیٹ کو ہر یہاں گے کر کے  
یہ خاہر ہرگز تیں کہ جو ہونا ہے عین ممکن ہے ابھی آپ کے سامنے ہو جائے اور وہ کہتی ہیں، ”کوئی  
بھی کیتا کا بچہ دیکھ سکتا ہے کہ مجھے بچہ ہونے والا ہے۔“ یہ کس کا بچہ ہے میں اُس حرامزادے کو نہیں  
جانتی ورنہ اسے تلاش کر کے اس کا گلا گھونٹ دیتی کہ وہ مجھے بے آس را چھوڑ گیا ہے۔ اب آپ لوگ  
تبا میں کہ محبت کے نام پر مجھے پر جو ظلم ہوا ہے اس کی ملائی کون کرے گا۔ اور میرے پاس ہی تھے  
انشور نہیں ہے تو میں اس بچے کو کہاں جنم دوں گی۔ کسی فٹ پاٹھ پر۔ ایسا پر شیش بلنڈنگ کی  
آخری منزل پر۔ محمد رازادی کے قدموں میں۔ اور پھر میں اس بچے کا کیا کروں گی کیونکہ میرے  
پاس اتنے پیسے نہیں ہیں کہ میں اسے ایک وقت کا دو دھپلا سکوں تو پھر کیا میں اسے ہنس ریوں میں  
ڈبودوں گی کیا کروں گی۔ مجھے نہیں معلوم کریں کس کا بچہ ہے۔ یہ تمہارا بھی ہو سکتا ہے۔“ وہ ایک  
نہایت فربہ بوڑھے کی جانب انگلی سیدھی کر کے کہتی ہے جو سر جھکائے پاپ کارن کھانے  
میں مصروف ہے اور وہ بُر بُرَا کرا پور دیکھتا ہے۔ اور پھر شرمندہ سا ہو کر سر جھکایتا ہے۔ ”یا شاید  
تمہارا ہو۔“ وہ ایک نوجوان طالب علم کے قریب چل جاتی ہے۔ ”تم لوگ فری سیکس پر یقین رکھتے  
ہو یہ تمہارا ہو سکتا ہے۔“ نوجوان طالب علم براہر میں پیشی اپنی گرل فریڈریک کو خجالت سے دیکھتا ہے  
اور وہ مسکرانے لگتی ہے کہ اچھا تم تو بڑے چھپے رقم نکلے۔ پھر وہ ایک لمبے ترے لگے سیاہ فام کو خاطر طلب کر  
کے کہتی ہے ”تم تو میرے ہمیں نہیں ہو۔ یہ بچہ تمہارا بھی تو ہو سکتا ہے۔“ اور یہ جو اسلام تراشی کا سلسلہ  
جاری ہے اس دوران وہ خاتون از حد نجیہہ اور نرجیہہ ہیں۔ کوئی بھی شخص ان کے اسلام کے جواب  
میں مسکراہیں سکتا وہ اتنی نجیہہ ہیں۔ پھر وہ ذرا پیچھے ہو کر ذبیحے میں سوار تمام مسافروں سے مخاطب  
ہو کر کہتی ہیں۔ ”کیا تم سب میں سے کوئی ایک شخص ایسا ہے جو اس لمحے بے حد مجرم محوس کر رہا  
ہے۔ یہ بچہ آپ سب لوگوں کی مشترک کذمدادی ہے۔“

انسان کو زندگی کر دینے والے معاشری نظام کا شکار ہو جاتے ہیں۔ ان کا قطعی کوئی ارادہ نہیں ہوتا در بذر ہونے کا۔ بے گھر اور بھوکے ہو جانے کا پران کو ہو جانا پڑتا ہے اس کے سوا ان کے پاس کوئی اور راستہ نہیں ہوتا۔ خود کشی کے سوا صرف یہی راستہ ہوتا ہے۔ وہ ایک زمانے میں ایک معمول کی معزز اور نازل زندگی گزارتے تھے۔ ملازمت کرتے تھے یا کاروبار کرتے تھے.. آرام وہ گھروں میں رہائش کرتے تھے اور کسی بے گھر بھوکے کے آگے رکھے ڈبے میں کچھ سئے ڈال دیتے تھے۔ پھر یہ ہوا کہ ایک صحیح وہ شخص اپنے آفس جاتا ہے تو اسے ملازمت سے ہوابل جاتا ہے۔ کہ امریکہ میں ہاڑا یہ ذرا اصول کا فرمایا ہے۔ ملازمت میں برخواہی ایک ایسی تکوار ہے جو ہر لمحے ہر ملازم پر لٹکتی رہتی ہے۔ مجھے اس سے پیشتر اس نظام کا علم نہ تھا کہ اگر ایک شخص ایک عہدے پر پچھلے بیس سو سے کام کر رہا ہے۔ اپنے فرائض خوش اسلوبی سے انجام دے رہا ہے تو کسی ایک صحیح و حسب معمول نالیٰ کی گردہ درست کرتا دفتر کے ساتھیوں کو یہاں کرتا اپنے آفس میں جاتا ہے تو اس کا دروازہ مقفل نہ ہے۔ اس کا کپیوڑ بھی مقفل ہے اور اسے کہا جاتا ہے کہ باس آپ کو یاد کر رہا ہے اور باس صرف ایک فقرہ کہتا ہے ”ہم نے فیصلہ کیا ہے کہ آپ کو جانے دیا جائے“ اور آپ یکدم بیکار ہو گئے ہیں اور سڑک پر آگئے ہیں آپ کو فائز کرنے کا کوئی جواہر نہیں دیا جاتا۔ کوئی چارچ شیٹ نہیں دی جاتی۔ قانونی چارہ جوئی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور آپ اپنے دفتر کی چاپیاں، اپنی کپیں کاشناختی کا رذ وغیرہ جمع کروا کے سڑک پر آجاتے ہیں اور پھر ایک اور ملازمت کے حصول کے لیے ٹک دو کرنے لگتے ہیں۔ اکثر اوقات آپ کو ایک نئی ملازمت مل ہی جاتی ہے اور آپ کی معمول کی زندگی ایک جھٹکے کے بعد پھر سے روائی ہو جاتی ہے لیکن کبھی بکھار ایسا بھی ہوتا ہے کہ آپ دن رات ایک کر دیتے ہیں اپنے معیار سے کم تر ملازمت کے لیے بھی ٹک دو کرتے ہیں لیکن آپ بے مراد رہتے ہیں۔

کاروبار میں بھی اسی نوعیت کے پلی صرات ہوتے ہیں۔ بینک کے قرضے، ادھار کے لکھاتے جن کے مل بوتے پر ایک کاروبار قائم ہے۔ یکدم وہ کاروبار کی معاشری تبدیلی یا محض بدقتی کے باعث مسار ہو جاتا ہے اور آپ اپنی ناک تک مقر و پوش ہو جاتے ہیں اور یاد رہے کہ امریکہ میں کوئی بھی شے خریدی نہیں جاتی قسطوں پر حاصل کی جاتی ہے۔ یہاں تک کہ آپ کا پلازا نیلویز، صوفی، بستر، کاریں اور گھاس کاٹنے والی مشین بھی۔ اور جس گھر میں آپ رہائش

یہ بھوکے تو اتنے نہیں ہوتے جتنے بے گھر ہوتے ہیں۔  
یہ دراصل وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں لکھنؤ کی طوائف امراء جان نے کہا تھا کہ آوارگی میں ہم نے زمانے کی سیر کی۔ یہاں گھر اپنی کمر پر بوجھ کیے یا ایک ٹرالی پر لادے زمانے کی سیر کرتے ہیں۔ یہ امریکی معاشرے کی جگہ بندیوں اور پابندیوں سے آزاد واحد آزاد لوگ ہوتے ہیں۔ ان میں سے بہت سے دست سوال دراز نہیں کرتے۔ جو لوگ فٹ پا ٹھوں پر یا ریستورانوں کے باہر پڑے ہوتے ہیں وہ بھی آپ کی جانب سوالیہ نظر وہ سے دیکھ لیں گے یا کچھ بڑبڑا دیس گئے کہ اگر کچھ ریز گاری ہے تو دے جاؤ تاکہ میں ایک بیرونیوں ہوں۔  
اگر ہمت ہے اور عمر ہے تو اپنی کل کائنات اپنا مکمل گھر پشت پر لادے پھرتے ہیں۔ یا کسی ٹرالی پر اپنی حیات کا کل سامان دھکیلتے چلے جا رہے ہیں۔ گھر کا یہ سامان کیا ہوتا ہے۔ پرانے پھٹے ہوئے گرم کوٹ۔ بو سیدہ مکمل۔ جرایں، بوٹ، کوڑے کے ڈھیروں میں سے نکالے ہوئے برتن، فرائنگ پین، سویٹر، پرانے اخبار جو پچھوئے کا کام دے سکتے ہیں اور کبھی کچھ پھٹی ہوئی کتابیں اگر وہ مطالعے کے شرقيں ہیں۔

یہ کون لوگ ہوتے ہیں؟  
ان میں سے کچھ تو پیدائشی نکتے ہوتے ہیں۔  
انتے نکتے کہ وہ ایک تنکا دوہرائی کے بھی روادار نہیں ہو سکتے۔ ہمارے ہاں بھی ایسے لوگ ہوتے ہیں لیکن ان میں سے پیشتر زینداروں، وڈیروں اور سیاستدانوں کی اولاد ہوتے ہیں اور انہیں ایک تنکا بھی دوہرائی کی حاجت نہیں ہوتی۔ لیکن امریکی معاشرہ ایک گلاکاٹ کر رکھ دینے والا مقابلے کا معاشرہ ہے۔ یہاں رزق کمائنے کے لیے مسلسل مشقت درکار ہوتی ہے ورنہ آپ بھوکے مراجاتے ہیں۔ ہر ایک کو اپنا پانچ تنکا دوہرائی کرنا پڑتا ہے چنانچہ ایک پیدائشی نکتے کے لیے بس فرار کی سیلی صورت ہے کہ وہ بے گھر اور بھوکوں میں شامل ہو جائے۔  
ان میں سے کچھ نشیات اور الکوول کے ٹھوں لاچار ہو چکے ہیں۔ بے حس اور عزت نفس سے عاری ہو چکے ہوتے ہیں۔

کچھ کا یہے بوڑھے ہوتے ہیں جن کا کوئی والی وارث نہیں ہوتا۔  
اور عینی نے مجھے بتایا تھا کہ ان میں سے کچھ کا یہی ہوتے ہیں جو امریکہ کے ایک

یا ایک ٹرائی پر لادے ان میں سے بیشتر پیدل سفر کرتے ہیں۔ اکثر حرم دل ڈرائیور انہیں اپنے ٹرکوں اور جہازی سائز کے مال ڈھونے والے ٹرالروں میں لفٹ دے دیتے ہیں۔ عام طور پر ان کی منزل فلور یا اس کے گرم غلط ہوتے ہیں جہاں وہ کھلے آسان تک ایک بوسیدہ ٹی شرپ ایک پچھی ہوئی ہیں اور اپنے بدن پر جبی ہوئی میل کی موٹی تہہ کے ساتھ آرام سے راتیں گزار سکتے ہیں۔

ستبر کے آخری دنوں میں میں فلور یا میں تھا اور وہاں میں سنے ان امریکی خانہ بدوشوں کو سفر میں دیکھا۔

یہ میرے من پسند لوگ ہیں۔ لئے آوارہ گرد معاشرے کے دھنکارے ہوئے بھی اور اس کے باغی بھی۔ نہ کوئی دوست نہ کوئی رشتہ دار۔ نہ کوئی بندھن اور نہ کوئی جذباتی وابستگی۔ یہ ہمارے ہاں ہوتے ہیں تو پھر، فقیر اور ملائم صوفی ہو جاتے ہیں۔ وارث شاہ بھی تو انہی کو بیان کرتا ہوا کہتا ہے کہ شیر سانپ اور درویش کا نہ کوئی بھیں ہوتا ہے اور نہ کوئی ولیں۔ اور جیسے پھر وہ کو گوند نہیں جوڑا جاسکتا یہ یہ لوگ بھی دنیا کے ساتھ نہیں جڑ سکتے۔

براڈوے سڑیت کے ایک سوٹی رستوران کے برآمدے میں میں ہمیشہ ایک ایسے ہی سیاہ قام درویش کو پڑا دیکھتا تھا۔ وہ کسی سے کچھ طلب نہ کرتا تھا۔ اگر کوئی اسے چند سکے والے جاتا تھا تو وہ اسے ایک محصولی مسکراہٹ سے فواز دیتا تھا۔ وہ قلعی طور پر نئے کاشوقین نہ لگاتا تھا۔ فٹ پاٹھ پر نے گزرنے والے جہاں کا تماشا دیکھتا تھا اور کسی سوچ میں گم رہتا تھا۔ میں جب بھی وہاں سے گزرتا تو مجھے دیکھ کر وہ ہمیشہ مسکراتا اور میں بھی مسکرا دیتا۔ وہ مجھے دور سے آتے ہوئے دیکھ کر اپنی توجہ میری جانب مبذول کر لیتا تھا کہ وہ مجھے پہچانتا تھا۔ شاید اپنے جیسا جانتا تھا کہ تم اندر سے میرے جیسے ہو تو کیوں اس دنیا کے بندھنوں میں جکڑے ہوئے ایک غلام زندگی گزار رہے ہو۔ میرے ساتھ آئی خوب نوب گزرنے گی جوں میتھیں گے۔

ایک روز میں میٹرو پالٹین میوزیم میں سارا دن بس رکر کے سٹریل پارک کے برآمدے ایک دیدہ زیب بٹ پاٹھ پر چلتا ہوا جارہا تھا جب میں نے پارک کے ایک بیچ سے اٹھتی ہوئی ایک سفید فام درمیانی عمر کی خاتون کو دیکھا۔ وہ ایک افغانی قسم کے بچولدار چوغنے میں ملبوس تھی اور اس نے اپنی کڑی کمان کر پر اپنی حیات کا کل سامان بوجھ کیا ہوا تھا اور ایک پر ٹکنٹ چال سے چلتی تھی۔ وہ ایک نہایت پرکشش سفید بالوں والی محنت مند عورت تھی اور یہ ممکن ہی نہ تھا کہ اس نے کبھی

رکھتے ہیں تو وہ تو ہو گا ہی قسطلوں پر۔ اور گالف کلب کی رکنیت بھی۔ تو آپ کی پوری حیات قسطلوں میں جکڑی ہوئی مقرر ہے اور اس دوران ملازمت سے جواب مل جاتا ہے۔ ایک اور ملازمت حاصل نہیں ہوتی۔ کار و بارڈ ہے جاتا ہے۔ تو آپ کیا کریں گے۔ بیشتر لوگ اس گرداب سے نکل جاتے ہیں لیکن محدودے چند ایسے بھی ہوتے ہیں جو نکل نہیں پاتے اور وہ بے گھر اور بھوکے ہو جاتے ہیں کہ ان کے پاس حیات کا کوئی ارتقاب دل نہیں ہوتا۔

اور ان کے سوا۔۔۔ ان میں کچھ ایسے نفس بھی ہوتے ہیں اور وہ میرے پسندیدہ ہیں جو حقیقی معنوں میں آزادی کے مثالی ہوتے ہیں۔۔۔

آن کی طبع کسی ایک مقام پر ٹھہرنا گوارنیں کرتی۔ وہ گھر بنا کر نہیں رہ سکتے۔ وہ دنیا کے ساتھ جڑ نہیں سکتے اس لیے وہ اپنی من رضاخی سے یہ بے گھر بھوکی حیات اختیار کرتے ہیں۔ اور یہ جوں اپلیا کے اس فلسفے پر یقین رکھتے ہیں کہ۔۔۔ جہاں ریو وہاں اکثر نہ رہیو۔ یہ اکثر کہیں نہیں رہتے۔ کسی ایک جگہ پر نہیں نکلتے۔ حرکت کرتے رہتے ہیں۔۔۔ ان بے گھر اور بھوکوں کے لیے موسم گرم کا چند ماہ ہی فرست کے وہ رات ون ہوتے ہیں جن میں وہ تصور جاناں کے پڑے رہتے ہیں اور جو نبی سترل پارک کے کسی شجر کا پہلا پتہ زرد ہوتا ہے تو وہ آنے والے بر قافی موسوں کی شدت کا پہلا پتا دیتا ہے۔۔۔ یہ جو رف بھرے مخدر روز و شب شہر پر اترنے والے ہیں ان میں اگر آپ کھلی فضائیں تصور جاناں کیے پڑے رہیں تو جان سے جاتے ہیں اور یہ پہلا زرد پتہ انہیں کویا انکا وہ چہرہ دکھاتا ہے جو مت کے بعد اس کی مانند زرد ہو جائے گا۔ ان میں سے کچھ جو بت بوڑھے، لاچار یا کم بہت ہوتے ہیں وہ اپنے سامان میں سور شدہ پرانے کمبل اور سویٹر اور ٹھہر کر کی سب وے پیش میں راتیں گزارنے کا فیصلہ کرتے ہیں یا کسی بیل کے نیچے بر قیلی ہواوں سے بجاوہ کی خاطر پناہ لیتے ہیں۔۔۔ کچھ دکانوں کے برآمدوں میں پڑے رہتے ہیں اور کچھ ویران گلیوں میں کوڑے کے ڈرموں میں کاٹھ کہاڑا کر اسے آگ لگا کر ان کے گرد کھڑے ہو کر راتیں گزار دیتے ہیں۔ اور سبھی بہار کا منہ نہیں دیکھتے ان میں سے بہت سے مر جاتے ہیں اور یہ ایک معنوں ہے۔۔۔ اور بہت سے ایسے بھی ہوتے ہیں جن میں ابھی سکت ہوتی ہے اور وہ افغانستان کے کوچی خانہ بدوشوں کی مانند بہار کے ساتھ ساتھ سفر کرتے ہیں۔۔۔ وہ نیویارک، نیکا گاؤ بوش وغیرہ کے سر دخانوں سے فرار ہو کر جنوب کی جانب کوچ کرنے لگتے ہیں۔۔۔ اپنی کل متاع بدن پر بوجھ کے

آگے بڑھ جاتی..

وہ سوٹی ریستوران کے برا آمدے میں برا جہاں سیاہ فام مسکراتا ہوا بوڑھا تو جانتا تھا پر وہ نہیں جانتی تھی کہ میں بھی ایک ایسی ہی آزاد حیات کا تمنائی ہوں... بے شک دنیا کی حرص اور ہوس میں بھلا ہوں لیکن اس کی مانند میں بھی ”بھوکا اور بے گھر“ ہونے کا تمنائی ہوں... جہاں رہتا ہوں... وہاں اکٹھنہیں رہنا چاہتا۔ لیکن رہنا پڑتا ہے..



کسی کے آگے دست سوال دراز کیا ہو کر وہ اتنی پر وقار اور شاندار تھی۔ یقیناً یہ طرز زندگی اس کا ذاتی چناؤ تھا۔ ہم جو اس کے آس پاس برآؤدے اور فتحتھ ایونیو پر چلتے۔ حرص و ہوس کے بندے۔ اور ان میں بندھے۔ اپنے کار و باروں، ملاز متلوں اور تفریح کا ہوں کی جانب پا گلوں کی طرح اس زرد شیطان کے شہر میں بڑھتے تھے تو ہم بندھے ہوئے جکڑے ہوئے تھے ان آسائشوں، راحتیں، لفظی کے زیور است.. پارک ایونیو کے مبوسات کے حرص میں گرفتار قلام تھے۔ اور صرف وہ آزاد تھیں حرص و ہوس سے آزاد..

اس کی کمر پر اتنا بوجھ تھا کہ اگر کسی بلتی پورٹر کی پشت پر لاد دیا جائے تو وہ چلانا تو کجا سی مقام پر کہرا ہو جائے لیکن وہ.. چاندی کے تاروں ایسے بالوں والی، تیکھے ناک نقشے کی پر کش عورت اپنی حیات کے کل سامان کے بوجھ کے ساتھ سرو دے کے ایک بُوٹے کی مانند سیدھی۔ حرکت کرتی جا رہی تھی.. بیویارک اگر چنسوائی کشش اور بدنبی تابس کا ایک یوم آخ ر تھا لیکن یہ ہمیں عورت تھی جسے دیکھ کر میرے دل کی آہٹ یکدم مدھم ہو گئی اور وہ اس میں اترتی چلی گئی.. میں اس عمر میں تھا جب دل کی آہٹ کسی عارضے سے توبے ربط ہو سکتی ہے لیکن کسی عورت کو دیکھ کر یوں مدھم نہیں ہوتی.. میرا بہت جی چاہا کہ میں آگے بڑھ رہا کہ میں اسے بات کروں.. اس کی کہانی سنوں.. اس جیسی شاہانہ خدو خال اور چال رکھنے والی عورت نے معاشرے کو کیوں تیاگ دیا۔ ایک جو گن کیوں ہو گئی.. اگر ہوئی تو کیا کسی کے عشق میں ہوئی.. میرا جی چاہتا تھا کہ میں اسے شام کے کھانے کے لیے مدعو کروں.. بے شک لوگ میرا مٹھھا اڑا کیں کہ یہ شخص ایک میلی کچلی بے گھر بھوکی عورت کے ہمراہ ریستوران میں آگیا ہے اور بے شک ان ظالمیہ مجھے ”رائش آف ایڈمشن ریزروڈ“ کا بورڈ کھا کر خوارک پیش کرنے سے انکار کر دے لیکن میں پھر بھی اسے رات کے کھانے کے لیے مدھو کرنا چاہتا تھا۔ کہ اس کی آزاد روح میرے دل کو جکڑتی تھی.. وہ اپنے پھول دار انفالی چونے میں ایک متود ک شہزادی کی مانند چلتی جاتی تھی.. سنشل پارک کے گھنے درختوں کی چھاؤں میں چلتی جب کبھی وہ ان درختوں میں سے اترتی سورج کی کرنوں تلے آتی تو اس کے سفید بال چاندی کے ایک چاند کی مانند آنکھوں کو خیر کرنے لگتے..

میرا جی تو بہت چاہا اس سے بات کرنے کو راہ و رسم بڑھانے کو لیکن مجھے ہمت نہ ہوئی.. جانے وہ مجھے کیا سمجھتی، شاید مجھے دھنکار دتی، مجھے ایک حریص بوڑھا جان کر خاموشی سے

آج وہی ”میں۔ اے۔ ہاٹ۔ نا۔“ میں ہمیں ہے جہاں گل کائنات کے معاشی دل و ہڑ کتے تھے۔ وال سریٹ فیڈرل ریزرو بینک، نیویارک شاک اسکچچنگ اور ولڈٹرپڈ سینٹر۔ ان میں سے پہلے تین تو ابھی تک دھڑ کتے ہیں اور چوتھا ہڑ کتادھر کتابخانہ گیا ہے۔ وال سریٹ کی وجہ تسلیہ یہ ہے کہ یہاں جب پاہر کے ملکوں سے آئے ہوئے تہذیب یافتہ لوگ آباد ہوئے تو انہوں نے مقامی وحشی اگلوں سے اپنے آپ کو محفوظ کرنے کی خاطر یہاں ایک دیوار تعمیر کر لی۔ کیونکہ وحشی لوگوں کا کیا اعتبار وہ ایک قانونی سودے سے مخفف ہو جائیں اور چوبیں ڈالمنہ پر مار کر اپنے جزیرے کی واپسی کا مطالبہ کر دیں۔ اس کے باوجود کہ ان کی سرزی میں کی مناسب قیمت ادا کر دی گئی تھی اور احسان فراموش اپنا سرہنگ جزیرہ حاصل کرنے کے لیے کھاڑیوں اور تیرکمانوں سے مسلح ہو کر اسن پسند اور انصاف پسند لوگوں پر حملہ آور ہو جائیں۔ اسی فلسفے پر عمل کرتے ہوئے آن کے دور میں اسرائیل نے بھی مقامی وحشیوں سے بجاو کے لیے ایک سٹنکروں کلومیٹر طویل اور بلند دیوار تعمیر کی ہے۔ یہ انصاف پسند تاریخ کا تسلیم ہے۔

فیڈرل ریزرو بینک دراصل دنیا بھر کے ملکوں کا بینک ہے۔ اس میں سونے کی شکل میں جو سرمایہ محفوظ ہے، ہم تیرسی دنیا کے لوگ اس کی مالیت اور جنم کا اندازابھی نہیں لگا سکتے۔ یوں جانئے کہ یہ جو قدیم طرز کا ایک محل سانظر آتا ہے جو فیڈرل ریزرو بینک ہے اس کی کھرکیاں کھل جائیں تو ان میں سے سونے کی لاکھوں ایشیں ابل کر وال سریٹ میں چلنے والوں کو، نارکلی کی مانند زندہ درگور کر دیں، صرف اس فرق کے ساتھ کہ دہا مٹی کی اشتوں میں وہ چنی گئی اور یہاں سونے کی ایشوں کی دیواروں میں وہ دفن ہو جائیں اور کون سا ایسا امریکی ہے جو اس قسم کی تدفین پسند نہ کرے۔ ویسے اس بینک سے کبھی کبھار ایک آرہا ہٹ ایشا اور افریقی کوئی انداز کے طور پر عطا کر دی جاتی ہے۔ اور پھر بھی ہم ان نعمتوں کے لیے امریکہ کے شکرگز ارٹیں ہوتے۔

نیویارک شاک اسکچچنگ ایک اور امریکی خدا ہے جو دنیا بھر کی محیثت کے فیصلے کرتا ہے۔ میں حساب کے مضمون میں ہمیشہ سے پھنسدی رہا ہوں۔ اس پرچے میں اگر کبھی پاس ہوتا ہوا تو رعایتی نمبر حاصل کر کے۔ یہ عالمی صرف طالب علمی کے دنوں تک، ہی حدود دنرہ بلکہ بعد میں دنیاوی اور دینی حساب کتاب میں بھی کو ارہا تو اس کے باوجود میں خصوصی طور پر اس حساب کتاب کی عمارت کو دیکھنے کے لیے کیوں گیا۔ صرف اس لئے کہ ہم جیسوں کی قسمت کے فیصلے کیا کہیں گے۔

## ”ولڈٹرپڈ سینٹر میں ایک حاجی کا وباۓ“

نیویارک کا مین ہمیں جزیرہ جب مختصر ہوتا بالآخر سادھے فیری کے مقام سے آگے بیڑی پارک پر اختتام پذیر ہوتا ہے تو ہاں سے سمندر شروع ہو جاتا ہے اور سمندر کے درمیان ایتا دہ مجسمہ آزادی نظر آنے لگتا ہے۔

کہتے ہیں کہ لوڑ میں ہمیں کے اس علاقے میں نیویارک شہر نے جنم لایا تھا۔

اور جنم کہانی کچھ یوں ہے کہ 1626ء میں ہالینڈ کے ایک باشندے پہنچنے یہاں تاریخ کا سب سے بڑا سودا کیا تھا۔ کسی بھی شے کی خرید اور فروخت کے لیے اگر انصاف کا ترازو موجود ہو تو گاہک اور صاحب جائیداد خود مختاریت کے مالک ہوتے ہیں یعنی صاحب جائیداد اگر اپنی جائیداد فروخت کرنا چاہے تو کر دے اور گاہک اگر قیمت مناسب سمجھے تو خرید لے۔ مجھے شک ہے اس تاریخی خریداری میں صاحب جائیداد جبور تھا اور گاہک مختار۔ وہ اپنی جائیداد فروخت نہ بھی کرنا چاہتا تو بھی اسے فروخت کرنا تھی اور گاہک نے بہر طور سے اپنی طے کردہ ”مناسب“ قیمت پر خریدنا تھا۔ چنانچہ اس انصاف پسند ولدیزی نے یہ جزیرہ جوان دنوں اپنے آبائی اٹھین نام ”میں۔ اے۔ ہاٹ۔ نا۔“ سے جانا جاتا تھا اس کے مالک اٹھین قبیلے الگنوکین سے چند ملکوں اور سوتوں کے بدالے میں خرید لیا جن کی کل قیمت چوبیں ڈالر سے بھی کم تھی۔ اور اس کے باوجود کہا جاتا ہے گوری اقوام نے اٹھین قبیلوں کی سرزی میں پر زبردستی قبضہ کر لیا تھا حالانکہ انہوں نے تو باقاعدہ چند ملکے اور مولیٰ جن کی قیمت پورے چوبیں ڈالر سے بھی کم تھی۔ اور اس کے باوجود یہ جزیرہ حاصل کیا تھا۔ آپ اسے ایمانداری اور انصاف پسندی کی ایک درخشان مثال نہیں کہیں گے تو اور

چونکہ زندہ اور روش حیس چنانچہ وہ خوش نصیب دھڑا دھڑا اس بھینے کے ساتھ تصویریں اترووار ہے تھے اور سیا جوں کے تصویریں اتروانے کے مختلف انداز اور پوز تھے۔ اس کے سینگ تھام کر۔ اس کی پسلیوں کو سہلاتے ہوئے۔ اس کے تھنوں میں انگلیاں کھسیر کر۔ اس کے وسیع تن و تو ش کے نیچے بیٹھ کر۔ لیکن ان سب میں سے خواتین سیا جوں کا جو پسندیدہ ترین پوز تھا وہ اس بھینے کی مردانہ خصلت کے دونوں لگکتے ہوئے مقامات دآ و وفاں کو تھام کر۔ اگرچہ وہ پنتل کے سخت پھر بھی انہیں گوشت پوسٹ کا حصوں کرتے ہوئے ایک مخصوص ہیجان آمیز چہرہ بنائے تصویر اتروانا تھا۔ بے شری کی انتہا توب ہوئی جب ایک عمر سیدہ خاتون نے انہیں چوتے ہوئے فوٹو بنوائی۔ لیکن اس فوٹو شیشن کا سب سے یادگار لمحہ میرے لیے وہ ہے جب ایک نو خیز لڑکی شاید امریکی کی کسی دور دراز ریاست سے پہلی مرتبہ نیویارک آئی ہوئی لڑکی کی تصویر اس کی ایک سیلی اوتاری تھی اور وہ سیلی کسرے سے ناک لگائے اُسے بھینے کے دونوں مقامات آ و وفاں تھامنے کو کہرا ہی ہے اور وہ قدرے شرمنی ہے پچکار ہی ہے تو سیلی اُسے کہتی ہے ”سیلی۔ گریب دیم بازا۔ انہیں پکر لو۔ کیا اتنے بڑے سائز سے بھی تمہاری تسلی نہیں ہوتی۔“

یہ نیویارک میں میرا بھی دوسرا دن تھا۔

سفر کی کچھ تھکاوٹ بھی بے چین کرتی تھی۔ اور سنشرل پارک میں میر کی وجہ سے بھی بدن قدر سے اکڑا ہوا تھا۔ سلوچ مجھے جوں پلا کر، آ میٹ کھلا کر یونورشی میں کلاسیں اٹینڈ کرنے کے لیے جاچکا تھا اور میں بستر پر لیٹا فلیٹ کی وسیع کھڑکی کے پار نیویارک کی عمارتوں کو بے دھیانی سے دیکھتا چاہ رہا تھا۔ بھی مجھے دو دن ہوئے تھے نیویارک آئے ہوئے جب ایک منظر نے مجھے ایک دیچھے سے دوچار کیا کچھ پریشان کر دیا اور میں جان نہ سکا کہ ایسا کیوں ہوا ہے۔

سلوچ یونورشی جاچکا تھا اور میں فلیٹ کی وسیع کھڑکی کے پار بے دھیانی میں شہر کی عمارتوں اور ان پر پھیلی آسمان کو سکھ جا رہا تھا اور تب میں نے دیکھا اس آسمان پر نیویارک کے سکائی سکرپریز کے میں اور ایک جہاں نہایت آہنگی سے جیسے سلوشوں میں کردیا گیا ہو پرواز کر رہا ہے۔ وہ جہاں جو ایک طویل فاصلے پر تھا سوچ سوچ کر حرکت کرتا ہوا دکھائی دے رہا تھا۔ یہ سوچ کر کہ مجھے کہاں اور کس زاویے پر جاتا ہے۔ وہ میرے اندازے کے مطابق قدرے ست رفتار تھا تو

آسمانوں پر نہیں بیباں ہوتے تھے۔ بیباں سے ڈور ڈنی ہے تو ہمارے ہاں پڑوں مہنگا ہو جاتا ہے۔ ڈبل روٹی کی قیمت میں اضافہ ہو جاتا ہے اور آٹے کا تھیلا ہمارے بس سے باہر ہو جاتا ہے۔ وال سڑیت میں داخل ہوں تو یکدم مغلوق بدل جاتی ہے۔ فٹ پا تھوں پر چلتے، میکوں اور معاشی اداروں سے نکلنے والے لوگ بد لئے لگتے ہیں۔ مہنگے سیاہ سوٹوں اور نیس ترین نائیوں میں مبسوں۔ پال چکتے اور جنمے ہوئے پا تھوں میں چڑے کے سیاہ بریف کیس۔ وہ دنیا جہاں سے بلند گروہیں اکڑائے چلتے نظر آتے ہیں۔ شاک اسکیچخ کے صدر دروازے پر چند سلے پہریدار تھے کھڑے تھے اور کسی ایسے غیرے کو قریب نہ پہنکنے دیتے تھے۔ میں نے ایک یادگاری تصویر اتنا نے کی خاطر کیرہ کیس میں سے نکلا اور پھر ڈر بجھ پر غالب آ گیا۔ ورلڈریڈیشنری کیا ہی کے بعد کوئی بھی غیر ملکی اور عرب دکھائی دیتا فلپس اور ان دونوں ہر وہ شخص جس کا رنگ مختلف ہو اور وہ عرب نہ بھی ہو تو انہیں عرب ہی دکھائی دیتا ہے تو ان دونوں اگر ایک ایسا بندہ اپنے کسرے کا رنگ نیویارک شاک اسکیچخ کے صدر دروازے کی جانب کر لے تو میں ملکن تھا وہ بندہ فوری طور پر دھریا جاتا تھا کہ اچھاڑریڈیشنر کے بعد ادھر کا ارادہ ہے۔

وال سڑیت کے اس عظیم معاشی ہنگے میں سب سے خوبصورت کردار ایک تانبے کے بُل لیعنی بھینے کا ہے۔

حساب کتاب کے سیانے جانتے ہیں شاک اسکیچخ میں بُل اور بیزز کی اصطلاح میں استعمال ہوتی ہیں۔ مجھ داگی طور پر حساب میں فلیں ہو جانے والے کو آج تک علم نہیں ہو سکا کہ یہ بُل کون ہوتے ہیں اور بیزز کی اصطلاح کہاں لا گو ہوتی ہے۔ وال سڑیت کے دہانے پر آؤ زی ان تانبے میں ڈھلا، پونچھ اوپنجی کئے۔ نتھنے پھلائے۔ اپنے خمار سیلگوں پر کل دنیا کو اخاء رکھنے کا عزم کئے۔ تانگیں پھیلائے۔ پھکارتا ہوا یہ بھینسا اس سڑیت کا امتیازی نشان ہے اور اس کی زیارت کو ایک دنیا آتی ہے۔ وال سڑیت کے اس بھینے کے ساتھ تصویر کھنگانا اتنا ہی احسن ہے جتنا ایسا بیزیٹ بلڈنگ یا جمس آزادی کے سامنے کھڑے ہو کر تصویر اتروانا۔ بد قسمی سے میرے ذہنیل کسرے کی بیڑی میں وقت پر جواب دے گئی اور میں اس لا جواب بھینے کے ساتھ تصویر اتروانے کی سعادت سے محروم رہ گیا چنانچہ میں نے اس کے تانبے کے بدن کو چھو کر ہی خاصا نروان حاصل کر لیا۔ وہاں اس کے آس پاس جووم کرنے والے سیا جوں کے کیسروں کی بیڑیاں

و لذت زیور سینٹر کی جانب پڑھ رہا ہے لیکن یہ زیری سینٹر کی عمارت کے دل کی جانب کیوں بڑھ رہا ہے۔ کیا پائلٹ کو دکھائی نہیں دے رہا کہ یہ چند لمحوں کے بعد اس میں جانکرائے گا۔ مجھے دکھائی دے رہا ہے تو اسے کیوں نہیں دکھائی دے رہا۔

اس آہستہ رو جہاز کی اڑان میں ایک عجیب سا جادو ٹوٹا تھا۔ جیسے وہ سحر زدہ ہو۔

زیری سینٹر کی عمارت کے چمگ کو تیزی سے اپنے قریب آتے دیکھ کر۔ پہاں تک کہ جہاز کی ونڈ سکریں میں آسمان نہ تھا۔ زیری سینٹر کی کھڑکیاں اور منزلیں تھیں تو اس لمحے پائلٹ پر کیا گزری ہو گی۔ مسافروں پر کیا تینی ہو گئی ماؤں نے اپنے بچوں کو کیے تینی موت سے بچانے کے لیے اپنے سینے سے لگایا ہوا گا۔ انہیں اپنے قریب آتی موت کی کچھ بچھنا آئی ہو گی کہ ایسا کیوں ہو رہا ہے۔ جو بے قصور ہوتے ہیں ان کی سمجھ میں یہ کیسے آئے کہ وہ جو قصور وار ہیں ان کے اعمال کی مزاہیں ملنے والی ہے۔ تو اس لمحے اس جہاز کے پائلٹ پر کیا گزری جو زندگی سے منہ موز کر تینی موت کی جانب پڑھ رہا تھا۔ جو پائلٹ اس جہاز کا رخ موز کر رہا تھا اسے زیری سینٹر کی جانب لے جا رہا تھا تو زیری سینٹر کو اپنی آنکھوں کے قریب آتے اس کی کھڑکیوں اور مزلوں کو جہاز کی ونڈ سکریں پر چھاتے۔ اور قریب آتے دیکھ کر۔ چند لمحوں بعد اپنی بھسم ہو جانے والی موت کو قریب تر ہوتے دیکھتے ہوئے اس پائلٹ کے چہرے پر کیا تھا۔ خوف تھا۔ طہانتی تھی۔ پچھتا و اخایا ایک مکراہ تھی۔ کیا تھا۔

اس حقیقت سے انکار نہیں کہ گیارہ ستمبر کے بعد دنیا وہ سردی جو کبھی تھی۔

نہ امریکہ وہ رہا اور نہ ہم مسلمان وہ رہے۔ ہم سب بلا تخصیص دھنکارے گئے سب کے سب مجرم اور دہشت گرد ہو گئے۔ گرفتار موبے کے قیدی ہو گئے۔ کسی نے یہ نہ سوچا کہ پیشتر ہائی ٹیکنر سعوی عرب کے باشندے تھے، امریکہ کا لاذلا اور دُم بہاتا ملک اور مزاکن کوں رہی ہے۔ پاکستان، افغانستان، سری لنکا، سوڈان یا جبکہ کسی ایک شخص کو جو مسلمان ہے۔ ایسے لوگ جو دہشت گردی کے بھنوں سے بھی ناواقف ہیں۔

حکن دو مغارتوں کو ڈھاکر۔ ہم نے اپنے دو ملک برپا کر دالئے اور کیسا گھانے کا سودا کیا۔

مارا بے غزہ کشت و قضا را بہانہ ساز

کیوں تھا۔ یہ ایک معمول کا منظر تھا۔ کوئی ایک جہاز کی بھی شہر پر اڑان کرتا ہوا۔ لیکن یہ کوئی شہر نہ تھا۔ نیویارک تھا اور اس پر اڑتا ہوا کوئی بھی جہاز۔ کوئی بھی نہیں بوکتا تھا۔ یہ ایک خاص جہاز تھا بلکہ اس کی ایک علامت تھا۔ اس معمول کے منظر نے مجھے کیوں ڈسرب کیا۔ بھجن میں کیوں بٹلا کیا اس لمحے میں نہ جان سکا۔

آنہنہ دونوں میں جب بھی میں نے نیویارک کے آسمان پر کسی بھی جہاز کو پرداز کرتے دیکھا تو وہ ہمیشہ مجھے نہایت آہستہ رو اور دھیرے دھیرے آگے ہوتا گا۔ سو چھتاء ہوا ایک منزل کا تعین کرتا ہوا گا۔ اور پھر جہاز کی آہنگی کے انداز میں یہ تھی آہستہ بنجھنے گی۔ یہ جہاز دیکھا ہوا تھا۔ اس جہاز کی پرواز کے بعد دنیا وہ سردی جو وہ پسلے تھی۔

نیویارک کے آسمان پر جب کوئی بھی جہاز دکھائی دیتا تھا تو مجھے وہی دکھائی دیتا تھا اور اسی لئے یہ منظر مجھے میں خوف بھرتا تھا۔

وہی جہاز۔ میلی ویژن کی سکرین پر اسی آہنگی اور سوچ سوچ کر اڑان کرنے کے انداز میں حرکت کرتا ہوا ایک جہاز دکھائی دے رہا تھا۔ گیارہ ستمبر 2001ء۔

میں ایک معمول کی زندگی گزارتا تھا۔ ایک معمول کی شام کو گزارنے کے بارے میں سوچ رہا تھا۔ سوچ رہا تھا کہ میلی ویژن کے سامنے سے انہر کا بھی اپنی ملڈی میں چلا جاؤں جہاں لکھنے کی مشقت شروع ہو جائے گی۔ یا بھی کچھ دیر میلی ویژن پر چلنے والے ایک بے بودہ پروگرام کو یونہی بے دھیانی سے دیکھتا ہوں جب فلوریٹا سے میری بیٹی میں کا نیلی فون آ گیا اور اس کی آواز میں شدید گھبراہٹ تھی۔ ”ابھی میلی ویژن آن کریں۔ ابھی۔ نیویارک پر حملہ ہو گیا ہے۔“ میں قطی طور پر اس خبر کوں کر ستابے میں نہیں آیا۔ پریشان نہیں ہوا۔ یہی دھیان میں آیا کہ میں نیویارک کے بارے میں کوئی فلم دیکھ رہی ہے۔ جس میں نیویارک پر حملہ ہو جاتا ہے اور وہ چاہتی ہے میں بھی دیکھ لوں۔ ورنہ تمام عظیم جنگیں تو امریکہ سے دور دوڑتی جاتی ہیں اور ان کی زیادہ سے زیادہ حدت پر پل بار برتک آ جاتی ہے۔ نیویارک یا شکا گوتک تو آج تک تو آج تک نہیں میں نے ریموت کے مبنی مسلسل دبا کر چیل بدلے شروع کر دیئے اور یکدم میلی ویژن سکرین پر ایک جیٹ ہوائی جہاز ہوئے ہوئے نیویارک کی بلند عمارتوں میں سے جتنا آسمان دکھائی دے رہا ہے اس میں آہنگی سے تیرتا

انہیں دیکھتا رہتا ہے کچھ کرنیں سکتا۔ اور ایک تمول انسان جب زندگی میں پہلی بار بھوک سے دوچار ہوتا ہے تو وہ اس کا سب سے بڑا لیے ہوتا ہے۔ ولڈر ٹرینسٹر کی جاہی امریکیوں کی محض تاریخ کا ان کے لیے سب سے بڑا لیے ہے۔ جیسے یہودیوں کا بیت المقدس سے نکلا اور مسلمانوں کا غرباط سے نکال دیا جانا ان ہر دو قوموں کو نہیں بھوتا اگرچہ یہودیوں نے اپنی دانش اور حکمت عملی سے بیت المقدس حاصل کر لیا ہے لیکن اس کے باوجود وہ ہزاروں برس پیشتر کی اس رسولی کو نہیں بھولتے۔ بے شک یہ محنن دو بلند عمارتیں تھیں لیکن ان کا چھمن جانا کہ آج تک امریکہ سے کوئی نہ کھانا بھی نہیں چھین سکا ان کے لیے بیت المقدس اور غرباط کے چھمن جانے کے متراوف ہے۔ یہ یونانی دیوالا کے بھادر ترین ہیرا و لکلیس کی وہ ایزدی تھی جس پر چہازوں کے تیر لگنے سے اس کا ناقابل تحریر بدن زمیں بوس ہو گیا۔ کوئی بھی غیر امریکی کی ان کے دکھا اور رنج کو نہیں سمجھ سکتا۔ اس دھچکے کو نہیں جان سکتا جو ان کی عزت نفس کو لگا ہے۔ ایک بچے داد نے گوپے کے ایک پھر سے جو یہاں ایک چہاز کی صورت میں گھما یا گیا تھا ایک دیو گولا نکھ کو مار گایا تھا۔ امریکی ایک منظوم اور زیادہ مدت تک جذبات میں نہ بہنے والی قوم ہیں وہ اس کا ماتم کرنے کے بعد اپنے صدے سے باہر آگے لیکن ان کی قیادت انہیں مسلسل اس صدے میں دھکلیتی رہی یہاں تک کہ بُش ایسے معمولی قابلیت کے ٹھنڈے بھی دہشت گردی کا سیاہ پرچم بلند کر کے امریکہ کو مظلوم ثابت کر کے دوبارہ صدارت حاصل کر لی۔ اس ایسے کی آڑ میں افغانستان اور عراق کو بر باد کر دیا، اور انہیں امریکیوں کو دہشت گردی کے خلاف جگ کی ایک ایسے ڈھان مل گئی جس کی اوث سے وہ دنیا کی کسی بھی قوم یا فرد پر دار کر سکتے تھے۔ اسماء بن لاون کو دنیا کا سب سے بڑا جگلی ٹھنڈس ثابت کر دیا گیا جو دنیا کی سب سے بڑی پر پا در کے لیے سب سے بڑا خطرہ ہے۔ اسے ایک ایسا اساتیری کبردار و بنا دیا گیا جو خیرت انگیز جادوئی صلاحیتوں کا مالک ہے۔ مدد جگ کے زمانے میں سو دیست انہیں کے ہزاروں اشیٰ اور ہائیڈروجن بم۔ میراں اور نصف کروڑ فوج امریکیوں کے لیے کچھ معنی نہ رکھتی تھی لیکن ایک چھپر سوار غاروں میں دیکا، ایک لاغر اور بیمار شخص۔ شاید مر پچھاٹھن جدید ترین سائنس، لیکن الوجی اور جاہ کن تھیاروں کا ایک پھرست بنا دیا گیا۔ اور اسے ایسا امریکہ نے بنایا۔ وہ ہر دوچار ماہ بعد مغربی میڈیا پر لندن نیو یارک یا شاکا گوپر القاعدہ کے جاہ کن حملوں کی نویٹنا کر سر ایسکی پھیلا دیتا ہے لیکن گیارہ ستمبر کے بعد آج تک ایسا ہوا نہیں۔ اگر اسماء نہ ہوتا تو شاید کسی احتمال ہوتا کہ امریکہ زوال

نیو یارک کا ہجوم اس دیانتے۔ اس کھنڈر کے آس پاس ایک منڈر دریا کی مانند زرد شیطان کے حصوں کی خاطر بہتار ہتا ہے۔ اس ایک کھنڈر کو کھنڈر کر دیا۔ کیسا گھائی کا سودا تھا۔

نیو یارک کی سر بر ٹلک عمارتوں کے گھنے پن میں ایک دسج میدان ہے ایک گھاؤ کی مانند جہاں کسی ولڈر ٹرینسٹر کی ناقابل تحریر سر بلندی تھی۔ میدان نہیں ایک کھنڈر ہے جو ایک بلند آہنی جنگل کے اندر آثار قدیمہ کے ایک کھنڈر کی مانند دکھائی دے رہا ہے۔ آپ اس کے اندر نہیں جا سکتے البتہ آہنی تاروں سے بننے ہوئے ایک جال سے ناک لگا کراس کا منتظر رکھتے ہیں۔ اس کے اندر اس عمارت کے ایسٹ اون ہے کہ کچھ آثار باقی نہیں ہیں، کوئی لمبی نہیں، جس کے ساتھ وہ آہنی سے حرکت کرتے جیٹ ہوائی جہاز جاگرائے تھے۔

یہاں نیو یارک کم ہی آتے ہیں کہ وہ جتنا تم کر سکتے تھے کر پکے۔ اس ایک کھنڈر کے بد لے میں ہزاروں بستیوں کو کھنڈر کر کے کسی حد تک مطمئن ہو پکے۔ یہاں صرف غیر ملکی سیاح آتے ہیں۔

وہ آہنی جالیوں سے ناکیں چپاں کے اندر دیکھتے ہیں۔ اور اندر کچھ بھی نہیں۔ سوائے ایک دسج اور دیوان میدان کے جہاں کہیں کہیں گھاس اُگ رہی ہے۔

آہنی جنگل کے ساتھ وہ بورڈ آؤریاں ہیں جن پر گیارہ ستمبر کے ہر لمحے کی تفصیل بالتصویر اور لمحہ بمحض درج ہے۔ تب کیا وقت تھا جب پہلا جیٹ ٹرینسٹر سے لگا کرایا تھا۔ گھری کی سویاں کہاں تھیں جب یہ آسمانی عمارتیں یکدم سماں ہونے لگی تھیں اور لوگ ان کی کھڑکیوں میں سے یقینی موت کے باوجود سر ایسکی میں چلا گئیں لگا رہے تھے۔ ایک اور بورڈ پر ان لوگوں کے نام و درج تھے جو ٹرینسٹر میں جل کر راکھ ہوئے یا اس کے بیٹے میں فون ہو گئے۔ اور مجھے کم از کم تین نام ایسے دکھائی دیئے جو میرے ہم وطن اور ہم نہ ہب تھے۔ اس بورڈ نے ان رخصت ہو جانے والوں کی یاد میں چند پھول پڑے تھے۔ جانے ان میں سے کوئی ایک ایسا پھول بھی تھا جو ہاں ہلاک ہونے والے کسی پاکستانی یا مسلمان کی یاد میں بھی رکھا گیا ہو۔

ہر انسان کی مانند ہر قوم کے ایسے کامیاب الگ الگ ہوتا ہے۔ بھوک اور افلان کے مارے ایک شخص کے لیے فاقہ زدہ بچوں کو مرتبے دیکھنا ایک معمول ہو جاتا ہے۔ وہ بے بس اور مجبور

گورا چٹا کاؤ بوا نے نمودار ہوا۔ تیکر اور اُنیٰ شرٹ میں پھنسا ایک بڑا ہیست پہنے وہ نمودار ہوا اور مجھے دیکھ کر یکدم عجیب سانفرہ لگایا۔ ”یا حاجی طریق۔ حاجی صاحب درلڈز ریڈ سینٹر کی گئے کار آر ہے ہیں۔ خود ہی سب کچھ کیا ہے اور اب دیکھ کر آر ہے وہ کیا کیا ہے؟“ فقرہ گویا میری موت کا سند یہ بھی ہو سکتا تھا۔ یعنی یہ کاؤ بوا نے درلڈز ریڈ سینٹر کی سائٹ کے قریب بلند آواز میں مجھے مبارک دے رہا تھا کہ خود ہی سارا منصوبہ تیار کیا تھا۔ اور اب دیکھنے آگئے ہو وہ کیا کیا تھا۔

آن دونوں امریکی اتنے حس اور بیوقوف ہو رہے تھے کہ نیویارک میں ایک مری لنکا کی لڑکی ایک بندگی لشکری کے ساتھ کمپیوٹر پر جیت کر رہی تھی۔ جس کے دوران وہ دشت گردی کا تذکرہ کرنے تھیں۔ نہ صرف انہیں گرفتار کر لیا گیا بلکہ ملک پدر کر دیا گیا۔ اور میں بھی اپنے نام کی وجہ سے ڈراؤر ارتھا تھا کہ اگر کسی نے روپورٹ کروی کہ اس شخص کا تونام ہی ”میرز“ ہے تو میں عمر بھر گوانٹانا موبے میں پڑا سرستار ہوں گا اور ایسے حالات میں درلڈز ریڈ سینٹر کے قریب وہ کاؤ بوا نے شور پھاڑا ہے کہ یہ سب تو تمہارا کیا دھرا ہے۔ میری سر ایسکی بے جا تونہ تھی۔

اس کاؤ بوا نے صرف اس پر اکتفا نہ کیا اور مجھے جھقا مار کر بولا ” حاجی برادر کیا حال ہے؟“ اور تب میں نے اس کاؤ بوا نے حاجی برادر کو پیچاں لیا۔ ہم دونوں نے دو برس پیشتر اکٹھے تھے کیا تھا۔ میں نے انہیں صرف احرام میں لپٹے، عبادت کرتے، تسبیح پھرولتے، آنسو پہانتے ویکھا تھا اور ان کی طفیل حس مزاج اور سا لوگی سے لطف اندوز ہوا تھا۔ یوسف شاہ آن دونوں برا میں پاکستان کے سفر تھے اور اس کے باوجود اتنے کھلڑرے اور خونگوار تھے۔ وہ دنیا کی کسی شے سے نہیں ڈرتے تھے سوائے اپنی بیگم کے جو بے شمار پڑھی لکھی اور مغربی انداز کی ہونے کے باوجود بھنخ اس لیے آبدیدہ ہو جایا کرتی تھیں کہ تاریخ صاحب ہمارے آس پاس جو پہاڑیاں گز رہی ہیں یہ بھی رسول اللہ کے زمانے میں ہوں گی، جنہیں ہم دیکھ رہے ہیں وہ بھی تو انہیں دیکھتے ہوں گے۔ تو یہی حاجی برادر مکہ کے بعد یہاں نیویارک میں ایک کاؤ بوا نے آؤٹ فٹ میں درلڈز ریڈ سینٹر کی سائٹ کے قریب نمودار ہو جاتے ہیں۔ یہ دنیا کی خفیہ ہے۔

شاہ صاحب بیگم کے گریجویشن کی تقریب میں شرکت کرنے کے لیے نیویارک آئے ہوئے تھے اور بیگم اس پر سشور کی چھٹی منزل پر شاپنگ میں صرف تھیں اور وہ ایک فرمانبردار شوہر کی حیثیت سے نیچے فٹ پاٹھ پر چھٹے ایک کھنے سے چبھل تدھی میں

پذیر ہونے لگا ہے لیکن گیارہ تجسس اور اساس کی داستانوں نے اسے وہ قوت دی کہ وہ مزید مخفی ہو گیا۔ یہ امر پیکر کی شاطر داشمندی کا کمال ہے۔  
وہ عمارتوں کے بد لے میں دو ملک گزوں کا ہمابھی گھانے کا سودا کے جارہے ہیں۔ درلڈز ریڈ سینٹر کی سائٹ پر... ملے کی ایک اینٹ بھی باقی نہیں ہے۔ کوئی یادگار کوئی آثار نہیں ہے جیسے ہیر دشما کے ایک جاہ شدہ حصے کا آئندہ نسلوں کے لیے محفوظ کر لیا گیا ہے کہ امریکی اس سانچے کو فراموش کر دینا چاہتے ہیں۔ جو لوگ اپنی جالیوں پر ماتھے رکھ کے اندر دیکھتے ہیں تو انہیں ایک ویران قطعہ زمین و کھانی دیتا ہے۔ ایک ایسا مقام و کھانی و نتاہے جہاں پر کبھی وہ بلند عمارتیں ہوا کرتی تھیں۔ ان کی بر بادی کا ان لوگوں پر کچھ اثر نہیں ہوتا۔ آس پاس نیویارک روائی و دعا ہے اور یہ قطعہ محض ایک تاریخی حوالہ ہے۔ جیسے ہیر دشما کے گھنڈرات دیکھ کر ہر آنکھ میں آنسو آ جاتے ہیں۔ امریکی یہ نہیں چاہتے۔ میں نے بھی دہاں کھڑے ہو کر کچھ بھی محسوس نہ کیا سوائے اس لمحے جب میں نے ان عمارتوں میں ہلاک ہو جانے والوں کی طویل فہرست پر ایک نظرڈالی کہ یہ سب لوگ بے تصور تھے۔ مجھے ان کی موت کا وکھ بہت ہوا۔ نہ میں نے دہاں کھڑے ہو کر یہ تصور کیا کہ وہ چیز کو دھر سے آئے تھے۔ آسان کا وہ کون سا گھنڈرا تھا جہاں وہ ریڈ سینٹر کی جانب ہوئے ہو لے چل آئے تھے اور وہ کون سی سڑیت ہے جس میں ان عمارتوں کے ذہنے جانے سے ملے اور دھول کے باول انڈتے آتے تھے اور ان میں پریشان حال شہری بھاگ رہے تھے۔ اس لئے بھی کہ امریکی تہر کا ملبہ اور بے وجہ تھوں کی دھول تو ہم پرانی آتی ہے اور ہم بھاگ رہے ہیں۔ ہم اور کر بھی کیا سکتے ہیں۔ بقول میاں محمد۔ ماذے دا کی کم محمد۔ فس جانایا رونا۔ ایک ناتوان شخص اور کر بھی کیا سکتا ہے۔ بھاگ جائے گا یا بینچھ کر رونے گما۔

درلڈز ریڈ سینٹر کی سائٹ کے ایک گونے پر ایک ایسا سپر شور ہے جہاں مشہور عالم فیشن گھروں اور ڈیزائزرز کے خصوصی ملبوسات مردانہ، زنانہ و پیگانہ در عالمی قیمت پر دستیاب ہوتے ہیں اور دہاں بے پناہ رہیں ہوتا ہے۔ میں اس سپر شور کے فٹ پاٹھ پر اپنے وہیان میں گم کر کیا کھویا کیا پایا اپنے آرہا تھا جب نیویارک کے گھنے بھوم میں سے کلوں پر سے ٹھکتی ہیں اور پاریک لس کے بلاوزوں میں خوش بدن ہوتی عورتوں۔ مہنگی نایجوں اور سڑوں میں حرکت کرتے مردوں۔ اور جھوٹتے ہوئے سیاہ فاموں اور کھوئے گھنے چینی، جاپانی سیاہوں کے بھوم میں سے ایک موٹا نازہ

مصدقہ تھے۔

اس ہمدرم دیریں سے ملاقات نے مجھے خوش کر دیا اور میں نے شکایت کی کہ قبلہ آپ نے نمودار ہوتے ہی کیا بیان داغ دیا کہ یہ سب میرا ہی کیا دھرا ہے۔ اور ڈیمنشنر کی تباہی میں میرا ہاتھ ہے۔ آس پاس اگریشل سکیورٹی کا کوئی اہلکار ہوتا تو یہ بندہ تو جان سے گیا تھا۔ وہ ایک مرتبہ پھر مجھ سے بٹکلیں ہوئے اور سکراتے ہوئے کہنے لگے ”تارڑ صاحب انگریزی میں تھوڑا کہا تھا۔ بنجالی میں کہا تھا۔ اور ٹھیکہ بنجالی میں کہا تھا جو بنجا ہوں کوئی سمجھنیں آتی تو امریکیوں کو خاک پلے پڑے گی۔ اور سنائیں جائیں جاہی برادر۔ وہ جو سلیٹ صاف کروادے کے تھے ج پر تو وہ ابھی تک صاف ہے یا اس پر ہر یہ گناہوں کا اندر راج ہو چکا ہے؟“

میں نے اس کا دبوائے کے کاندھے پر ہاتھ رکھ کر کہا ”شاہ جی۔ اگر سلیٹ کوری اور صاف ہی رہے تو پھر ایک اور حج کی مجنحاش کیسے نکلے گی۔“

”تو آپ دوبارہ حج کے لیے آئیں گے؟“

”جی تو چاہتا ہے۔“

”تو پھر مجھے اطلاع کرو سمجھے گا۔ میں اب فارن سرڈی سے ریٹائر ہو چکا ہوں اور میری سلیٹ پر بھی کچھ دھتے ہیں تو اسکے حج کریں گے۔“

اس دوران موبائل پر اُن کی یہیں کا، وہ اُس سورہ میں جہاں کہیں بھی تھیں پیغام آگیا کہ دیکھو میں ابھی ایک دیکھنے خریداری میں لگا ڈیں گی۔ میرا انتظار کرتا۔ ادھر ادھر نہ ہو جانا۔“

چنانچہ یوسف شاہ صاحب سورہ کے صدر دروازے کے سامنے اپنا کا دبوائے ہیئت ذرا تر چھا کر کے پھر سے تھیمات ہو گئے۔

یہ دنیا کیسی محضہ ہے کہ جس میں متنی عرفات اور مزدلفہ کے برابر میں نیویارک آ جاتا ہے۔ ایک احرام۔ فی شریت، نیک اور کا دبوائے ہیئت میں بدل جاتا ہے۔ یہ دنیا ایسی ہی محضہ ہے۔



## ”امریکہ کا شاہی خاندان.. بوڑھئے بچے، اپا بھج اور گستے،“

کہا تو یہی جاتا ہے کہ امریکہ ایک مکمل جمہوریت ہے جس میں رائٹی یا باوشاہی کی کوئی مجنحاش نہیں۔ امریکی تو ایسے مخزے مراجع کے ہیں کہ وہ رکی لباس تک پسند نہیں کرتے۔ میرے ایک دوست امریکہ میں قیام پذیر ہوئے تو کسی امریکی کے ہاں ڈنر پر گئے تو ذرا بن ٹھن کر گئے اور ایک عدو سیاہ سوت زیب تن کر گئے۔ ان کو دیکھتے ہی میزبان نے جو ایک ہیں اور بوسیدہ فی شریت میں ملبوس تھا نہیات درجیہ ہو کر کہا ”کیا تم کسی کے جزاے میں شریک ہو نے کے بعد سیدھے ہمارے ہاں آ رہے ہو۔“ ایسے لوگوں کے سامنے اگر ایک عدو باادشاہ اپنے شاہی لباس میں سر پر تاج رکھ کر سامنے آ جائے تو وہ یقیناً اس سے پوچھیں گے کہ یہ فونی میں۔ کیا کسی فتنی ذریں میں شامل ہونے کے لیے جا رہے ہو۔ لیکن اس روئی کے باوجود یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ امریکی شدید طور پر اس احساس سکتری میں بتلا ہیں کہ آخر ہم دنیا کی سب سے بڑی پر پاؤر ہیں اور روئے زمین پر صرف ایک ہی ملک ہے امریک۔ باقی سب تو کاٹھ کبڑا ہے اور اس کے باوجود ہمارے ہاں کوئی باادشاہ ہے اور نہ کوئی ملک۔ چنانچہ وہ ہم و وقت کی ہیرو۔ باادشاہ یا ملک کی تلاش میں رہتے ہیں۔ یہاں تک کہ کبھی تو وہ ایک سوکھی سرڈی جیکو لین کینیڈی کو ملکہ بنا لیتے ہیں جس کے بدن پر ہر لباس ایسے نظر آتا تھا جیسے ایک بیگر سے لٹک رہا ہو بلکہ بیگر سے لٹک ہوئے لباس میں پھر بھی کچھ جاذبیت ہوتی ہے اور کبھی وہ جیک کینیڈی کو باادشاہ بنا لیتے ہیں جس نے امریکی تاریخ کی سب سے بڑی فاش غلطیاں کیں۔ بے آف پگ کا کیوں باپر حملہ اور کیوں میراں مٹلے پر

ٹرینک رک جاتی ہے.. نیویارک کے ففتوہ ایونیو پرفٹ پاٹھ پر چلتا ہوا ایک شم اپاچ ٹھنڈا ہاتھ کا اشارہ کرتا ہے کہ میں سڑک کے پار جانا چاہتا ہوں تو ہر شے قسم جاتی ہے اور وہ لکنگ اتاؤ ہوا طمینان سے دوسروی جانب چلا جاتا ہے یہ میں نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے.. لوگ ان کو راستہ دیتے ہیں.. جہاں آس پاس میلوں تک کار پارک کرنے کے لیے جگہ نہیں ہوتی وہاں اپاچ لوگوں کے لیے پارکنگ مخصوص ہے.. بسوں میں عقبی دروازہ ان کے لیے وقف ہے.. ڈرائیور اپنی نشست سے انٹھ کر کسی بوڑھے یا اپاچ ٹھنڈھ کو سہارا دے کر اندر لاتا ہے.. اگر وہیں چیزیں پر ہے تو وہ اسے انھا کر بس میں رکھتا ہے اور پھر اس ٹھنڈھ کو بٹھا کر اپنی نشست پر واپس جاتا ہے.. اور یاد ہے کہ نیویارک کی سشم کا ڈرائیور اپنی ذات میں ایک دی آئی پی ہے.. اس کی درودی مقدس ہے اور اختیارات نامحدود ہیں جیسے ہمارے ہاں عام طور پر صدر مملکت کے ہوتے ہیں.. اگر آپ اس کے ساتھ بحث کریں گے یا شومی قسمت سے اسے کوئی دھمکی دیں گے تو اگلے دس برس آپ کی قسمت میں قید ہو گی..

ایک اپاچ ٹھنڈھ کی بھی وقت فون پر اطلاع کر سکتا ہے کہ میں نے شہر میں فلاں مقام پر کسی دوست سے ملاقات کرنی ہے یا کسی ضرورت کے تحت جانا ہے اور یہ فاصلہ اتنا طویل ہے کہ بس یا میزرو میں سفر کرنا میرے بس کی بات نہیں تو اس کے گھر ایک گاڑی ڈرائیور سیست پہنچ جائے گی کہ عالی جاہ حکم پہنچیے کہاں جانا ہے..  
بوڑھوں کے لیے بھی اسی نوعیت کی بے شمار سہولتیں ہیں..  
تیسری رائملی چوپ کی ہے..

وہ بے شک کتنے ہی بد تمیز اور ناقابل برداشت کیوں نہ ہوں اور وہ اکثر ہوتے ہیں آپ انہیں جھٹک نہیں سکتے.. ڈائٹ ڈپٹ نہیں کر سکتے.. اور اگر آپ نے انہیں ایک ہلکی ہی چیز رسید کر دی اور کسی بھائی نے پولیس کو روٹ کر دی یا اس پنجے نے کردی تو آپ جیل کی ہوا کے مزے لوٹ سکتے ہیں..

آپ نہایت طمینان سے نزدیکی شاپنگ سنٹر یا کسی ریستوران کی طرف کار میں جا رہے ہیں تو یکدم آپ کے آس پاس ٹرینک مدم ہونے لگتی ہے.. ایک سر ایسی گئی کی پھیل جاتی ہے.. کاروں کی بریکیں لگ رہی ہیں اور ایک عجیب سی مخلوق ہلکی جکھٹیں پہنے ہاتھ میں بورڈ اٹھائے

ویسا کو اسی جنگ کے قرب لے آتا اس کی واضح مثالیں ہیں..  
جب انہیں حق مج کی رائملی نہیں ملتی تو وہ اپنی رائملی خود تحلیق کر لیتے ہیں.. اپنے ہیر و زکو خدا بنا لیتے ہیں.. کھلاڑی.. ادا کار، گلوکار، ٹیلی ویژن میزبان، فیشن ماؤل، باور چی، کار ٹوں کردار، بلند عمارتیں، موسیقار، کالم ہجار، ارب پی، فائر فائز، فیشن گھر.. یہ سب ان کی رائملی ہیں اخباروں، رسالوں، ٹیلی ویژن اور میل بورڈز پر یہ باوشاہ اور ماکائیں راجح کرتی ہیں.. ایلوس پر ملے ایسے بے سرے گلوکار کا گھر ”گر لیس لینڈ“ ان کے مقامات مقدسہ میں سے ایک ہے.. وہاں پھولوں کے چڑھاوے چڑھا کر نہیں انتہے ہیں اور آنسو بہاتے ہیں..

پیٹلور گر ڈپ کے جان لینمن کو وہ روڈی لینس سے زیادہ جانتے اور مانتے ہیں.. اس نے ایک بار اپنی بوڑھی اور بدہیت جاپانی بیوی یوکو کے ساتھ سٹریل پارک میں سیر کی تو پارک کا وہ حصہ اس کے نام سے پہچانا جانے لگا..

اس امریکی رائملی میں آپ کو دور دوستک کوئی فلسفی، شاعر، اویب، مصور یا کلاسیک گلوکار یا موسیقار نظر نہیں آئے گا.. کوئی چو مکی، وہٹ میں، سائس، بیک، اینڈر یو دہا نہ یا روشنخاکن نظر نہیں آئے گا..

ویسے تو اپنے گریبان میں جما نکنے سے بھی ہمیں وہاں یہی معاملہ ملے گا.. البتہ ہمارے ہاں ہیرو کے پیانے ذرا بدل جاتے ہیں.. اور ان میں سے پیش قتل و غارت کرنے والے نہ ہیں جنونی، تکوڑا باز، ایم بمانے والے اور قوم کو بے وقف بانے والے ہوں گے.. ڈاکٹر عبدالسلام، فیض، منٹر، چھٹائی، صادقین یا بڑے غلام علی خان اور روشن آراء، گیم نہ ہوں گے.. ایدھی تو ہر گز نہ ہوں گے.. لیکن ہم کیوں اپنے گریبان میں جما نکلیں ہم نے تو امریکہ کو مطلعون کر کے کیڑے نکالنے ہیں.. ان سب کے سوار اصل امریکہ کی اصل رائملی.. اصل شاہی مخلوق کوئی اور ہے.. جن کے لیے ٹرینک رک جاتی ہے.. لوگ ایک جانب ہو کر متوب کھڑے ہو جاتے ہیں تاکہ وہ گزر جائیں ان کی شان میں گستاخی نہیں کی جاسکتی.. یعنی بوڑھے، بچے، اپاچ اور سکتے.. بلکہ اول نمبر پر سکتے ہیں اور بقیہ شہزادی ایک کے بعد آتی ہے..

بوڑھے اور اپاچ لوگ یہاں دی آئی پی ہیں..  
جہاں امریکی صدر یا ریاست کے گورنر کے لیے کچھ بھی نہیں رکتا وہاں ان کے لیے

تحمل کا مظاہرہ کر رہے ہیں.. میرے سامنے اس بچی نے اباجی کے پاؤں پر آپنا پاؤں اس زور سے پٹھا کر دے بلبا اٹھے۔ لیکن اس کے باوجود نہ اسے ڈانگا اور نہ اسی جھانپڑ رسید کرنے کے لیے ہاتھ کو خفیہ یعنی حرکت دی جب کہ میراجی چاہ رہا تھا کہ اس بچی کی مناسب پہائی کرو دوں۔ اس کے باوجود والد صاحب کبھی سکراتے ہیں کبھی اس کی منت سماجت کرتے ہیں پر نہ ڈانتھتے ہیں اور نہ ہاتھ انداختے ہیں۔ اگر وہ ایسا کرتے تو پولیس تو شاید بعد میں آتی پہلے فیری میں مواد سافر نہ صرف ایسیں ڈانٹ ڈپٹ کرتے کہ ہائے ہائے ایک بچی کو ڈانتھتے ہو بلکہ شاید دو کوب بھی کرتے۔ بچوں کے حقوق کی انتہا یہ ہے کہ اگر ایک سکول جانے والا پچھوں اٹھا کر مقامی پولیس کو اطلاع کروے کہ جناب دوہائی ہے میرے اباجی میری پہائی کرنے کی خاطر ہاتھ انداختے کا رادہ کر رہے ہیں تو اباجی فوراً اندر۔

ای سلسے میں ابھی کچھ عرصہ پیشتر کراچی ائمپریوٹ پر ایک ایسا منظر نظر آیا تھا جو اپنے پاکستان میں ایک معمول کی بات ہے اور اس منظر کی رہبری سلگی مخلوقوں اور گھروں میں ہوتی ہی رہتی ہے۔ البتہ یورپ سے آنے والی فلاٹ پر سے اترنے والے ایک باپ بیٹے کے درمیان ایسا منظر قدرے غیر معمولی تھا۔ یعنی یہ باپ بیٹا نہایت نارمل انداز میں جہاز سے اترے لیکن جونہی وہ کشم اور پاسپورٹ وغیرہ کی چیزیں گے کے بعد ائمپریوٹ کے لاڈنگ میں چکنچڑی لگے تو والد صاحب بنا کی تردد کے اپنے میں انہیں برخوردار کو دھا دھم پینٹے گے۔ برخوردار آگے آگے اور بزرگوار نہایت غصہناک حالت میں چکھاڑتے ہوئے اس کے پیچھے پیچھے اور اسے لکا کر رہے ہیں کہ کم جنت اب بلا پولیس کو۔ خبیث۔ دیوٹ کے نیچے۔ برطانوی شہری بنا پھرتا ہے۔ برخوردار جب قابو آ جاتا تو اسے ایک اور جھانپڑ رسید کر کے کہتے اب بلا پولیس کو۔ سچے اب ہم پاکستان میں ہیں تمہارے برطانیہ میں نہیں ہیں نا خلف۔ اس نا خلف کی جب مناسب مرست ہو پھر تو اس منظر کے تماشا یوں نے مناسب جانا کہ کافی ہو چکی ہے چنانچہ انہوں نے معاملہ رفع دفع کرنے کی کوشش کی تو والد صاحب نے باقاعدہ آنسو بھاتے ہوئے کہا دیکھئے ہم انگلینڈ میں رہتے ہیں اس نا خلف کو میں پہلا ساتھ پڑھ بھی رسید کر دیتا تھا تو یہ مجھے دھمکیاں دیتا تھا میں پولیس کو بولاوں گا اور ایک بار اس نے فون کر کے بلا بھی لیا اور مجھے پولیس شیشن لے گئے اور ایک رات حوالات میں رکھا کہ شاید یہ کوئی نفیقاتی مریض ہے۔ یہ ہے آج کل کی اولاد۔

جن پر جلی حروف میں ”ٹاپ“ لکھا ہوتا ہے آپ کا راست روک لتی ہے۔ لگتا ہے یہ خلائی مخلوق ہے جو ”ٹاپ“ کا بورڈ لکھا کر آپ کو انغوادر کے اپنے سیارے پر لے جائے گی۔ ہر نوعیت کی بڑی بیک اس مخلوق کو دیکھتے ہی رُک جاتی ہے۔

کھلتا ہے کہ یہ بچوں کے کسی سکول کا چشمی ٹائم ہے۔ یہ مخلوق ہے میلی جیکٹوں والی دراصل پارٹ نام مخلوق ہے یعنی بڑی بیک روک کر سکول سے انتہا ہوئے بچوں کو سڑک پار کروانے والے لوگ ہیں۔ ان میں سے بیشتر بڑھے ہیں۔ کچھ گھر بلو خواتین ہیں جو چند ڈالر کانے کے لیے آگئی ہیں اور کچھ ایسے ہیں جو مقامی جیل سے آئے ہیں۔ جن کی سڑا میں چند ماہرہ گئے ہیں تو انہیں باہر کی ہوا لگوانے کے لیے یہ ڈیوٹی سونپ دی جاتی ہے۔ اور جن چھوٹے شیطانوں کے لیے یہ تردد کیا جا رہا ہے۔ وہ بیشتر نہایت بد تیز سائکلوں پر روسکیں پر۔ کافیوں پر پلگ لگائے موسقی سنتے اور سرد ہستے۔ جیغم چباتے۔ شہزادوں کی مانند اپنی من مرضی سے کہیں سے بھی سڑک پار کرنے لگتے ہیں۔ ایک کار سوار کے لیے یہ سب سے بڑا خطرہ ہوتے ہیں کہ آپ کی کار آپ کے سے باہر بے قابو، وہ اگر امریکی صدر کو جاگ کرائے اور اسے زندگی بھر کے لیے اپاچ کر دے تو بھی آپ کے نئے نئے کے امکانات ہو سکتے ہیں لیکن اگر آپ کی کار ایک سچے کوچہ بھی گئی ہے تو آپ زندگی بھر کے لیے گئے۔

ای طور امریکہ میں سکول کی پیلی بس بھی خطرے کا سب سے بڑا انسان ہے۔ یہ بس بچوں کو بخانے کے لیے کہیں بھی رک سکتی ہے۔ رکتی ہے تو اس کے پہلووں میں سے ”ٹاپ“ کے سرخ نشان برآمد ہو جاتے ہیں اور پھر آس پاس کی ہر شے قسم جاتی ہے جب تک وہ رکی رہے گی بڑیک کی کائنات رکی رہے گی۔ وہ چلے گئی تو نظم استی اس کے پیچے پیچھے چلے گا۔

جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں امریکی سچے اپنے ان حقوق سے آگاہ ہونے کے باعث خاصے بد تیز اور بے ہودہ ہوتے ہیں۔ میں اس روز جسم آزادی کی جانب جانے والی فیری پر سوار تھا اور دہاں ایک صاحب ہیں جن کا بچہ غیر ملکی ہے لیکن ان کے بچوں کا لہجہ سر امریکی ہے تو ان میں ایک دس برس کی بچی ایسی ہے کہ خواہ مخواہ اس کی پہائی کرنے کو جی چاہے۔ بے وجہ ضد کر رہی ہے۔ بوس بس کرتی منہ بورتی مسافروں کو زوج کر رہی ہے اور چپ ہونے کا نام نہیں لتی۔ جس کے پیک اپنے والد صاحب کے منہ پر مار رہی ہے اور والد صاحب ہیں کہ دانت پیتے کچکا تے

نیچے سہلاتے ہیں اور اس کے باوجود وہ رنجیدہ اور اداس رہتا ہے تو آپ اتنے کھو تو نہیں ہوں گے کہ چند سو ڈالر بجائے کے لیے اس کا نفیاتی علاج کروانے سے گزیر کریں یا پھر آپ کی ذار لگ کنیا ایک نہایت چند سو روپے کے قریب سے گزرتی ہے اور یہ جان میں آ کر اپنی دم بھی کھڑی نہیں کرتی تو نفیاتی چارہ گروں کے پاس اس کا بھی تو کوئی علاج ہوگا۔

امریکہ اور یورپ میں جہاں انسانی حقوق کی تعلیمیں ہیں وہاں کتوں کے حقوق کے لیے بھی متعدد سوسائٹیاں ہیں جو ہر وقت سرگرم عمل رہتی ہیں اور ان کی تقدیم کا نشانہ زیادہ تر کو دیا کے لوگ ہوتے ہوں کیونکہ وہ کتوں کو لکھاتے ہیں۔ چشمہ بیرون کی تغیر کے دران ایک کو ریاضی کمپنی بھی اس پر ویجیٹ میں شریک ہوئی۔ جہاں اس کمپنی کی رہائشی کا لوٹی چیز چند ہفتوں میں ان کے آس پاس کے دیہات میں کتوں نے بھونکنا بند کر دیا صرف اس لئے کہ وہ کوئین ان سب کتوں کو نوش کر گئے۔ یہ خرچ کچھ دو دو راز کے دیہات تک پہنچتے توہاں سے دیہاتیوں کے ڈیلی یکشن آنے لگے کہ پلیز بھی ہمارے گاؤں میں بھی قدم رنج فرمائیے ہم آوارہ کتوں سے بہت نگ آچکے ہیں۔ بھی نہیں معلوم کویاں لوگ کتوں کو کیسے کھاتے ہیں۔ کون ی ڈشیں بناتے ہیں۔ کشا کڑا ہی۔ کشا روست۔ کشا پالک۔ کشا گوئی یا کشا برگ بناتے ہیں لیکن مجھے یہ معلوم ہے وہ نوڈل سوپ کے بجائے پوڈل سوپ بناتے ہیں۔

تلخے شاہنے اگر یہ کہا تھا کہ۔ کئے تھوں ائے۔ تو امریکی کتوں کے بارے میں کہا تھا جو انسانوں سے کہیں بلند درجات پر فائز ہیں۔

نیویارک میں میرے سب سے پسندیدہ خوش نما اور آڑٹک علاقے گرین اچ ٹیچ میں آوارہ گردی کی ایک شام میں ایک دکان ایسی دیکھی جس کے شوکیس میں طرح طرح کے ماذل کئے تھے جو نہایت ویدہ زیب سویٹر پینے نماش پر تھے ان کے چجزے کے پیٹھی سویٹروں کے رنگوں سے مچ کرتے تھے۔ نیویارک میں اگر گری آتی ہے تو ایک کنڈی شہزادہ رات چلتے ہیں اور اگر سردی پڑتی ہے تو قیامت کی پڑتی ہے چنانچہ اس سردی کو سہارنے کے لیے کتوں کے کیسے کیسے خوش نظر رنگوں کے اونٹی سویٹر ڈینا کئے گئے تھے۔ ان سویٹروں کی قیمت اتنی ہوش رہاتی کہ انہیں انسان نہیں صرف کئے پہن سکتے تھے۔ ادھر ہماری پسمندگی ملاحظہ کیجیے کہ اگر اتفاق سے ہمارے گھر میں ایک پالو کٹا ہے اور سردی شدید ہے اور ہم اس کے لیے بہت اہر رقین القلب ہو

چنانچہ قابل فہم طور پر امریکہ میں آباد پاکستانی اپنے بچوں پر ہاتھ اٹھانے سے گزیر کرتے ہیں اور ان میں سے بعض اس دن کا انتظار کرتے ہیں جب وہ کراچی یا لاہور ایئر پورٹ پر اپنے برخوردار کے ہمراہ اتریں گے۔ اور پھر وہ کے ارمان پورے کریں گے۔ لیکن جیسا میں نے عرض کیا اصل رائٹلی کرنے ہیں۔

آپ بے شک ایک انسان کے منہ لگیں نہ لگیں ایک کئے کے منہ لگنا ایک اعزاز ہے۔ ہر گوری اتنی بار اپنے بوائے فریڈیا خاوند کے منہ نہیں لگتی جتنی بار وہ اپنے کئے کے منہ لگتی ہے۔ اور کئے کو منہ لگا کر جب وہ اپنے بوائے فریڈیا خاوند سے رجوع کرتی ہے تو اسے کہتی ہے کہ سویٹ ہارت تم ذرا اپنے وانتوں کو واچھی طرح برش کر کے آٹھ بھارے منہ سے بوآ رہی ہے۔ اسے اس نوعیت کی شکایت بھی کئے سے نہیں ہوتی اور اس قسم کی کتابوی برس عام ہوتی ہے۔ آپ نہایت آسانی سے سٹرل پارک یا پارک ایونیو میں ٹھلاٹے جانے والے کتوں کے منہ پر دنیا کی بھیگی ترین لپٹکوں کے نشان ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ ہمارے زمانوں میں یعنی نوجوانی کے زمانوں میں گلوکارہ کوئی فرانس کا ایک گیت ”لپ سنک آن یوکا لار“ بہت مشہور ہوا تھا اور یہار لوگ اس کی دھن پر رقص کرتے پاگل ہو جاتے تھے۔ اور کوشش کرتے تھے کہ ان کی قیص کی کار پر بھی لپ سنک کا سرخ نشان ہو جو تجھی ہو سکتا تھا اگر خاتون اناڑی ہو ورنہ نشانہ کہاں چوکتا ہے۔ ہم بھولے باو شاہ تو یہ سمجھتے تھے کار سے مراد قیص کا کار ہے۔ اب جا کر کھلاہے کہ کار لر تو کہتے کا ہوتا ہے۔ اس کے گلے کا پٹہ کار ہی تو کھلاتا ہے۔ چنانچہ سٹرل پارک اور پارک ایونیو میں ٹھلاٹے جانے والے کتوں کو دیکھ کر وہ گیت پھر سے یاد آتا تھا۔ لپ سنک آن یوکا لار۔

کتوں کے یہوئی سلوون اور نہلانے دھلانے، ناخن کاٹنے، شیپور کے بال سوارنے اور سجائے کے تھے تو پرانے ہو چکے۔ ابھی پچھلے نوں ہی این ایں پر مختلف منافع بخش پیشوں کے حوالے سے ایک پروگرام دکھایا جا رہا تھا اور اس میں ایک آٹھ ماہ کا کورس تھا جس کے دوران آپ صرف کتوں کی نفیاتی الجھنوں کو حل کرنے کی تعلیم حاصل کرتے ہیں۔ ایک طالب علم کا کہنا تھا کہ اگر چاہے کئے اتنے پسند نہیں لیکن اتنے مختصر کورس کے بعد اتنا زیادہ کمائی کسی اور پیشے میں نہیں۔ مثلاً ایک کتاب صح سویرے رنجیدہ نظر آ رہا ہے۔ جھٹ کو گھوڑا جا رہا ہے شاید زندگی کی بے شانی پر غور کر رہا ہے یا اپنی خودی کو بلند کر رہا ہے۔ آپ اسے گلدیاں کرتے ہیں، چوتے ہیں۔ گردن کے

نہ ہی یہ ذوق گدائی سے آشایں کہ انہیں تو چاندی کی طشتہ میں ہر شے پیش کی جاتی ہے۔ ذوق گدائی تو ہماری قسمت میں لکھا گیا۔

زمانے کی پھٹکار بھی ہم پر۔

جہاں بھر کی دھنکار بھی ہم پر۔

غلاظت میں گھر ہم کرتے ہیں۔ نالیوں میں بیرے ہمارے ہیں، ٹھوکریں ہم کھاتے ہیں اور فاقوں سے اکتا کہ ہم مر جاتے ہیں۔

کوئی احساس ذات دلانے کے لیے آتا ہی نہیں۔ کوئی ہماری سوئی ہوئی دم ہلاتا ہی نہیں۔ اور شاید کوئی آئے بھی نہ۔ اگر آنا ہوتا تو آچکا ہوتا۔ تو ہم کیا۔ ہمارے کتنے کیا!

دیسے امریکہ میں بھی مظلوم کئے ہیں اور ان پر ایسے ایسے مظالم ڈھائے جاتے ہیں کہ دل خون ہوتا ہے۔ میرے امریکی تصویری الہم میں نائسر سکورز میں تھنچی ہوئی ایک ایسے ہی مظلوم اسیشن کئے کی تصویر چپا ہے جو رنجیدہ اور الناک ٹوٹھی ہائے فٹ پاٹھ پر سے گزرنے والوں کو بے چارگی سے تگ رہا ہے۔ آنکھیں بھی ہوئی۔ ٹکل پر ان مظالم کی پر چھائیاں جو اس پر ڈھائے گئے۔ اس کے برابر میں ایک بورڈ پر ہاتھ کی لکھی ہوئی ایک تحریر اس کا نوحہ میاں کرتی ہے۔

”یہ سنا کوڑے کے ایک ڈھیر پر لاچار پر اسک رہا تھا۔ یہ کئی روز سے بھوکا تھا اور مرنے کے قریب تھا۔ کوئی تہذیب سے عاری وحشی شخص اسے دہاں اکیلا چھوڑ گیا تھا۔ اس بے چارے کئے کو کوڑے کے ڈھیر سے نکال کر اس کی یتارداری کی گئی۔ اس کا علاج کیا گی اور کھلایا پلا گیا۔ نہ لایا گیا لیکن یہ بھی تک سکتے کی حالت میں ہے۔ بھونکتا تک نہیں۔ دم بھی نہیں ہلاتا۔ ایسے ہولناک تجربے کے بعد یہ نارمل نہیں ہو سکا۔ دم تک نہیں ہلاتا۔ اور ایک نفیاتی مریض بن گیا ہے جو اپنا ارضی نہیں بھول سکتا۔ اس کا علاج کروانے کے لیے اسے نارمل زندگی کی طرف لوٹانے کے لیے محض ڈھائی ہزار ڈال درکار ہیں۔ آپ بے ٹک دو تین ڈال رعنایت کر دیں۔ آپ یہ تو نہیں چاہیں گے ایک معصوم کھا بیٹھ کے لیے ایک نفیاتی مریض بن جائے اور کبھی نہ بھوکے۔ کبھی دم نہ ہلا کے۔ اگر آپ نیہیں چاہتے تو دل کھول کر اس مظلوم کی دوستیجی۔“

جا گئی تو زیادہ اسے لندے بازار سے خرید کر کوئی پرانا سویٹر چڑھادیتے ہیں۔ یہیں بھی ہم تیسری دنیا کی اقوام کا امریکہ اور یورپ سے کیا موازنہ۔ ان کے کتنے بھی ہم سے اٹھجھے ہم سے اوپر۔ ان کے کتوں کے کالروں پر دنیا کی مہنگی ترین لپٹ سنک کے نشان اور ہمارے کتنے ہم ہیں۔ گلیوں کے آوارہ بے کار کئے۔ پاکستان بھر کے کتنے فیض کے کتنے۔

یہ گلیوں کے آوارہ بے کار ٹھنٹے کہ بخشا گیا جن کو ذوق گدائی زمانہ کی پھٹکار سرمایہ ان کا جہاں بھر کی دھنکار ان کی کمائی نہ آرام شب کو، نہ راحت سویرے غلامت میں گھر، نالیوں میں بیرے جو بگزیں تو اک دوسرے سے لڑا دو ذرا ایک روٹی کا لکڑا دکھا دو ہر ایک کی ٹھوکریں کھانے والے یہ فاقوں سے اکتا کر مر جانے والے یہ مظلوم مخلوق گر سر اٹھائے تو انسان سب سرشی بھول جائے یہ چاہیں تو دنیا کو اپنا بنا لیں یہ آقاوں کی بڈیاں تک چا لیں کوئی ان کو احساس ذات دلا دے کوئی ان کی سوئی ہوئی دم ہلا دے۔

یہ کتنے جن کی شان میں بیان کر رہا ہوں۔ یہ ہماری گلیوں کے۔ جن گلیوں میں ہم زندگی برکرتے ہیں۔ آوارہ اور بے کار کتنے نہیں۔

اور بیماری کون دور کرے۔ فرض کیجیے اس بچے کے سامنے دھرے ذہنے میں لاکھوں ڈالر ڈال دیئے جاتے ہیں تو بھی کیا گاہنی ہے کہ یہ قم اس کی بہبود پر صرف کی جائے گی۔ اس کے آبائی ملک کے بے ایمان لیڈر اسے اپنے سوکھ اکاؤنٹ میں جمع نہیں کروادیں گے۔ یہ بھی تو ممکن ہے اس بچے کو انہی لیڈر ووں نے وہاں بخمار کھا ہوتا کہ وہ ان کے لیے ”کمائی“ کرتا رہے۔

یہاں اُس عرباتی بچے کو بھی بخایا جا سکتا ہے جس کی دنوں ناکلیں اور دنوں ہاتھ مرکی جملے کے دروان اس کے بدن سے الگ ہو کر اس کے گھر کے گھنڈر میں ایک دیوار کے ساتھ چک گئے تھے۔ جانے وہ بچے کیسے گیا تھا اور اب گوشت کا بنا، وہاں کامل لو تھرا سالگی تھا۔ تو اگر اس بچے کو یہاں بخھادیا جائے۔ نہیں وہ بینہ تو نہیں سکے گا البتہ اسے رینگ کے سہارے وہاں چند لمحوں کے لیے قائم کیا جا سکتا تھا۔۔۔ وہ لڑک کر اوندھے منگر جائے تو یہ بھی ایک دردناک پوز ہو گا۔ تو اس کے برابر میں جو بورڈ آؤیزاں کیا جائے گا اس پر کیا عبارت ہو گی۔ سب جانتے ہیں کہ کیا عبارت ہو گی۔ تو کیا اس کے سامنے رکھے ذہنے میں بھی کچھ ڈالر ڈالے جائیں گے یا نہیں۔ دیے یہ مفروضہ کہ نائمنز سکور کے فٹ پاٹھ پر ایک لو تھڑے بچے کی نہائش کی جائے قابل عمل نہیں کیونکہ اسے انسانیت کی تذلیل قرار دے کر اسے فوری طور پر وہاں سے ہٹا دیا جائے گا۔ یہ مفروضہ میں نے بہت بعد میں ایک پاکستانی نژاد امریکی کے سامنے رکھا تو وہ کہنے لگا ”تاریخ صاحب یقین کیجیے عام امریکی نہایت ہی حصاس اور نرم دل کا مالک ہے۔۔۔ وہ اس بچے کے لیے اپنا سب کچھ نہیں میں گے۔۔۔ آپ جانتے ہیں کہ عراق بچک کے خلاف امریکہ میں مظاہر ہے ہوتے رہتے ہیں جس میں لاکھوں لوگ شرکت کرتے ہیں جو صدر بیش کو ایک جنگی محروم گردانے ہیں اس پر جنگی جرائم کے ارتکاب کا مقدمہ چلانا چاہتے ہیں۔۔۔ بے شمار ایسی تختیں ہیں جو اس جنگ کی ہولناکیوں کے خسار پھوپھو کے لیے فندز جمع کرتی ہیں۔۔۔ ایسے پھوپھو کے اخراجات برداشت کر کے انہیں امریکہ لا کر علاج کرواتی ہیں۔۔۔ جو چاہے آپ کا حسن کشمیر ساز کرے۔۔۔ چاہے ایک نکتے کے لیے کرے چاہے ایک عرباتی بچے کے لیے کرے۔۔۔

چنانچہ امریکہ میں کتوں کا شیش ایک رائٹنی کا ہے۔۔۔

مجھے شاید کسی نے انتباہ کیا تھا یا یونہی یہ خیال میرے ذہن میں جزیں پکڑ گیا تھا کہ اگر امریکہ میں آپ کسی نکتے کی جانب گھوکر کو یکیں تو اس کا مالک آپ پر ہمک عزت کا دعویٰ کر سکتا

کتنے کے آگے ایک چھوٹا سا ذہبہ دھرا ہے۔

فٹ پاٹھ پر چلتے لوگ کتنے کو ایک پر ملاں کیفیت میں لا چار دیکھ کر رکتے ہیں۔۔۔ اس کی حالت زار کے بارے میں بورڈ پر پڑھتے ہیں اور ہر درس اٹھیں جس اس کافیاتی علاج کروانے کی خاطر حسب مقدور چند ڈالر ڈالے میں ڈال دیتا ہے۔ قریب ہی کتنے کارکھوالا آہنی جنگلے کے ساتھ نیک لگائے ہیں کہ ایک ٹین میں سے گھونٹ بھر رہا ہے اور ڈالر ووں سے لبریز ہوتے ذہنے پر نظر رکھے ہوئے ہے۔۔۔ میں ایسا کھلور دل تھا کہ اس مظلوم کتنے پر توں نہ کھا سکا۔۔۔ اس جیسے لاکھوں کتنے ہمارے ہاں مظلوم تھے۔۔۔ فٹ پاٹھوں، گلیوں، کوٹھریوں میں بھی بھی آنکھوں والے بھوکے اور بے بس۔۔۔ اگرچہ وہ کہلاتے انسان تھے۔۔۔ تو اس لمحے نائمنز سکور کے فٹ پاٹھ پر بخاخے گئے اس کتنے کو دیکھ کر میرے ذہن میں ایک عجیب سوال آیا کہ اگر اس فٹ پاٹھ پر تیسری دنیا کے ایک بچے کے بھوکے نا تو اس اور بیمار بچے کو بخھادیا جائے جو اپنی قحط زدہ بڑی بڑی آنکھوں اور تچکے پیٹ کے ساتھ لوگوں کو دیکھے تو اس کے برابر میں جو بورڈ آؤیزاں ہواں پر کیا عبارت ہو گی۔۔۔

”یہ بچہ کوڑے کے ایک ڈھیر پر پا سک رہا تھا۔۔۔ چونکہ قحط زدہ علاقوں کے کتنے بھی فاقہ زدہ ہوتے ہیں اس لیے چند ایسے کتنے اسے سوگھو رہے تھے۔۔۔ یہ کئی روز سے بھوکا تھا۔۔۔ ویسے یہ دس برس کا ہے لیکن مسلسل بھوک کی وجہ سے سکڑ کر پانچ برس کا ہو گیا ہے۔۔۔ اس کے والدین اسے وہاں پھیک گئے تھے کیونکہ وہ اسے مرتا ہو نہیں دیکھ سکتے تھے۔۔۔ یوں بھی مرنے کے بعد اس کی لاش کو دبانے کے لیے ایک گڑھا کھو دنا ان کے بس کی بات نہ تھی کیونکہ وہ بھی بھوکے تھے۔۔۔ اسے کوڑے کے ڈھیر سے اٹھا کر اس کی تیمارداری کی گئی ہے۔۔۔ کھلایا پلایا گیا ہے لیکن سب کچھ اگلی دنیا ہے کہ اس کے معدے کو خوراک قبول کرنے کی عادت نہیں رہی۔۔۔ اس ہولناک تجربے نے اسے ایک نفیاتی مریض بنادیا ہے چنانچہ اس کا علاج کروانے کے لیے۔۔۔“

سوال میرے ذہن میں آیا کہ کیا تھ بھی اس فٹ پاٹھ پر چلنے والے خوش باش اور بے فکرے لوگ اس کے سامنے دھرے ذہنے میں کچھ ڈالیں گے یا اگر رجا میں گے کہ یہ تو ایک بچہ ہے کتنا نہیں۔۔۔ یوں بھی یہ ایک بچہ تو نہیں لاکھوں کروڑوں ہیں تو اتنے ڈھیر سارے بچوں کی بھوک

خوزدہ کر دیا اور میں واپس چلا آیا۔ میں نے بعد میں قریشی صاحب کو یقین دلانے کی کوشش کی کہ بھائی جان وہ تو محض ایک سیاہ بالوں والا کتا ہے۔ بھیر یا ہرگز نہیں لیکن قریشی صاحب نے مجھے ایک طنزیہ سکراہٹ سے نوازتے ہوئے کہا ”تارڑ صاحب۔ میں پر پل رہا ہوں کا جوں کا۔ ذا ریکٹر رہا ہوں مجھے تعلیم کا۔ کیا آپ مجھے اتنا گاؤڑی سمجھتے ہیں کہ میں ایک کٹتے اور بھیر یے میں بھی تمیز نہیں کر سکتا۔ بھیر یا تھا۔“

اور یہ نامعقول بھیر یا ایسا تھا کہ گھر کی چوکی داری کے فرائض تو خیر کی سرانجام دیتا۔ مگر میں کہیں ایک خفیف سا پناخ بھی پل جاتا تو موصوف فی الفور لرزتے ہوئے پانگ کے نیچے گھس جاتے۔ اور پھول کے لاکھ بہلانے۔ پیار کرنے بپکارنے کے باوجود باہر نہ آتے۔ نہایت خوزدہ اور معصوم آنکھوں سے ان کی طرف دیکھتے رہتے کہ ہماری جان پر بنی ہے اور تم ہمیں باہر آنے کو کہتے ہو۔ چنانچہ اپنی پناہ گاہ میں دبکے رہتے۔ تو ایک روز ایک نہایت خوش ادا متعول اور انگریزی میں نہایت دھوئی نیکم صاحب نے ہمارے شیری کو دیکھ کر بے اختیار ”ہاؤ کیوٹ“ کہا اور وہ اسے چوم بھی کتی تھیں اور انہوں نے میری شدید دلکشی یوں کو جواب بھی دال چاول ہاتھ سے کھاتی ہے کہا کہ جی میں تو اپنے کٹتے کو صرف اپنورنڈٹن فوڈ پر پالتی ہوں تو آپ کس چیز پر پالتی ہیں تو میری بیگم نے ناک چڑھا کر کہا کہ میں تو اپنے بھی کچھی روٹوں اور سانپ پر پالتی ہوں اور اگر خرے کرے تو دو جوتے لگا دیتی ہوں سیدھا ہو جاتا ہے اس طرح پالتی ہوں۔ صدر شکر کہ میری یوں امریکہ میں نہیں ہے ورنہ کب کی جانوروں پر قلم ڈھاننے کے جرم میں اندر ہو چکی ہوتی۔ ایک مرتبہ میرے ایک سکول فیلو شوکت اسلام اپنی متعدد انگریز نیٹیوں کے ہمراہ میرے گھر تشریف لائے اور ان کی بیٹیاں شیری پر یوں چھادر ہوئیں کہ اسے ہند وقت چوتی رہیں۔ وہ اُنہیں گیکیں تھیں میری صاحب کو چنکا پڑ گیا اور انہیں جب بھی موقع ملتا ہم سے بوس دکنار کی کوشش کرتے۔ چنانچہ بیگم نے انہیں پھر جوتے لکائے اور وہ سیدھے ہو گئے۔

میں نے جو اپنی ”شیری کہانی“ سنائی ہے تو میں صرف یہ ثابت کرنا چاہتا تھا کہ مجھے کتوں سے چدماں بغرض نہیں۔ اپنے ہم عصروں سے بے شک ہو یکین ان وقار جانوروں کا میں بے حد مدار ہوں یکین۔ امریکہ میں ایک منظر ہر مقام ہر شہر، ہر پارک میں ایسا دکھائی دیتا ہے کہ مجھے ابکا یاں آنے لگتی تھیں۔

ہے یعنی کتنے کی ہٹک عزت کا۔ کہ اس کا دل دکھایا گیا چنانچہ جب میں اپنی بیٹی کے ہاں اور لینڈ گیا تو صبح کی سیر کے دوران احتیاطاً ہر کتنے کو نہایت الفت بھری نظروں سے دیکھتا اور پھر بعد میں اس کے مالک یا مالکن کو واجبی سا ”گڈمارنگ“ وغیرہ کہہ دیتا۔ بلکہ اکثر اوقات جی چاہتا ہے کہ کتنے کو عزت مآب کہہ کر خاطب کیا جائے کہیں عزت میں کوئی کسر نہ رہ جائے۔

آرلینڈ و میں صبح کی میرا پہنچتوں کے ہمراہ کرنے والے امریکیوں میں میری مقبولیت کا نیادی سبب بھی تھا۔

میرے دادا بلال کو جب خبر ہوئی کہ اس کے سر صاحب سیر کرتے ہوئے ہر کتنے کو جھک جھک کرتے ہیں تو وہ کہنے لگا ”انکل ہمارے قانون میں کہیں کوئی ایسی حق نہیں ہے جس کے تحت کتنے کو محض گھورنے سے آپ کے غلاف قانونی چارہ جوئی کی جائے آپ کو کس نے بتایا تھا؟“

”پتا نہیں۔“

”انکل آپ بے شک کتوں کو گھور کر دیکھیں کوئی کچھ نہیں کہے گا۔“ اور یہ مجھ سے نہ ہو سکا کہ اس دوران مجھے ”کتوں کی عزت کرنے کی عادت ہو چکی۔“

صرف گھورنے سے تو نہیں البتہ اگر آپ اپنے پالتو جانور کے ساتھ براسلوک کرتے ہیں۔ اس کی بہبود سے لاپرواں برستے ہیں اور کوئی ہمسایہ شکایت کر دیتا ہے تو مظلوم جانوروں کی مدد کرنے والے سرکاری الہکار آپ کے گھر بے چھاپ مار کر آپ کو گرفتار کر سکتے ہیں۔ یعنی ایک لاغری ہی آپ کو جیل بھجوانے کے لیے کافی ہے۔

ہمارا اولین اور نہایت ہی دل پسند کٹا سیاہ رنگ کا ایک اسیشن تھا جس کا نام میں نے شیری یعنی ڈارنگ رکھا تھا۔ ٹکل سے نہایت خونخوار اور چیر پھاڑ جانے والی خصلت کا کٹا تھا۔ ایک بار میرے ایک عزیز دوست میرے گھر میں جماں کر اور شیری کو وہاں جملتے دیکھ کر فوری طور پر جھنگ واپس چلے گئے اور وہاں سے مجھے خط لکھا تارڑ بھائی فلاں روز میں خصوصی طور پر آپ سے ملنے کے لیے حاضر ہوا تھا لیکن آپ نے جو سیاہ رنگ کا بھیر یا پال رکھا ہے اس کی غراہت نے مجھے

کے باوجود انکار کر دوں کہ اس کے ایک ہاتھ میں میرا ہاتھ ہو گا اور دوسرا ہاتھ میں وہ کوئی والا پلاسٹک بیگ... یہ تو ہو سکتا ہے اگر یہی محاورے کے مطابق کہ مجھ سے محبت کرو اور میرے کئے سے بھی... لیکن اس کے آگے جانے میں دو چار سخت کام آتے ہیں اور وہ اتنے سخت نہیں ہوتے قدرے لیسید اور بد بودا رہتے ہیں..



آپ اپنے کئے کو بے شک روزانہ سیر پر لے جائیے تاکہ اس کی دریش ہو سکے وہ درختوں کے تنوں، کھبوبوں کو سونگھے اپنی ایک ناگ ناگ اٹھا کر ان پر جھپڑ کاؤ کرے لیکن قانونی طور پر وہ عوایی بجھبوں پر پائی نہیں کر سکتا۔ اب کسی بھی کئے کو چاہے کہ وہ کتنا ہی تہذیب یا فاتحہ کیوں نہ ہو یہاں تک کہ امریکی ہوبت ہی اتنی تربیت تو نہیں دے سکتے کہ وہ حوانگ ضرور یہ سے فارغ ہونا ہی ترک کر دے..

چنانچہ ہر عوامی مقام پر بڑے چوکوں میں اور خاص طور پر پارکوں میں ایک ڈبہ آؤیزاں ہو گا جس میں کئے کی پائی کے لیے مناسب پلاسٹک بیگ مفت مہیا ہو گا۔ یعنی اگر آپ گھر سے لانا بھول گے ہیں تو..

اب یہ شاندار منظر کچھ یوں بنتا ہے کہ جیسے جب سے تو نے مجھے دیوانہ بنا رکھا ہے اور سنگ ہر شخص نے اٹھا رکھا ہے تو ایسے یہاں کتوں کے جتنے دیوانے ہیں انہوں نے اپنے ہاتھوں میں پلاسٹک کے بیگ اٹھا رکھے ہیں جن میں وہ کالے بھورے موٹی جوان کا ستا جھاڑیوں، فٹ پاٹھوں اور پارکوں میں کھیرتا ہے صاف دکھائی دیتے ہیں وہ ان موٹیوں کو اٹھا اٹھا کر اس بیگ میں جمع کرتے رہتے ہیں اور وہاں وہ اتنے غیر تہذیب یا نافذ بھی ہرگز نہیں کہ یہ لیسید ارموتی نگے ہاتھوں سے چیزوں بلکہ وہ پلاسٹک کے دستانے پہنے ہوئے ہوتے ہیں..

اگرچہ اس قانون کی خلاف درزی بھی ہوتی رہتی ہے یعنی اگر آس پاس کوئی دیکھنے والا نہیں تو ایک اچھے امریکی کی طرح آپ اس کا فائدہ اٹھاتے ہیں اور ان انمول ہیروں کو جمع نہیں کرتے جھاڑیوں اور فٹ پاٹھوں پر پڑا رہنے دیتے ہیں..

مجھے اس طریقہ کار سے قطعی طور پر اختلاف نہیں.. یہ امریکیوں کی سماجی شعور کی دلیل ہے لیکن میں ایک نہایت دل پذیر بزراروں ڈالر کے لباس میں خوش بدن ایک نیویارک کو برداشت نہیں کر سکتا کہ اس کے ہاتھوں میں پلاسٹک کا ایک بیگ ہے جس میں سے اس کے ڈالنے کی پائی کے کوئی نہیں دکھائی دے رہے ہیں..

یہ نیویارک خاتون بے شک مارلن مندو کی جڑواں بہن ہو اگر بغرض حال مجھے عمر سیدہ گرزی ریچہ پر دل و جان سے فدا ہو جائے اور مجھے اپنے مشترل پارک پر گھلتے پینٹ ہاؤس میں لے جا کر جو چاہے اپنے حسن کرشمہ ساز سے کرنے کی پیشکش کرے تو بھی میں نہایت نا آسودگی

بے جان اور بے روح اشیاء کی ایک گھڑی بوتی ہے.. یہی تومند نیکرو اور نوجوان چھو کریاں جنہیں بازار میں.. نیلام گھروں میں فروخت کیا جاتا تھا، جو انہیں خریدتے تھے ان کے آفائنے یہی تومند نیکرو.. انہی گوردوں کو فروخت کر رہے ہیں.. خود بیک ہیں تو انہیں بیک میل کر رہے ہیں.. سب دے یا کسی پیلک ٹرائپورٹ میں بیٹھتے ہیں تو جان بوجہ کر اپنا تومند بد ان پھیلا کر بد تیزی سے بیٹھتے ہیں اور کوئی بھی گوری رنگت والا یہ جرأت نہیں کرتا کہ وہ ان کے برابر میں بیٹھ جائے یا انہیں ذرا سر کئے کے تاکہ وہ بھی نشت پر بیٹھ جائے.. گوری رنگت والے سب دے یا بس میں کھڑے رہیں گے لیکن ایک ایک پوری نشت پر بر اجان کی نیکرو کے ساتھ بیٹھنے سے احتساب کریں گے.. یہ نہیں کہ وہ سیاہ فام ان کو کھا جائے گا یا چھرا گھونپ دے گا نہیں.. بلیں وہ ان کو کھا جانے والی نظر وہ سے دیکھے گا.. وہ مجرم محسوس کرتے ہوئے اس کی نظر وہ کی تاب نہیں لاسکتیں گے کہ ان کی روح کی گھبرائیوں میں وہ اب بھی حقیر اور بے توقیر ہے.. ابھی تک ایک گھڑی.. برائے فروخت شے ہے لیکن اب وہ اسے فروخت نہیں کر سکتے.. اس کے برابر میں بیٹھنے سے ان کی عزت نفس محروم ہوتی ہے..

یہی تومند نیکرو نا آسودہ گوریوں کی کمائی پر شراب پیتے ہیں.. بیکار پڑے رہتے ہیں اور اتوں کو ایسے باکر ہوتے ہیں کہ گوریاں عش کراحتی ہیں بلکہ احتیتی نہیں لیٹی رہتی ہیں.. نہ صرف ان کے آن گھڑے، غیر تہذیب یافتہ جانور بدنوں میں جادو ہے بلکہ ان کی زبانیں بھی گھورنی لذت سے یوں لبریز ہیں کہ گوریاں پھر سے عش کرنے لگتی ہیں گویا وہ بھی منہ میں زبان رکھتے ہیں بلکہ اہل زبان ہیں.. بلکہ اکثر اوقات وہ کافنوں تاک اور گالوں کے علاوہ زبان میں بھی چھید کر بالیاں ڈال لیتے ہیں تاکہ یہ چاؤ سرچھ کر بولے.. جو بھی اس جادو کو اپنے بلوں میں محسوس کر کے آہ آہ کر اٹھے تو پکارا شے.. ساجنا تیری زبان کا بالا رے.. ن.م.. راشد نے ایک گوری نسل کی عورت سے اپنی غلائی اور محرومی کا کیا بدلہ لیا ہوا گا جو یہ تومند نیکرو لیتے ہیں..

اور وہ جو نیویارک جوڑی کے بقول چھو کریاں اور فاحد قشم کی لاکیاں برائے فروخت ہوا کرتی تھیں، ان کے تو ڈھنگ ہی نہ لے ہیں.. ان میں سے پیشتر نہایت فربہ، تحل محل کرتی، گوشت کے کوہ گریں لاکیاں ہیں کہ ایک بارہ کیجے لوتو دسری بارہ کیجے کی ہوں نہیں رہتی.. جانے وہ

## ”ہارلم.. بلیک از بیوی فل“

”ایک غلام.. نیلام گھر میں..“

”میں بولی لگانے والے کی مدد کر سکتا ہوں..“

”حضرات، آپ اس عجیب غریب شے کو دیکھئے..“

”آپ جتنی بھی بولی لگائیں گے اس کے لیے کم ہوگی..“

”ذراع اعضا تو ملاحظہ کیجیے..“

”نہایت چالاک تھے ہوئے پھر کتھے ہوئے..“

”میں انہیں برہنہ کر دوں گا آپ کے ملاحظہ کیلئے..“

”ایک غلام.. نیلام گھر میں..“

(والٹ وہست مین)

”ایک گھڑی.. (بسی) نوجوان تومند نیکرو مردوں کی جن میں سے ایک مرگب شراب بنانے کا ماہر ہے اور وہ نوجوان چھو کریاں فاحد قشم کی اور دلوکیاں جن میں سے ایک سلاکی کڑھائی کی ماہر ہے اور اس کی سفارش گی جا سکتی ہے کہ یہ خریدنے کے لائق ہے.. یہ سب برائے فروخت ہیں..“

(نیویارک جوڑی 23 جون 1768ء میں شائع شدہ ایک اشتہار)

بھی نیکر جنہیں دوچار کی صورت میں گروپ نہیں کہا جاتا تھا ایک گھڑی کہا جاتا تھا جیسے

سب دے میں.. کسی ایک سفر کے درواز۔ میرے عین سامنے ایک ایسی سامری سا رہہ دنیا جہاں سے لا تعلق پہنچی تھی بلکہ دنیا جہاں کو اپنی جوتی کی نوک پر رکھتی تھی اور باقاعدہ سر سے پاؤں تک طرح طرح کے زیورات سے ڈھکی ہوئی تھی..

اس کے تھے دار جو توں میں جو پاؤں دکھائی دے رہے تھے ان کی تمام انگلیوں میں جھٹلے اور انگلوں میں پروپی ہوتی تھیں.. رانوں میں بھی چاندی کے بالے بجے تھے.. آہنی چھاتیوں پر چاندی کی چھالروں کی آرائش تھی.. پوری ناک میں تخلیوں کا ایک ہجوم تھا.. کالوں میں سے متعدد جھمکے اور کانے پھٹک رہے تھے.. اور کیا ہے کہ اس کے چڑے سیاہ ماتھے پر ایک بڑا جھومر آؤزیں تھا.. گھنگھریا لے بال بھی زیورات میں پر دئے ہوئے تھے.. جانے اس نے اس کے سوا کہاں کہاں کیا کیا تاکہ رکھا تھا جو دکھائی نہ دیتا تھا..

یہ ساری اس کے پورے بدن پر لٹکتی تھی آرائش، حمردی اور احتجاج کا ایک اظہار تھا کہ تم مجھے ایک قابل فردخت جانور سمجھتے تھے.. میں تھہارے پاؤں چاٹتی تھی، ساراون تھہارے عالی شان گھروں اور کھیتوں میں جھکی رہتی تھی اور راتوں کو تم میرے بھوکے اور مشقت سے ڈھے چکے بدن کو بلکاۓ ہوئے کتوں کی مانند نوچتے تھے تو اب میری طرف دیکھو.. میں آزاد ہو پچکی ہوں.. میں اتنی آزاد ہوں کہ جہاں میرا می چاہے وہاں جو میرا می چاہتا ہے، پہنچتی ہوں.. کیا تم جو میرے خریدار ہوا کرتے تھے میرے اس پہنادے پر اعتراض کر سکتے ہو؟ اعتراض کر تو میں تھہارا من توڑ کر رکھوں..

سیاہ فاموں کے اسی نوعت کے عجیب و غریب پہنادے اور مونجستی کے زیورات دراصل سفید فاموں کو اشتغال دلانے کے بہانے ہیں..

کہا جاتا ہے کہ امریکہ کی سب سے بڑی پہنچان تین چیزوں ہیں.. ہالی ووڈ کی فلمیں، جنک فوڈ اور موستی..

وہ آج تک اپنے زور بازو سے کوئی بھی ملک فتح نہیں کر سکیں، انہی ملکوں کو اس نے ان تینوں چیزوں کے زور سے زیر کر لیا..

میں پہلے بھی عرض کر چکا ہوں کہ امریکہ کو ”کاغذی شیر“، قرار دینے والے اور پھر ثابت کر دینے والے ماڈرے ٹنک کے مقبرے پر آج میکنہ و نملہ کے اشتہار کی روشنیاں جلتی بھتی ہیں..

کیے لوگ ہوں گے بے ٹنک انہی کی نسل کے ہوں گے جو ان کی ہوں پوری کرتے ہوں گے.. ہوں کے ایسے ہالیاتی پھیلاو کو کیونکر پورا کرتے ہوں گے لیکن وہ سب کی سب سیاہ تو دوں کے موافق نہیں ہوتیں.. کچھ تو اسی ہوتی ہیں جو سیاہ سامری جادوگر نیاں ہوتی ہیں جن کے بدن ہوں اور جرس کے سارے ٹونے ٹونے کے اور متر جانتے ہیں اور وہ آگاہ ہوتی ہیں اپنے اس سیاہ ہجر سے جو کسی بھی مرد کو سحر کر کے غلام بناتکتا ہے.. وہ گروں یادگیر امریکیوں پر ذرے نہیں ڈالتیں بلکہ ان کی پرکشش آنکھیں اور آہنی بدن ایسے ہوتے ہیں کہ کچھ ڈورے سے جو بھی سرکار ہوتی ہے بندھی چلی آتی ہے..

گویا یہ بھی ایک طرح سے انتقام لتی ہیں کہ تم ہمیں فردخت کرتے تھے.. تم ہمیں خریدتے تھے.. ہم تھہاری غلائی میں تھہارے کپاس کے کھیتوں میں دن بھر مشقت کرتی تھیں.. اپنے بدن پر تھہارے دڑے سکتی تھیں.. اگر بھوک پیاس سے مر جاتی تھیں تو ہمیں فن کرنے کی بجائے کسی کھائی میں پھینک دیتے تھے اور راتوں میں ہم تھہاری سواری تھیں اور ہم میں سے جو بچے تھہارے بچ سے پیدا ہوتے تھے وہ بھی تھہاری ملکیت ہوتے تھے تھہارے غلام ہوتے تھے.. ان بچوں کو تم اپنے نام دیتے تھے، ایک باپ کے طور پر نہیں ایک آقا کی شاخت کے طور پر کہہ جو جان سیکسل ہے تو یہ سیکسل کا غلام ہے اور یہ جو کیس کلے ہے تو اس کے آقا کا نام کلے ہے اور جب ہم میں سے کوئی دکھ کے وہ دن سہہ نہیں سکتا تھا اور بھاگ لکھتا تھا تو پھر اسے کہیں بھی پناہ نہیں ملتی تھی.. کتوں کے ساتھ اس کا ڈکار کیا جاتا تھا اور پھر بر سر عام یا تو اسے جلا دیا جاتا تھا اور اگر آقا بہت رحم دل ہو تو ایک درخت سے لٹکا کر چھانی دے دی جاتی تھی..

آج کے امریکی سیاہ فام کے بد تہذیب روئیے کو تھب تک نہیں سمجھا جاسکتا جب تک کہ ان کی غلائی کے دور کو نہ سمجھا جائے.. اس دور کو سمجھنے کے لیے ٹونی مارسین کے ناول دیکھ لیں، چلے ایک فلم ”مکل پر پل“، ہمی دیکھ لیں.. چلے.. جب غلائی ایک قصہ پار ڈنہ ہوئی... کوئی تیس پہنچتیں برس پیشتر کی سذجنی پائٹر اور پندرہ تیسی کی ”گیس ہواز کنگ فارڈز“ ہمی دیکھ بیجے تو آپ آج کے سیاہ فاموں کے روئیے کو بہتر طور پر سمجھ سکتے ہیں.. تو یہ آج کی سیاہ فام سامری جادوگر نیاں، بھی انتقام لتی ہیں.. انہیں نیکس کہنا جائز نہیں، ٹھہرنا کہ اب وہ افراد امریکن کہلاتی ہیں اور یہ خواتین جو جی میں آئے پہنچتی ہیں اور جی میں نہ آئے تو کچھ بھی نہیں پہنچتیں..

کے ساتھیوں کی روح پر اثر کرنے والی جاہ موسیقی سنی تھی۔

انگلستان کے قیام کے دوران ہے اب پچاس برس ہونے کو ہیں ایسا فرجیز لذائی مولیٰ اور بعدی خاتون نے مجھا یے شخص پر بھی جو گن رنس نہیں رکھتا تھا ستر طاری کر دیا تھا۔ وہ کسی والہاں بے خودی کے ساتھ دکھ کے گیت الاتی تھی۔ پھر گریٹ نیٹ کلگ کوں تھا جس کے گیت ”پارٹی“ از اور رانی فریڈرڈ“ اور خاص طور پر ”مزو لڑ“ یورپ کی نوجوان نسل کے خون میں رج گیا تھا۔ اور پھر گھبڑی جنی آواز میں گانے والی ارتھا کٹ جس کے پیشتر گانے اس کی آواز کی ترجیحی کرتے تھے۔ ”شور“ اور ”ہاں ایک آگ“ ہے یخچے۔ یخچے میرے دل میں“ ہمارے نو تھیر بدنوں کو آگ لگا دیتے تھے۔ اور اس عہد کی سب سے پسندیدہ موسیقی راک اینڈ رول بھی سیاہ فاموں کے قدر کتے بدنوں میں سے پھوٹی۔ اگرچہ سفید فام امریکہ نے اپنے ہم نسل میں پسلے کو اس کا بادشاہ بنا دیا لیکن حقیقت یہ ہے کہ پیانو پر کوئنے والے لیل رچڑنے ”گڈ کالی مس مالی“ کا کراس صنف کا آغاز کیا۔ ہیری پیلا غونٹ کے گانے ”ڈے او۔ ڈے لائٹ کمز اینڈ آئی وانت لو گو ہوم“ اور خاص طور پر ”ریلی سلزر ان دے سن سیٹ“ ردمانی ماحول کا ایک اہم جزو تھے اور یہ گیت بازاروں میں گائے جاتے تھے۔ بے شک ان دنوں سیکی ڈیوں ہونیز بھی تھا جس کی ایک ناٹگ لکڑی کی تھی اور ایک آنکھ بھی نہیں تھی اور اس کے باوجود وہ ایک زبردست رقص اور گلوکار تھا۔ وہ فریک سن اثر اور ڈین مارٹن ایسے گلوکاروں کا جگہ یا رتھا اور ان سے کہیں بڑھ کر لوگوں کا پسندیدہ تھا۔ اور یہ ایک طویل فہرست ہے، میں سب نام نہیں گنو سکتا۔ اور یہ آج سے پچاس برس پیشتر کے لوگ ہیں، ان کے بعد اور بھی بہت سے آئے۔ رے چارلز کے بعد ان دنوں لاٹل رپچی اور سٹیوی ونڈر کو جب سننے ہیں ”بیبلو۔ کیا یہ تم ہو جس سے میں بات کر رہا ہوں“ اور ”میں نے صرف یہ کہنے کے لیے دوں کیا ہے کہ میں تم سے محبت کرتا ہوں۔“ کو سننے ہیں تو ان کے بول کیسے ایک اداسی کے ساتھ دل میں اُرتے چلے جاتے ہیں اور پھر ان دنوں نشیلی آنکھوں والی ڈینی ہیوشن نے اپنی آواز کے سر لیے اتار چڑھا دے کیسا غدر مچایا ہوا ہے۔

ٹیلی ویژن کے برسوں میں اور یہ بہت سارے برس ہو رہے ہیں تقریباً چالیس کے قریب جن کے دوران میں نے موسیقی کی بہت سی محفوظوں کی میزبانی کی۔ نصرت فتح علی خان کی زندگی کے آخری دو پروگرام بھی ”تیرے نام“ شو میں ریکارڈ ہوئے۔ ان محفوظوں کی میزبانی کے

بیجنگ جہاں ایک زمانے میں ہر نوجوان کے ہاتھوں میں ماڈ کی سرخ کتاب ہوا کرتی تھی آج ان کے ہاتھوں میں کے ایفی سی کے چکن ہوتے ہیں۔ دیت نام میں بھی امریکی فوڈ آڈٹ لیٹ دھڑا دھڑکل رہے ہیں اور دیت کا نگ گوریلوں کی اولادیں بندوق کی بجائے بر گر تھائے ہوئے ملتی ہیں۔

پیٹ کی غذا اپنی جگہ لیکن امریکہ کی میری رائے میں جو اتنی ناچن نہیں ہے سب سے اہم اور خوبصورت کنٹری ہیوشن اس کی موسیقی ہے اور وہ بھی بنیادی طور پر نیکرو موسیقی کیونکہ موسیقی تو ہمیشہ کسی عظیم دکھ کے جمال اور کسی الیے کے جمال میں سے جنم لیتی ہے۔ آسودہ حال روحوں میں کبھی رومنی کی نئی نئی گوئی۔

ایک سیاہ فام موسیقار نے کہا تھا کہ ”ہم لوگوں کے پاس اور تھاہی کیا۔ اپنی غلامی اور ذکر کا ایک ٹرمپٹ یا ذریم میں گھول دیتا۔“

چنانچہ امریکی جنوب جہاں ڈھور ڈھنگر کھنے کی بجائے سیاہ فام غلام رکھے جاتے تھے، وہاں کے تاحد نظر پھیلے کپاس کے کھنتوں میں سے ذلت، در بڑی اور دکھوں کے بینے سے جو آئیں نکتی تھیں ان سے ”بلوز“ موسیقی کے دھارے پھوٹے انہیں ہم نوہ اور مر میہے بھی کہہ سکتے ہیں کہ ہر قوم اور نسل کی ایک کربلا ہوتی ہے۔ ”بلوز“ موسیقی سیاہ فاموں کے دکھوں کی ایک پر اثر تاریخ بھی ہے۔

امریکی خانہ جنگلی کے اختتام پر جنوب کے جنگ کے میدانوں میں جہاں لاشیں بکھری ہوئی تھیں وہاں فوجیوں کے وہ ساز بھی پڑے تھے جو ان کے بینڈز میں بجائے جاتے تھے۔ سیاہ فاموں نے یہی ساز اٹھائے اور ان میں اپنی غلام رہوں اور دکھی سانس پھوٹ کر ”جاڑ“ اسی عظیم موسیقی کو جنم دیا۔ جس نے بھرا دیا تو اس کو پار کر کے پورے یورپ اور پھر پوری دنیا کو اپنے سحر میں گرفتار کر لیا۔

برائے فروخت سیاہ غلاموں کے سانس امریکہ کی واحد پیچان بن گئے۔ کاؤنٹی میںی سمیٹھ، بیلی ہالیڈے، ڈینا و اشٹنشن اور ڈیوک ایلنکشن ایسے لوگ تھے جن کے نسرا کا جادو سرچڑھ کر بولتا تھا۔ یہی ڈیوک ایلنکشن اپنے نیکردا آر کسٹر اکے ہمراہ بھی لاہور آئے تھے اور باغ جناح کے اوپن ایئر تھیٹر میں۔ اپنی نو عمری کے زمانہ میں میں نے ڈیوک اور اس

کے بعد وہ دانت نکال کر ”اوہ یا“ بھی شامل کر دیتا تھا۔ اور یہی اس کی بیٹھی ہوئی بے سری اور بحمدی لگتی ہوئی آواز جاز موسیقی کی پیپان بن گئی، پورپ میں اور بعد میں ایشیا اور افریقہ میں جہاں کہیں جاز موسیقی کی دھیں جنم لیتیں وہاں کے گلوکار کوشش کر کے اپنی آواز اسی طور پر بے سری اور بحمدی کر کے گاتے اور اس پر فخر کرتے۔

آن زمانوں میں جب تقریباً ہر برس میں اپنے خاندان کے ہمراہ کار پر سوار شمال کی جانب رخ کر لیتا تھا اور اس دوران یہ طے بوجاتا تھا کہ کار کے نیپ ریکارڈر پر ایک نیپ والد صاحب کی کوئی یوست زدہ موسیقی دل پر پھر کر کر سنی جائے گی اور دوسرا نیپ پچلوگ کی من پسند ہو گی تو اس دوران میری نیپ پر اسی لوئی آمسڑا نگ کا ایک گیت ”وہاٹ اے ونڈر فل در لڈ“ وادی ہنزہ کی جانب سفر کرتے ہوئے کار کے اندر دن میں گوئے ہو گا۔ میرے پچھے اپنے نیک جیکن اور میڈونا کو بھول گئے اور کہنے لگے ابو۔ یہ کون ہے جو یہ جانتا تھا کہ بھی ہم شاہراہ سانس میں گے اور تب یہ دنیا کتنی خوبصورت ہو گی۔ وہ کیسے جانتا تھا۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ لوئی آمسڑا نگ کا یہ گیت سن کر دنیا کی خوبصورتی کا اعتبار آ جاتا ہے۔

اگرچہ یقین نہیں آتا کہ ہماری دنیا میں۔ اللہ کی سیاہ ملکوق کو ہزاروں برس پیشتر نہیں بلکہ چند برس پیشتر تک اور وہ بھی امریکہ ایسے روشن خیال اور تہذیب یافتہ ملک میں تقریباً جانور سمجھا جاتا تھا اور میں جانوروں کی فہرست میں کتوں کو شامل نہیں کر رہا کہ وہ تو مراماعت یافتہ طبقہ ہے۔ یہ بہت دن پہلے کا قصہ نہیں ہے جب سیاہ فام روز اپار کر ایک بس میں ایک گورے کے داخل ہونے پر اسے جگدیئے کے لیے کہ وہ ایک پیپر ٹنل سے تھا۔ اپنی لاشت سے اپنی نہیں بیٹھی رہی تھی اور اس کی سزا بھگتی تھی۔ روز اک انتقال بھی پیچھے دنوں ہوا ہے۔ اور وہی اس روز کو زیادہ عرصہ ہوا ہے جب میں نے میلی دیشان پر ٹل راک میں ایک بیگرو ڈرگی کو کماٹ دز کی خفاظت میں ایک سکول میں جاتے دیکھا تھا جو صرف گوروں کے لیے مخصوص تھا اور وہ امریکی دستور کی پناہ میں اس میں داخل ہوئی تھی۔ نہ ہی عالی جاہ محمد کی ”نیشن آف اسلام“ کاظمہ رہوا تھا اور نہ میکم ایکس کا۔ بھی وہ لوگ موجود ہیں جنہوں نے سفید چوغوں میں روپوش خرچوٹی نوپوں والی نسل پرست جماعت کو گلکس کلین کو نیگر دز کے گمرا جلاتے۔ بلکہ انہیں ان کے سمیت جلاتے اور انہیں درختوں سے لٹکا کر

دوران جب موسیقی کے حوالے سے مکالمہ ہوتا تو بیشتر بڑے گلوکاروں کی تان اس بات پر ثوہتی کہ مغرب میں تو پاپ موسیقی کا شور ہے جب کہ صرف ہمارے ہاں ہی سڑا رئے کا راج ہے۔ اور میں ہمیشہ گزارش کرتا رہتا کہ خان صاحب آپ کلاسیکی موسیقی کی نمائندگی کرتے ہیں۔ آپ اپنا موازہ مغرب کی پاپ موسیقی سے نہ کریں۔ وہاں بھی تھوڑوں موڑا رہت اور چانکوں کی غیرہ شدھ کلاسیکی ہیں اور آپ را اسی روایت کی نمائندگی آج کرتا ہے چنانچہ مغرب کلاسیکی حوالے سے کسی طور ہم سے کتر نہیں ہے۔ اس دوران حسین بخش ٹکو جو میرے بہت ہی پسندیدہ ہیں انہوں نے ایک سوال کے جواب میں کہا ”تارڑ صاحب۔ دیے مجھے مغرب کے کلاسیکی موسیقاروں کا کچھ پہاڑنیں لیکن میری ایک شاگرد نے مجھے دنوں کی ہوشن بی بی کا گانا سنوا یا تھا اور میں جی ان رہ گیا تھا کہ وہ سر کوئی نہیں بلندی پر لے جاتی ہے اور تب بھی بے سری نہیں ہوتی۔“

یہ ہوشن بی بی۔ وہی لشی آنکھوں والی وٹھی ہوشن ہے جو ”آول آلو یور ٹو یو“ گاتے ہوئے جب تان لگاتی ہے تو آپ کا دم رکنے کو آتا ہے پر اس کی تان نہیں ٹوہتی۔

آن گئے زمانوں میں جاز موسیقی کا سراغ لگاتے ہوئے اگر کسی ایک موسیقار کا نام لینا ہوتا وہ لوئی آمسڑا نگ کے سوا اور کوئی نہیں ہو سکتا۔ کہنا تو نہیں چاہئے کہ سب شکلؤں کو اللہ تعالیٰ نے بنایا ہے پر محدودے چند شکلیں اسی ہوتی ہیں کہ وہ نہ بھی بناتا تو کیا رہتا اور ان میں لوئی آمسڑا نگ کی شکل سرفہرست ہو گی۔ وہ بنیادی طور پر ایک بگل بجانے والا تھا یعنی ٹرمپٹ پلیسیر لیکن اپنے فن میں ایسا کیتا تھا کہ ”مین و دے گولڈن ٹرمپٹ“ کہا جاتا تھا۔ ٹرمپٹ ایک نہایت مشکل ساز ہے اسے بجانے کے لیے بہت سارا سانس اور قوت درکار ہوتی ہے اور پھر بھی یہ ساز آپ کے تابع نہیں ہوتا۔ بے شرایح بیجا ہے۔ لوئی آمسڑا نگ جب ٹرمپٹ بجانا تھا تو زور لگانے سے اس کے خدوخال نہایت خوفناک ہو جاتے تھے۔ سیاہ چہرے پر نہودار ہوتا پسند بھی سیاہ رنگ کا لگتا تھا اور اس کی آنکھیں اہل کر ہمار آلتی تھیں۔ اس کی جانب دیکھتے رہنے کے لیے بہت بہت درکار ہوتی تھی اور اس کے باوجود وہ ٹرمپٹ سے ایسے نئے جہاں تخلیق کرتا تھا۔ ایسی طرزیں نکالتا تھا کہ اگر روز حشر فرشتے رب کی ملکوق کو خوش آمدید کہنے کے لیے ٹرمپٹ بجا میں گے تو لا حالاً لوئی آمسڑا نگ کوہی کاپی کریں گے اور وہ صرف ٹرمپٹ بجانے پر ہی اکتفا نہ کرتا تھا بلکہ ایک انتہائی پھٹی ہوئی ہوتا کہ آواز میں گانا بھی تھا۔ کہ ”وین دی سینٹ گومار چنگ ان“ اور ہر صرے

چونکہ صرف بدلتی قوت کا عمل دخل ہے اس میں سوچ کا کوئی حصہ نہیں ہوتا اس لیے سیاہ فام کھلاڑی جیت جاتے ہیں جب کہ جن کھلیلوں میں سوچ کیجھ درکار ہے یعنی نہیں وغیرہ تو ذرا دیکھئے وہاں آپ کو دور دور تک کوئی سیاہ فام نظر نہیں آئے گا۔ تب وہ لمبی ترکی و لمبی سسر زندگی کے وہاں آپ تماشا ہیں کی رو میں بیٹھا اپنی نہیں کو بلند آواز میں شبابش دیتا، ان کی ہمت بڑھاتا تھا اور وہ نہیں کی دنیا پر نہ صرف چھائیں بلکہ وہ دن بھی آیا کہ ولڈ چین ٹپ کے فائل میں وہ ایک دوسرے کی مدد مقابل ہیں اور ان کے والد کو مجھ نہ آتی تھی کہ وہ کس بیٹھی کی ہمت بڑھائے چنانچہ وہ چپ بیٹھا رہتا تھا.....

تو اس ہالی و دوڑ فلموں کے ”آل وہاٹ“ عہد میں بے پناہ تخلیقی صلاحیتوں کا مالک ایک سیاہ فام ادا کار سٹرنی پائزٹ آیا جس نے گوروں کے اس سفید تاج محل میں سیاہ رنگ کے گل بولے تخلیق کر کے اسے مکمل کر دیا۔ ”دے ڈینا کشت ورز“ میں وہ ثوفی کرٹس کے ہمراہ تھا جو اس عہد کا گولڈن بوئے تھا لیکن وہ سٹرنی پائزٹ کے بلیک گولڈ کے سامنے ماند پڑ گیا۔ پسپنر ریسی جیسے شادرار اور سینٹر ادا کار کے ساتھ جب وہ ”گیس ہواز کمنگ فارڈز“ میں آیا تو لوگوں کو بہت حیرت ہوئی۔ ایک سفید فام اور بہت خوش شکل بڑی ایک انتہائی قابل اور گھری سوچ رکھنے والے نیکر دنوجوان کی محبت میں مبتلا ہو جاتی ہے۔ وہ اسے اپنے والدین سے ملانے کے لیے اپنے گھر ڈزرن پر دعوکرتی ہے اور والدین کو زندگی میں سب سے بڑا صدمہ تب ہوتا ہے جب ان کی بیٹی ایک نیگر و کا بازو تھا سے اس کو متعارف کرواتی ہے کہ ڈیٹی یہ ہے وہ شخص جس کے ساتھ میں اپنی زندگی گزارنا چاہتی ہوں۔ اور سٹرنی پائزٹ کی فلم ”ٹوسر و داؤ“ نے تو دنیا بھر میں تمہلکہ چوادیا یہاں تک کہ لاہور کے الفلاح سینما میں ریلیز ہوئی تو لاہور یوں کو اس کا تھیم ساختا۔ اتنا دل پسند ہوا کہ ان زمانوں میں شہر کی گلوں میں وہ ہر موسم اگلی وینا تھا۔ سٹرنی کی یہ نہیں تھیں اب کلاسیک کا وجہ اختیار کر پہنچی ہیں۔ یہ صرف سٹرنی پائزٹ کی دین ہے کہ آج ہالی و دوڑ میں ہر سو سیاہ فام ادا کار راج کرتے ہیں۔ ایک سر اس سفید فلم کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ باس اس پر وہ فلم کا میا بھی نہیں ہو سکتی جس میں کوئی سیاہ فام چڑھنے آتے۔ چاہے وہ میٹر کس ہو یا رابرٹ ڈی نیرو کوئی فلم۔ یہاں تک کہ نیز یونڈ کی فلم میں بھی آپ کو بھیلی بیری ہیر دکن نظر آئے گی۔ ڈیزیل واشنٹن کے سامنے ہالی و دوڑ کے پرشار ماند پڑ جاتے ہیں اور اس نے اپنا پہلا آسکر ایوارڈ حصول کرتے ہوئے سٹرنی پائزٹ کو ان الفاظ میں خراج تھیں

پھانسیاں دیتے اور صلیب پر گاڑ کر نذر آتش کرتے اپنی آنکھوں سے دیکھا تھا۔ ابھی کچھ عرصہ پہلے۔ یہ سینکڑوں برس پہلے کے قطفے نہیں ہیں۔

میں نے اس بیکار حیات کا جتنا عرصہ کتابوں اور کاغذوں پر بھکے گرا رہے، تقریباً اتنا ہی حصہ سلوو سکرین کو گھورتے گزایا ہے۔ ایک زمانے میں خوراک کی بھوک جتنی ہی بھوک مجھے فلم کے لیے بھی لگتی تھی اور اگر میں ہر ماہ تیس فلمیں نہ کیں پھیس تو ضرور ہی دیکھتا، بعد میں میرے ادب پر ان فلموں کے گھرے اثرات مرتب ہوئے اور وہ میرے لیے مناظر کو بیان کرنے اور انسانی بندباثت کی نمائندگی کرنے میں بہت معاون ثابت ہوئیں۔ ان میں اگرچہ روی، چیک، پوش، فرانسیسی اور اطالوی کا لیکن فلموں کا بہت عمل دل تھا لیکن بہر طور پر امریکی فلمیں تھیں جن کا میں شیدائی تھا۔

آن دنوں امریکی فلمیں سراسر سفید ہوتی تھیں یعنی آل وہاٹ اور ان میں دور دور تک کسی سیاہ چہرے کا نام و نشان نہ ہوتا تھا۔ صرف گورے اور گوریاں ہوتی تھیں اور اگر کوئی سیاہ چہرہ نظر آتا تھا تو کسی موٹی قدرے یہ تو فوٹ گھر یا ملازمہ یا رسیستوران کے دیہر یا کسی وفادار بوث پاش کرنے والے خادم کی صورت میں۔ یہ تو نہیں کہ ان دنوں نیکر ادا کار نہیں ہوا کرتے تھے۔ وہ ہوا کرتے تھے ہالم کے گلوب تھیزیر میں، جبکی آبادی کے اپنے مخصوص کھیل گھروں میں، بلکہ آل وہاٹ فلموں میں نہ صرف ان کا داغلہ منوع تھا بلکہ وہ فلم کی کرشل کا میابی کیلئے مضر سمجھے جاتے تھے۔ وہ سب ادا کار اور تخلیق کارو بیس تھے جہاں امریکہ کے سارے نیگر تھے، یعنی نسل پرستی کے گفر میں اور اس گفر کے ڈھلنے پر پوری سفید نسل بر اجانب تھی تاکہ وہ کسی بھی باہر نہ آسکیں۔ وہ اسی برس کے بزرگ بھی ہو جاتے تو انہیں ”مسٹر“ نہیں ”بوائے“ کہا جاتا تھا۔

سب سے پہلا صدمہ سفید فام نسل پرستوں کو تب ہوا جب برلن اپیکس میں اڈاوف ہٹر کی موجودگی میں... جو صرف نیلی آنکھوں اور گوری رنگت والوں کو ہی انسان سمجھتا تھا اور اس نسل کو پوٹر رکھنے کیلئے سیاہ بالوں والوں کو بھی نذر آتش کر دیتا تھا تو اس کی موجودگی میں ایک سیاہ ترین لٹکتی رنگت والے امریکی جبکی نے ٹریک فلیٹ پر تمام گوری رنگت والوں کو مات دے کر گولڈ میڈل جیتا تو صرف ہٹلر کوئی نہیں بیٹھا امریکیوں کو بھی بے حد صدمہ ہوا کہ یہ کیسے ممکن ہے کہ ایک جبکی میں اتنی قابلیت ہو کہ وہ گوروں کو نکست دے دے۔ بہت بعد میں یہ تھیوری پیش کی گئی کہ تھلیکس میں

دور کے شہروں سے مسلمان عالم وہاں آکر علم کی روشنی عطا کرتے ہیں۔ کتنا کنتے کے بارے میں بھی یہ لوگ آگاہ ہیں کہ بہت سارے دوسرے گاؤں والوں کی باتیں ان کے ایک بڑے کتنا کنتے کو بھی سفید فام سوداگر غواہ کر کے لے گئے تھے۔ وہ لوگ یہ تصور بھی نہیں کر سکتے کہ ان کے ملک میں کوئی شخص جنگل میں بھی رہائش رکھتا ہے۔ یہ ایک الگ داستان ہے کہ کتنا کنتے کو جب بیڑیوں میں جکڑ کر امریکہ لاایا جاتا ہے اور ایک غلام کے طور پر فروخت کر دیا جاتا ہے تو وہ خود کو کنتا بے بس اور بے آخر احسوس کرتا ہے۔ وہ کچھ عرصہ اپنے آبائی مذہب پر قائم رہتا ہے اور باقاعدگی سے عبادت کرتا ہے اور پھر اسے ایک نیا نام اور نیا مذہب الائٹ کر دیا جاتا ہے۔ کتنا کنتے حیران ہوتا ہے کہ یہ کیسے غیر تہذیب یافتہ اور پست اخلاق کے لوگ ہیں جو انسانوں کو جانور بنا کر رکھتے ہیں۔ افریقہ کو ہمیشہ ایک تاریک براعظم کہا گیا یعنی جہاں تک تہذیب کی روشنی نہیں پہنچی اور اسے سفید فاموں کا بوجھ قرار دیا گیا جن کے ذمے ان وحشیوں کو تہذیب سکھانا تھا۔ اس روئی کے موازنه آسانی سے آج کی صورت حال میں عراق سے کیا جاسکتا ہے۔ جہاں سے تہذیب انسانی کا آغاز ہوا۔ پاہل، نینوا، بصرہ اور بغداد ایسے شہروں کی ماں۔ خلیفہ ہارون الرشید نے جب فرانس کے فرمازوں اشارہ لیمان کو فرمساہی کے طور پر متعدد تھاں فروانہ کیے تو ان میں ایک کلاک بھی تھا اور اہل یورپ اسے حیرت سے تکلمتے تھے کہ وہ وقت جانے کا کیا بجھوہ ہے کیونکہ وہ ابھی سورج کے خباب سے وقت کو ناپتے تھے۔ تو اسی عراق پر یورپ اور امریکہ جملہ کر کے۔ اس پر قابض ہو کر یہ کہتے ہیں کہ ہم یہاں صرف تہذیب سکھانے آئے ہیں۔ اس دوران اگر سات لاکھ عربی شہری مارے جاتے ہیں تو تہذیب کے لیے یہ کوئی بڑی قیمت نہیں۔ افریقہ کے پیشتر خطے ان دنوں بھی انتہائی تہذیب یافتہ تھے جب یورپ تکمیل ہاریکی میں تھا۔ وہاں بڑی سلطتوں اور شاہافتوں نے جنم لیا۔ بے شک اس کے کچھ حصوں میں آزاد اور اپنی من مرضی سے حیات بر کرنے والے قبیلے تھے جن کے رسم و رواج یورپ سے مختلف تھے لیکن وہ حشی توہر گز نہ تھے کہ یورپ کے نزدیک ہر دوہ معاملہ جو اس کی اقدار سے جدا اقدار پر عمل ہی رہا ہو جسی کروانا جاتا ہے۔ انہیں اپنی تہذیبی برتری جانتے کے لیے بہر طور افریقہ اور ایشیا کو غیر مذہب ثابت کرنا تھا۔ افریقہ کے درمیان میں صد یوں پیشتر مبسوٹ کا جادوی شہر ملک مالی میں ایسا آباد تھا کہ وہاں تک پہنچنا، اسے دیکھنا اور وہاں کے اداروں میں تعلیم حاصل کرنا ایک خوب ہوا کرتا تھا۔ ابھی وچھے دنوں میں نے ”بیشتل جو گراں“

پیش کیا تھا کہ اگر وہ نہ ہوتے تو آج میں بھی نہ ہوتا۔ ایڈی مرنی کی کامیڈی کے سامنے کوئی نہیں ظہرتا اور رے چارلز کا نامینا کردار ادا کرنے والا ادا کار جیسی فاکس اس کردار میں ایسے ڈھل جاتا ہے کہ بعد کی فلموں میں بھی وہ آپ کو نامینا لگتا ہے۔ اسے فلم کے پہلے منظر میں دیکھ کر آپ جان جاتے تھے کہ آسکر ایوارڈ اسی کا منتظر ہے۔ اور پھر وہ سمجھ ایسا گھبرا کا رہ جس نے باس مر جعلی کے کروار کو یوں نبھایا کہ جعلی نے اسے ہاتھ لگا کر پوچھا کہ یہ تم ہو یا میں ہوں۔ مار گن فری میں ایک ایسا کردار ساز ادا کار جسے نیشن منڈیلا کے روں کے لیے منتخب کیا جا چکا ہے۔ اور ایسے لا جواب سیاہ فام ادا کاروں کی فہرست بہت طویل ہے۔ بے شک ایسے سیاہ فام ادا کاروں نے اور مارٹن لورن سنگ۔ میلکم ایسک، حاجی شہباز، نیشن منڈیلا اور جعلی نے سیاہ فاموں کے جائز حقوق کے لیے تاریخی جدوجہد کی لیکن صرف ایک تحلیقی شاہکار نے۔ صرف ایک کتاب نے۔ جیز بالڈون کی کتاب ”دی روٹس“ نے انہیں وہ عزت نفس عطا کی جس نے انہیں گورے امریکیوں کے برادر نہیں بلکہ تہذیب و تمدن اور تاریخ میں ان سے کہیں آگے لا کھڑا کیا۔ اس کتاب سے پیشتر سیاہ فام۔ اکثر گوروں کی نظر میں افریقہ کے جنگلوں میں ایک درخت سے دوسرے درخت پر کوئے والے وہ بند رہتے جنہیں اگر غلام بنا کر امریکہ لا یا گیا اور انہیں تہذیب یافتہ بنا یا گیا تو گیلان پر احسان کیا گیا۔ لیکن ”دی روٹس“ نے یہ ثابت کر دیا کہ ان میں سے پیشتر ایک تہذیب یافتہ اور با اخلاق معاشرے کے افراد تھے۔ وہ سینکڑوں برس قدیم بستیوں میں رہتے تھے، کھنکی باڑی کرتے تھے، کاروبار کرتے تھے اور ان کے لباس مغرب والوں سے کہیں زیادہ ستر پوش تھے۔ ان کے رسم و رواج کی بنیاد محبت اور اخلاقیات پر تھی۔ ”دی روٹس“ جیز بالڈون کی اپنی کہانی ہے کہ وہ کیسے مجس ہوا کہ آخر ہم لوگ کہاں سے آئے تھے، کیسے آئے تھے اور کیا ہم واقعی وحشی اور چانور تھے۔ وہ اپنے شجرہ شب کو تلاش کرتا۔ بالآخر ایک شخص کتنا کنتے تک پہنچتا ہے جسے ایک سمندری جہاڑی میں افریقہ سے پر امریکہ لا یا گیا تھا۔ یہ کھون اسے افریقہ کے اس گاؤں میں لے جاتی ہے جہاں سے کتنا کنتے کو یورپی لٹیرے تب ایک جاں میں قید کر کے غلام بنایتے ہیں جب وہ گاؤں سے کچھ دور جنگل میں شکار کے لیے گیا ہوتا ہے، وہ گاؤں تقریباً پنجاب کے موجودہ کسی گاؤں سے مشابہ ہے یعنی ایک مکمل معاشرہ ہے۔ اور یہ لوگ مسلمان ہیں۔ ان کی مسجد سے پانچ وقت موزن کی صدائیوں تھیں۔ پنج قرآن پاک پڑھنے میں مصروف ہیں۔ لوگ ہمیشہ باڑی اور کاروبار سے رزق کلتے ہیں اور اکثر

فاموں سے برابری کے دعوے کو رد کر کے سیاہ فاموں کو ان سے بھی برتر اور اعلیٰ قرار دیا۔ اس انتبا پسند نسلی روایتی کے باوجود.. عالی جاہ محمد ایک ایسا انتہائی تھا جس نے سفید فاموں کے قدموں میں سے ان کی نسلی برتری کا قالین سمجھ کر انہیں بلگے فرش پر پاؤں رکھنے پر مجبور کر دیا۔ ظاہر ہے وہ اسے ایک جزوی سمجھتے تھے لیکن کہاں وہ سیاہ فاموں کو اپنے برابر میں بٹھانے سے گزیر کرتے تھے، تاک بھوں چڑھاتے تھے اور کہاں پھنس تھا جوان گوروں کے رابر میں بیٹھنے کو بھی تیار نہ تھا اور اسپنے آپ کو اور دیگر سیاہ فاموں کو ان سے برتر سمجھتا تھا۔ اس صدے نے بہت سے سفید فاموں کو ہلا کر کر دیا۔ عالی جاہ کا کمال یہ تھا اور نیا ایک مجرہ بھی ہو سکتا تھا اگر وہ خبر ہوتا کہ اس کے جتنے بھی بیویوں کا ریا مرید تھے وہ سب جیلوں میں بذریعہ جرام کی سزا میں بھگتے والے۔ قاتل، لیبرے، منشیات فروش اور زنا کار تھے۔ اور پھر وہ اس کی ”تبیغ“ کے نتیجے میں.. کہ عالی جاہ ہمیشہ جیلوں میں جا کر اپنے ”ندہب“ کا پرچار کیا کرتا تھا، یہ مجرم اس کے ہاتھوں پر بیعت کر کے ”اسلام“ قبول کرتے ہیں اور جب جنل سے باہر آتے ہیں تو امریکی معاشرے کی اہمیت اور لا قانونیت میں وہ انتہائی امن پسند، اشتغال میں نہ آنے والے۔ صابر و شکر اور صوفی لوگ ہو جاتے ہیں، شراب، جرم، مشیات، جنس اور تشدد یوں ترک کر دیتے ہیں جیسے انہوں نے ایک نیا جنم لے لیا ہو۔ نیویارک اور شکا گو کے بازاروں میں کھڑے اپنے عقیدے کے پھلت بانٹ رہے ہیں۔ خواتین کو ”مسٹر“ اور مردوں کو ”بڑاور“ کہہ کر مخاطب ہو رہے ہیں اور اگر کوئی ان پر ہاتھ اٹھاتا ہے تو وہ گردن خم کر دیتے ہیں۔ اسی طور نہایت عادی اور جرام کی پیشہ بار بار جنل کی ہوا کھانے والی سیاہ فام عورتیں بے چونے پہن لیتی ہیں۔ جواب میں چلی جاتی ہیں اور نظریں جھکا کر بات کرتی ہیں۔ اور کیا یہ ایک مجرمے سے کم ہے۔

بے شک آج ہم اس عالی جاہ محمد کو مطعون کر سکتے ہیں کہ اس نے کیسے سیاہ فاموں کو گوری رنگت والوں سے برتر اور بہتر ہونے کا پر تکبر دعویٰ اسلام کے حوالے سے کیا جب کہ یہ تو اسلام کی اصل روح سے سرا بر بغدادت ہے جس میں گورے اور کالے کی کچھ تفریق نہیں لیکن اس عہد میں نفرت، حقارت اور پسندانگی میں پتے ہوئے سیاہ فاموں کے لیے۔ سفید فام برتری کے زعم کا مقابلہ کرنے کے لیے شاید ایسے ہی دعوے کی ضرورت تھی۔ کہ اپنی پسندی کا مقابلہ برداری اور حمل سے نہیں کیا جاسکتا۔ صرف جواب میں انتہا پسندی سے کیا جاسکتا ہے کہ ہر کوئی نیشن منڈیلا نہیں ہوسکتا۔

چینل پر اس قدیم شہر کے بارے میں ایک ڈاکو متزی دیکھی۔ اس زوال شدہ شہر میں بے شمار قدیم خاندان ایسے ہیں جنہوں نے ہزاروں برس پرانے مخطوطے اور کتابیں سنبھال رکھی ہیں جو اس شہر کے روشن عہد کی نشانیاں ہیں۔ سفید براق چونے میں ملبوس ایک صحتی بزرگ اپنے کتب خانے کی ایک قدیم کتاب دکھارہا ہے جو فلکیات کے بارے میں ہے اور اس میں سورج اور سیاروں کی گردش کی تصویریں ہیں۔ ”نشیش چیوگر ایک“ کا نام اسکہہ بتا رہا ہے کہ ان میں یہ نظریہ ثابت کیا گیا تھا کہ تمام سیارے سورج کے گرد گردش کرتے ہیں اور اس کتاب کی تصنیف کے تقریباً دو سو برس بعد یورپی سائنس دان جن میں کوئی کس شامل تھا اس نظریے سے واقع ہوئے تھے۔ اگرچہ بھی ایک حقیقت ہے کہ یورپ سائنسی اور صنعتی ترقی میں ایشیاء اور افریقہ سے کہیں آگے نکل گیا اور یہ علاقے زوال کا شکار ہو کر واقعی تاریک براعظی ہو گئے لیکن۔ یہ حقیقت تھے۔

یہ اس کتاب ”دی روٹس“ کا کمال ہے کہ آج بہت سے امریکی سیاہ فام اس آگی کے بعد کوہ بھی تہذیب یافتہ مسلمان ہوا کرتے تھے۔ عیسائی ہونے کے باوجود اپنے بچوں کے نام مسلمانوں ایسے رکھتے ہیں۔ میرے دادا بلال کے ایک قریبی دوست جان جو سیاہ فام عیسائی ہیں انہوں نے اپنے بیٹے کا نام مالک رکھا ہے اور بیٹی کا نام یحیہ۔ سیاہ فام جانتے ہیں کہ ان کے موجودہ نام دراصل ان کے کسی زمانے کے گورے آقاوں کے نام تھے۔ تو عالی جاہ محمد کی ”نیشن آف اسلام“ کے زمانے میں یہ تحریک چلی کہ سابقہ آقاوں کے نام سے پکارا جانا ایک تھیک ہے۔ اگر آپ کا آخری نام باللدون، براؤن یا آسٹریاگ ہے تو یہ اس گورے کا نام ہے جو کبھی آپ کا آقا ہوا کرتا تھا۔ تو تحریک یہ چلی کہ ان آخری ناموں کے بجائے اپنے آپ کو ”ایکس“ لکھا جائے۔ یہ ثابت کرنے کے لیے اب ہم آزاد ہیں اور اپنے مالکوں کے ناموں کو ترک کر رہے ہیں۔ چنانچہ میکم ایکس۔ اور وہ جور دوم اپکس میں باسٹن کا گولڈ میڈل حاصل کرنے والا ہمیٹر اور تھلی کی طرح اڑنے والا گریشہد کی بھی کی مانند ڈسک مارنے والا چبلہ باسکر کیسیں لے لے تو ”کلے“ اس کے سابقہ مالک کا نام ہے چنانچہ وہ بھی کیسیں ایکس ہو جاتا ہے اور بالآخر محمد علی ہو جاتا ہے۔ ”نیشن آف اسلام“ کا تذکرہ چلے تو عالی جاہ محمد کی مقاصد شخصیت سامنے آ جاتی ہے۔ اس نے اسلام کا سرسری مطالعہ کرنے کے بعد اپنے موجودہ حالات اور محرومیوں کو مد نظر رکھ کر ایک اپنا اسلام تخلیق کر لیا۔ بلکہ اپنے آپ کو ایک پیغمبر کے روپ میں متعارف کروایا۔ اس نے سفید

سمجھتے ہیں اور ایک تقریر کے دران اسے گولیوں سے چھلنی کر دیتے ہیں... وہ بیشتر سیاہ فاموں کے لیے ایک شہید کا درجہ رکھتا ہے..

کولبیا یونیورسٹی کی قربت میں.. جہاں براؤڈے شریٹ کا اختتام ہوتا ہے وہاں سے ایک ایونیو کا آغاز ہوتا ہے جو سینٹرل پارک تک چلا جاتا ہے اور یہ ”میکم ایکس بولیوارڈ“ ہے اور وہیں سے ہارلم کا علاقہ شروع ہو جاتا ہے..

ویکم ٹو ہیٹی ہارلم..

ہارلم بھی نیویارک کے اوپرین قبضہ گرد پڑھ باشندوں کی زبان کا ایک لفظ ہے.. اور ہارلم ہے کیا؟

نیویارک کی سفید شافت کے درمیان میں سیاہ زندگی کا ہمکتا ہوا.. پر جوش ابلاہوا ایک سیاہ جزیرہ جس کے موسم بیاس بولیاں اور شکلیں منفرد ہیں اور بقیہ شہر سے جدا ہیں۔ آپ کولبیا یونیورسٹی کی جانب سے جب اس علاقے میں داخل ہوتے ہیں تو واضح طور پر ایک تبدیلی کا احساس ہوتا ہے جیسے ایک سرحد عبور کر کے کسی اور ملک میں داخل ہو گئے ہوں.. ہرشے بدلتی ہے.. یہاں تک کہ ہوائی جوہر ہے وہ بھی بدلتی ہے..

یہاں کی صبحیں خوابیدہ ہیں.. دو پہریں اوچھتی ہیں اور راتیں جاگتی ہیں..

یہاں کے بیاس انوکے اور شوخ ہیں.. ایک سیاہ فام چلی آ رہی ہے اور اس نے دوچار دیجیوں اور چند زیورات کے سوا کچھ نہیں پہنا ہوا اور اس کے برادر میں جو سیاہ فام عورت ہے وہ جاہب میں ہے.. اگر کچھ حضرات صرف نیکروں میں گھوم رہے ہیں تو کچھ ایسے بھی ہیں جو سر پر نوپاں جمائے لے چو غوں میں ملبوس ہیں.. جس کا جو جی چاہتا ہے پہنتا ہے اور.. لیکن جتنے بھی پہناؤے ہیں ان کے رنگ بھڑکیے اور شوخ ہیں..

یہاں کی بولی کے انداز اور لمحے جدا گانہ ہیں.. ان کے اپنے محاورے اور استعارے ہیں جو نیویارک اور امریکہ میں مقبول ہوتے ہیں اور پھر پوری دنیا کی زبانوں میں جگہ پا کر نوجوانوں موسیقاروں اور بے پرواہ رحوں کا اظہار بن جاتے ہیں... ہے میں.. دوستوں کے لیے ایک طرخ تھا طب ہے.. اور محوبہ کے لیے ”بے بی“ پسندیدہ ہے.. اور اگر کچھ ”کول“ ہے تو آخری

میکم ایکس بھی ابتدائی ایام میں اسی عالی جاہ محمد کی شخصیت اور پرچار کا اسیر ہو کر ”نیشن آف اسلام“ میں داخل ہو جاتا ہے.. اور وہ کسی بھی پیانے سے معاشرے کا بدترین شخص ہے.. ان پڑھ، عادی محرم، ذا کے ذالئے والا.. نہ صرف خود نمیثات کارسیا بلکہ گلی کو چوں میں انہیں فروخت کرنے والا.. جسم فردش عورتوں کی دلالی کرنے والا اور ان کے ساتھ ہم بستری کرنے والا.. جسکے ہاتھوں پرخون کے دھبے بھی ہیں تو یہ شخص کیا سے کیا ہو جاتا ہے.. عالی جاہ محمد کا ہیر و کارہ ہوتا ہے تو یہ سب عاویں، جرم اور نیشن ترک کر کے سر جھکا کر ایک امن پسند شہری ہو جاتا ہے.. تعلیم حاصل کرتا ہے یہاں تک کہ ایک دانشور کی حیثیت حاصل کر لیتا ہے.. بھی کوچوں میں اپنے عقیدے کی تبلیغ کرتا ہے، پھر تقدیم کرتا ہے اور اگر کوئی سفید فام سے گالی دیتا تو وہ سر جھکا لیتا ہے..

یہ ایک ایسی ماہیت قلبی ہے جس کی تاریخ میں مثال علاش سمجھے تو.. نہیں ملے گی.. وہ مجسس ہے اسلام کی اصل روح تک جنپنے کے لیے چنانچہ وہ قرآن پاک کا باقاعدگی سے مطالعہ کرتا ہے.. علماء کرام سے ملاقاتیں کرتا ہے اور بالآخر وہ حج کرنے کے لیے گھر سے نکلتا ہے.. اور یہ حج ایک مرتبہ پھر اس کے اندر ایک بڑی تبدیلی لاتا ہے.. کچھ اور کار کر دیتا ہے اور اس پر آشکارہ ہوتا ہے کہ وہ تواب تک اسلام کی ایک مسخر شدہ صورت کی پیروی کرتا رہا ہے.. اسلام کے پیغام میں تو رنگ دل کی برتری کی مجاہش ہی نہیں.. وہ میکم ایکس سے حاجی شہباز ہو جاتا ہے.. امریکہ وہ اپس آتا ہے اور عالی جاہ محمد اور اس کے پیروکاروں سے اختلاف کرتا ہے کہ اسلام تو نہیں جس کا پرچار تم لوگ کر رہے ہو.. اسلام میں تو سارے انسان برابر ہیں.. اگر گورے کو کالے پر برتری نہیں تو کالے کو بھی گورے پر برتری نہیں جو تم سکھا رہے ہو..

میں نے حاجی شہباز کے بارے میں جو دستاویزی فلمیں دیکھی ہیں ان میں جب وہ شیخ پر کھڑا ہوتا ہے تو اس کی تقریر سید ہی ول میں اترتی ہے.. جیسے ایک مفکرا پنی فلکر کی ترددیج کر رہا ہو.. جیسے یہ خیالات اور انکار اس پر اتر رہے ہوں.. وہ ایسا سحر بیان شخص ہے.. بے شک وہ ایک سیاہ ٹھری ہیں سوت میں ملبوس ہے.. اس کی آنکھوں پر ایک دیز چشمہ ہے لیکن وہ ایک درویش دکھائی دیتا ہے.. اس کی خود نوشت کا مصالحہ سمجھی تو وہ اس میں اپنی گزشتہ زندگی کے جرائم اور خاشوں کا محل کراقر ار کرتا ہے.. اور پھر امریکہ کی نسلی اور سیاسی صورت حال کا ایک مفکرانہ تجزیہ کرتا ہے.. عالی جاہ محمد کے پیروکار اس کے اختلاف کو بروادشت نہیں کر سکتے.. وہ اسے اپنے لیڈر کے لیے ایک خطرہ

احکام کے میں مطابق ہے۔“

وہ ایک جنوں سفید قام تھا اور پورے امریکہ کی نمائندگی کرتا تھا پھر بھی ایسے عقیدے کے لوگ بھی موجود ہیں۔ وینڈی نے مذمت کرتے ہوئے مجھے اس حقیقت سے آشنا کیا۔

اسلام کی جانب نگر و ذکر رغبت کا بنیادی سبب ہے کہ اس میں رنگ اور نسل میں کسی کو برتری حاصل نہیں۔ اللہ کے نزدیک سب برابر ہیں اور صرف وہ برتر ہیں جو پڑیزگار اور اطاعت گزار ہیں۔ اس حوالے سے اگر ان کے لیے سب سے بڑی کشش حضرت بالل جھٹی ہیں تو یا ایک قدر تی روعل ہے۔ جنہوں نے ساری حیات نہ کسی آسانی کی اور نہ کسی عہدے کی خواہش کی۔ صرف رسول اللہ کی قربت کے خسار میں گم ہے۔ فتح مکہ کے بعد خانہ کعبہ کی چھت پر کھڑے ہو کر وہاں پہلی اذان دینے کی سعادت بھی بالل کے نصیب میں آئی اور عشق ایسا تھا کہ اپنے محظوظ کے وصال کے بعد اذان دینے کو بھی جی نہ چاہا اور گوش نہیں ہو گئے جب کہ ان کے آس پاس عہدوں کی تگ و دوباری تھی۔ البتہ ایک روایت ہے۔ میں وثوق سے نہیں کہہ سکتا کہ یہ صدقہ ہے یا نہیں کہ اس کے بعد صرف ایک بار حضرت فاطمی سنت سماجت کرنے پر مدینے میں اذان دی تو لوگ ان کی آواز سن کر دیوانے ہو گئے۔ اپنے رسول کی یاد میں دھاڑیں مار کر رونے لگے۔ کہا جاتا ہے کہ اہل مکہ نے ایک بار حضرت بالل کے لمحے پر اعتراض کیا کہ وہ ”اشهدان لا الہ“ کی وجائے ”اشهدان لا الہ“ کہتے ہیں تو رسول اللہ نے فرمایا کہ بالل کی ”اشهدان لا الہ“ تم سب لوگوں کی ”اشهدان لا الہ“ پر بھاری ہے۔ بالل کے سامنے خلافے راشدین میں سے بھی کوئی سراخا کر بات نہیں کرتا تھا۔ مودب ہو کر ہم کلام ہوتے تھے یہاں تک کہ حضرت ابو بکر صدیقؓ جنہوں نے انہیں خرید کر غلامی سے بچاتا دیا تھی وہ بھی ان کی موجودگی میں مسحوب ہو جاتے۔

جب حضرت عمر فاروقؓ نے حضرت خالد بن ولید کو معزول کیا تو انہیں خدا تھا کہ کہیں وہ مشتعل ہو کر اپنی وفادار فوج کے ساتھ مدینے پر حملہ نہ کروں تو انہوں نے معزولی کا یہ پروانہ دشمن لے جانے کے لیے حضرت بالل کو منتخب کیا اور حضرت خالد بن ولید نے ان کے سامنے اپنا سرجھ کا دیا۔ خلیفہ وقت کے حکم کے مطابق پوری فوج کے سامنے ان کی دستار انہیں کراس سے ان کی شکنیں کسی گھنیں اور پھر معزولی کا حکم سنایا گیا۔ اس کے بعد حضرت بالل نے کہا ”اے خالد۔ یہ سب کچھ میں نے غلیظ کے حکم کے تابع کیا جو میرا فرض تھا اور اب میں وہ کروں گا جو میری آرزو ہے۔“

توصیف ہے اور اگر لطف اخھانا ہے تو ”چل“ کرنا ہے۔ یہاں کی شکنیوں میں بھی بے پناہ تنوع ہے۔ وہ اتنی سیاہ بھی ہو سکتی ہیں کہ ان کے سامنے انہیں اندھیرا روشنی لگے۔ ایسی آبی کشش والی بھی ہو سکتی ہیں کہ ان کے قریب سے گزرنے والا ان کے حرم کا شکار ہو کر وہیں فٹ پاٹھ پر گر کر جان دے دے۔ اور اسی طور اتنی ہولناک بھی ہو سکتی ہیں کہ انہیں دیکھتے ہی دہشت زدہ ہو کر فوت ہو جائے۔ بہت سی شکنیوں میں سفیدی کی گھلوٹی ہے تو یہ اس امر کی غمازی کرتی ہے کہ پچھلے زمانوں میں ان کے سفید قام آقاوں نے ان کے خون میں اپنے خون کی گردش کی تھی کہ وہ قانونی طور پر اپنی نلام نگر و عورتوں کے بدن بھرنے کا اختیار رکھتے تھے۔  
اگر کسی بھی نیکو و عورت یا مرد میں سفیدی کا غضیر نہیں ہے تو یہ اس کی آبائی مجبوری اور بے کسی کی دلیل ہے۔

ایک عرصے تک سفید قاموں اور ان کے پادریوں نے کھلے عام یہ تبلیغ کی کہ سیاہ قام لوگ دراصل خدا کے بھی دھنکارے ہوئے ہیں اور اگر ہم انہیں اپنے کلیساوں میں عبادت کرنے کے لیے بھی داخل نہیں ہونے دیتے تو یہ مشیت ایزدی ہے کہ ہم خدا کو دکھی نہیں کرنا چاہتے ”خانہ بدوش“ میں میں نے فلاںس کا ایک قصہ بیان کیا ہے۔

اُس شہر میں ایک مشہور زمانہ ”جنت کا دروازہ“ ہے جس کے چوکھوں میں باہل کی مختلف کہانیاں کندہ کی گئی ہیں۔ میرے ہمراہ ایک امریکی لڑکی وینڈی تھی اور سیاہوں کے جھوم میں ایک اوہیر عمر امریکی جو میری اور اس کی رفاقت کو ناپسندیدیگی کی نکاہوں سے دیکھ رہا تھا اس نے خاص طور پر وینڈی سے مخاطب ہو کر دروازے کے ایک چوکھے میں کندہ باہل کی ایک کہانی بیان کی۔ یہ حضرت نوح کی حکایت کو بیان کرتی ہے۔ کہ وہ کیسے طوفان کے تھیسے کے بعد زمین پر اترے۔ سب سے پہلا کام یہ کیا کہ وہاں انگور کی بیلیں کاشت کیں پھر ان انگوروں سے رس کشید کر کے اتنا پیا کہ مخمور ہو کر اپنے خیسے میں اپنے لباس سے لاپروا جائیں۔ ان کا بیٹا یہم خیسے میں داخل ہوا تو اپنے باپ کو بہنے حالات میں دیکھ کر باہر آ گیا۔ پھر شیم اندر گیا تو اس نے یہ احتیاط کی کہ ایک چادر اپنے اور اپنے باپ کے درمیان تان کر اس سے گفتگو کی۔ چونکہ یہم نے اپنے والد کو بہنے دیکھ لیا تھا اس لیے نوح نے بدعا کہ اس پر ابد تک خدا کی پھٹکار ہو گی۔ اس بدعا سے یہم کا رنگ سیاہ ہو گیا۔ تو یہ سب لوگ جو سیاہ قام ہیں یہم کی اولاد میں سے ہیں اور انہیں ناپسند کرنا باہل اور خدا کی

فروخت کرنے والا بھی ”بیک واٹ“ کا نامہ لگا رہا ہے۔  
فیش کے رسائل نیل بورڈ نیون سائنس جن پر صرف گوریوں کی شکلیں ہوتی تھیں اور یہ سوچا بھی نہیں جاسکتا تھا کہ سیاہ فام عورتوں میں بھی کشش ہو سکتی ہے وہ سب سیاہ ماڈلز کے چڑوں سے بھر گئے۔ آج بھی امریکہ کی سب سے بہتری ماذل نوی یکمبل ہے جو کم از کم ارب پتی ہو چکی ہے اور وہ سیاہ فام ہے۔

ایک وہ دن تھے جب نیکرداپنے آقاوں کے لباس اور بولی کی نقل کر کے ان جیسا ہو جانے میں غریبوں کرتے تھے۔ اپنے آپ کو گورا کرنے کے چکر میں رہتے تھے لیکن اب یہ انقلاب آیا کہ وہ اپنی رنگت پر ناز کرنے لگے۔ یہاں تک کہ جن سیاہ فاموں کی رنگت میں کچھ سفیدی کھلی ہوئی تھی ان کی نسبت جو سراسر گھاؤپ اندھیرے والے سیاہ رنگ کے تھے انہیں بیٹھی فل کہا جانے لگا۔

مختلف سماجی نفرتوں کے علاوہ ایک مرتبہ پھر یہ ناول ”دی روٹس“ کا اعلیٰ انتشار کروئے۔ اپنے رنگ، افریقی پس منظر اور ثقافت پر فخر کرنے لگے۔ اپنے افریقی ماہی کی پکار پر بلیک کہتے ہوئے انہوں نے نیکر اور امریکی نیکر کا لاحقہ ترک کر کے اپنے آپ کو ”افرو امریکی“ قرار دیا۔ انہوں نے افریقی پہناؤے اپنائے افریقہ جا کر اپنی آبائی ڈھنوں کو حلاش کر کے انہیں امریکہ میں رانج کیا۔ ڈالو اور سائی قبیلوں کے روانج اپنائے۔ بالوں کو مینڈھیوں میں گوندھ کر سجا یا اور ڈالوس رداروں کی مانند ہاتھ میں رنگیں جھپڑیاں تھام کر چلنے لگے۔ صرف یہ ثابت کرنے کے لیے کہ وہ درختوں پر کوئتے بندرنہ تھے جنہیں سفید قام ترس کھا کر تہذیب سکھانے کے لیے آئے تھے بلکہ ایک اپنائی تہذیب یا انتہم معاشرے کے افادت تھے جس کی اپنی شفافی شناخت تھی اور بت سے تھی جب امریکیوں کے بزرگ حضرات یورپ میں ڈھنیوں اسی زندگی بس کرتے تھے اپنے بدن پر مختلف اشکال نیل یا نیویارک اور ائرے وغیرہ گندھوںے کا روانج بھی افریقہ سے آیا۔ آج امریکہ یا کینیڈا اور غیرہ کی کوئی سڑیت ہو وہاں بہر طور دوچار دکانیں ”ٹیٹو“ کی ہوں گی۔

ہمارے ہاں بھی پرانے زمانوں میں یہ روانج عام تھا۔ میرے باباجی کے دامیں بازو پر ایک سیاہ دھنہ ہوا کرتا تھا۔ وہ بتایا کرتے تھے کہ پچھنیں میں میں اپنے ایک دوست چودھری منظور کے ہمراہ ایک دیہاتی میلے پر گیا تھا تو میں نے بھی دوسرے بچوں کی مانند بے حد اذیت سہہ کر اپنے

ہے، انہوں نے خالدؑ کی شکلیں کھوں کر ان کے سر پر وہی دستار باندھی اور ان کے لیے دعا کی۔ حضرت بلاںؑ آخری عمر میں دمشق میں گوشہ نشین ہوئے اور وہیں باب الصیر قبرستان میں وفن ہوئے۔ اور مجھے اپنے من موہنے ہے صحابی کی مرقد پر فاتحہ پڑھنے اور کچھ لمحے ان کی قربت میں گزارنے کا شرف حاصل ہوں۔

ان کی شخصیت آج امریکہ کے سیاہ فاموں کو اسی رکھ رہی ہے۔  
بہت کم لوگوں نے... یہاں تک کہ جید علائی کرام نے بھی اسلام کے سیاہ فام کردار پر غور نہیں کیا وہ حضرت بلاںؑ جب شیؓ سے آگے نہیں جاتے۔ وہ بہت کم غور کرتے ہیں یا بہت کم ذکر کرتے ہیں کہ رسول اللہؐ کی روگوں میں بھی سیاہ خون کی آمیزش تھی۔ اماں ہاجرہ کا تعلق قبطی نسل سے تھا اور ان کی رنگت میں سیاہ تھی۔ ہماری ماں حضرت ماریہ قبطیہ کے نام سے ظاہر ہے کہ وہ بھی سیاہی مائل رنگت کی تھیں اور میرے بابا کے آخري اور چھیتے بیٹے حضرت ابراہیم انہی کے بطن سے تھے جن کی شباہت دیکھ کر صحابہ کرام نے فرمایا تھا کہ جب یہ رسول اللہؐ کو کوچھیں گے تو اتنی مشاہدہ ہو گی کہ لوگ یہی سمجھیں گے کہ وہ رسول اللہؐ ہیں۔ اتنی مشاہدہ تھی۔ اور اس شباہت میں ظاہر ہے ہماری ماں ماریا قبطیہ کی سیاہ رنگت کی آمیزش تھی۔

میں دنیا کے بارے میں بہت ہی کم علم رکھتا ہوں۔ لیکن میری سمجھیں یہ آتا ہے کہ اگر اسلام کا یہ پہلو۔ جہاں حضرت بلاںؑ کے علاوہ۔ اماں ہاجرہ اور ماریہ قبطیہ اور حضرت ابراہیمؑ کی صورت میں جو سیاہ ٹلسہ گھلا ہوا تھا اسے بھی امریکی سیاہ فاموں کے سامنے لا جایا جائے تو یہ دن کی ترویج میں بے حد محاون ٹابت ہو گا۔ اور حضور نے بھی وصیت فرمائی تھی کہ جب تم ان علاقوں کو فتح کرو جو ماں ہاجرہ اور ماریہ کے آباد آجداہ کے ہیں تو ان سے اچھا سلوك کرنا کہ وہ میرے نہیں میں سے ہیں اور ان کے ساتھ میرا سمدھیاں رہتے ہے۔

جن دنوں سیاہ رنگت بہت معجب تھی راندہ درگاہ تھی۔ بدشکلی غلامی، گنوار پن اور چہالت کی علامت تھی ان دنوں کے سفید فام نسلی تھا خارکے مقابلے میں ایک نفرہ ایک سلوگ وجود میں آیا کہ۔ بلیک از بیٹھی فل۔  
بلیک میزک بلیک رنگت، بلیک چہرے، بلیک شافت۔ یہاں تک کہ منزل واٹر کی بوتیں

کو گلے میں ڈالے ایک مہمان ہوا کرتا تھا اور کافیوں میں سونے کی بالیاں بھی ہوتی تھیں۔ لیکن معزز ہونے کے معیار بدلتے رہتے ہیں اور وہ بدل گئے۔ اسی طور میرا بہت جی چاہا کہ میں بھی اپنے بدن کے کسی حصے پر کوئی نقش، کوئی شکل، کوئی مظہر گندھ جو داں۔ لیکن مجھے پاکستان والیں جانا تھا۔ لیکن اور بال پھوٹ کا سامنا کرنا تھا، صرف اس لیے اجتناب کیا۔

ویسے میں نے اس امکان پر غور رہت کیا کہ اگر میں اپنے بدن کے کسی حصے پر ”ٹیبو“ گندھ جو داں تو میری پسند کیا ہوتی۔ کون سی پسند ہوتی جس سے میں عمر بھر چھکارا حاصل نہ کر سکتا اور وہ میری من پسند ہوتی، میرے بدن کا دائیٰ حصہ، بن جاتی اور مجھے پشیانی نہ ہوتی۔

شاہ گوری کا کوئی نقش... جو مدھم پڑتا جاتا تھا۔  
جھیل کر دہبر کی نیلا ہست جو بھولتی جاتی تھی۔

شاید ایک موٹا اور بھدا اگر زی ریچھ... جو نہایت وزنی ہوتا ہے اور کینیڈا کی رائی ماؤنٹینز کی ندیوں میں تیرتی کواری مچھلیاں پکڑتے ہے۔  
شاید ایک پرمراح ہاتھی کا پچھے۔

یادہ سمندری پرندہ جو ساطھی شہرو کنوریہ کے آسمانوں پر سورج مچاتا گزرتا تھا۔ جس کی چونچ کھلی تھی اور وہ ہانپاپنے سے بھیگتا تھا۔

جبیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں جہاں کو لمبیا یونورٹی کے علاقے اختتام کو پہنچتے ہیں اور برادرے سڑیت کی آخری گلی آتی ہے وہیں سے سیاہ ساجن کی گلیوں کا آغاز ہو جاتا ہے۔ ہارلم شروع ہو جاتا ہے۔ ان سیاہ ساجنوں کے فرشتوں کو بھی جو یقیناً سیاہ رنگ کے ہوں گے یہ گمان نہیں ہو گا کہ بہت دور پاکستان کے ایک قبیلے قصور میں جنم لینے والی۔ اپنے زمانے کی پرکشش ترین گانگہ نے جس کا نام نور جہاں تھا تاریخ میں چلی سرتیہ ”بلیک از یوٹی فل“ کا سلوگن ایجاد کیا تھا اور کافیوں کو گوروں پر فوکیت دیتے ہوئے ”کالاشاہ کالا۔ میرا کالا اے دلدار۔ تے گوریاں نوں پرے کر“ کیا تھا۔

اگر کافیوں کو نور جہاں کے اس گیت کا علم ہوتا تو وہ بلاشبہ اسے کافیوں کا قوی ترانہ قرار دے کر اس کی گانے والی کے قدموں میں بچھ جاتے۔

باڑو پر انگریزی میں اپنا نام ”رمت خان“ گدھوایا لیکن جب میں ذرا بڑا ہوا تو مجھے یہ عمل بہت برا لگا اور میں نے پھر اذیت سہہ کر اسے مٹاویا۔ اب ابھی کوئی آخری غسل دیتے ہوئے ان کے بازو پر وہ سیاہ دھبہ مجھے اب تک یاد ہے اور اداس کرتا ہے۔ میرا خیال ہے کہ ”ٹیبو“ کا یہ روانج ہمارے ہاں افریقہ سے نہیں آیا تھا، یہ اسی بر صغیر کی قدامت کا ایک پرتو تھا۔

”ٹیبو“ ہمارے ہاں کب کا مت روک ہو چکا لیکن مغرب میں یہ تازہ ترین کشش اور فیشن ہے۔ بہت کم ایسے لوگ ہوں گے۔ بوجاؤں میں اور بوڑھوں میں بھی جن کے بدنوں پر ٹیبو کا کوئی گل بونا یا نقش نہ گندھا ہو۔ بلکہ میں نے کینیڈا میں ایک نہایت مسجدہ پڑھی لکھی دراز قامت اور شلوار قمیں میں ملبوس ایک پاکستانی لڑکی کو دیکھا کہ ان کی آئین ذرا سرکی تو کندھے کے قریب ایک مزاجی سا ہاتھی پچھے جھول رہا ہے، معلوم ہوا کہ ہاتھی ان کی کمزوری ہیں اور وہ ان کی ہر ادا پر مررتی ہیں۔

میرے ایک ٹیبو یعنی شومیں مانچستر میں مقیم ایک پاکستانی خاتون نے شرکت کی توان کی گردن کے نیچے ایک ناڑک مقام کی قربت میں جو ایک گل بونا گندھا تھا اس کی وجہ سے بار بار ریکارڈ ٹنگ رکنی پڑی اور ان در میانی عمر کی قدرے چھپل خاتون سے بار بار درخواست کی گئی کہ براہ کرم اس گل بونے کو ذرا پر وہ پوچھ کر دیجئے ہماری منزہ کوڈاں سے مجروح ہو جائے گی۔ اور انہیں اس اطیفہ نکلنے کی سمجھ نہیں آتی تھی۔ ہماری میک اپ آرٹسٹ نے بعد میں مجھے اطلاع کی کہ ان خاتون کے پدن پر صرف وہی تھا گل بونا نہ تھا اور انہوں نے نہایت رازداری سے مجھے بتایا کہ مقامات آہ و فنگال کی قربت میں بھی کچھ یا گل کھلے ہیں۔

ہارلم میں بھی ”ٹیبو“ کی دکانیں افراط میں ہیں۔ میری عمر میں آ کر نہایت معزز اور قابل تنظیم کیسے لگا جاسکتا ہے اس کے بارے میں بھی شاید بہت سے لوگوں سے بہتر جانتا ہوں لیکن اکثر اوقات میں غیر معزز ہونا چاہتا ہوں وہ کرنا چاہتا ہوں جو میرا دل چاہتا ہے، چاہے میرا مذاق ہی کیوں نہ اڑایا جائے۔ ان دونوں بہت سے مرد کافیوں میں بالیاں پہنتے ہیں۔ ہمارے ہاں تو ایک مدت سے خاندانی موسیقار بالیاں پہنتے آئے ہیں تو نیک بار بہت جی چاہا کہ میں بھی اپنے کافیوں کو بالیوں سے آ راستہ کروں لیکن فادھل ق کے خوف سے باز رہا۔ حالانکہ ہنخاب کی قدیم شافت میں جو محبوب گھر میں آتا تھا وہ ہمیشہ سونے کے کنٹھے

جتنے جاپ ہوتے ہیں ان کے لیے عام طور پر گورے ایشیائی لوگوں کو نسبت کرتے ہیں۔ چنانچہ قابل فہم طور پر کالے انہیں عزیز نہیں رکھتے۔

یہاں تک کہ جو پڑھے لکھے، مشمول اور روشن خیال ایشیائی ہیں وہ بھی کالوں سے دور دور رہتے ہیں۔ ان کے نزدیک وہ کم تہذیب یافتہ اور سرکش ہیں اور وہ گوروں کے نزدیک ہو ہو کر بیٹھتے ہیں۔ اگرچہ یہ گورے انہیں کم ہی نزدیک آنے دیتے ہیں اور اس کے باوجود وہ زبردستی اپنی عزت نفس کو ٹھیس پہنچا کر ان کے نزدیک ہو ہو کر بیٹھتے ہیں۔ اس صورت حال میں کچھ کالوں کا بھی قصور ہو سکتا ہے کہ ان کے غالی کے اداروں کی محرومیاں اور ذاتیں ابھی تک ان کی روح کے لحاظ میں جو مندل نہیں ہو رہے۔ ماضی کی سیاہ بختیوں نے انہیں کسی حد تک قحطی اور بد تمیز بنا دیا ہے۔ اگر وہ گوروں کو نہیں بخشنے تو یہ ایشیائی کسی اور باغ کی مولی ہیں۔ اگرچہ وہ خود تو سراسر اس امریکی باغ کی اگرچہ کڑوی مولی ہیں تو یہ ایشیائی کسی اور باغ کی مولی ہوتے ہوئے بھی اس باغ میں آگئے ہیں تو کیوں آئے ہیں۔ اگر آہی گئے ہیں تو اپنی اوقات پچانیں۔ امریکہ ہم ہیں۔ اور ہر ایشیا کے طویل کوونگل ماضی کا بھی کچھ قصور ہے کہ لوگ اقدار کے حوالے سے اور نسبتی طور پر ”کا لے انگریز“ ہو چکے ہیں اور اپنے سابق آقاوں کے کفتہ نظر کے قریب ہیں کہا لے ہیں، ہی بکتر۔ اور وہ ان کی موجودگی میں آرادہ نہیں محسوس کرتے۔ یہاں ہمیں ایک عجیب تاریخی تضاد نظر آتا ہے۔ یعنی سیاہ فام تو اپنے آقاوں کے رسوم درواج ترک کر کے اپنی الگ شاخت پر فخر کرتے ہیں جب کہ ایشیائی آج بھی اپنے سابق آقاوں کے نقش قدم پر چلانا یعنی معافات بخشتے ہیں۔ اگر بس ذرا بیور ایک سیاہ فام ہے تو برابر میں براجماں ایشیائی کہے گا۔ ان کالوں کا کچھ پہنچیں۔ جانے یہ بس سیدھی بھی چاہ سکتا ہے کہ نہیں۔

اور جاپ میں اگر یہ گزارش کی جائے کہ اگر یہ سیاہ فام اتنا اندازی ہوتا تو نیویارک بس سروں کے ذرا بیور کے طور پر بھی نہ چنا جا سکتا۔

اُدھر سے ایک طنزیہ مکراہٹ۔ جتاب آپ نہیں جانتے۔ ایک خاص پالیسی کے تحت گورے یہ کوشش کر رہے ہیں کہ بے شک سیاہ فام نالائق ہوں لیکن انہیں اس معاشرے میں گھل مل جانے کے زیادہ سے زیادہ موقع دیئے جائیں تا کہ انہیں اپنی محرومی کا احساس نہ ہو تیر عایقی لوگ ہیں۔

ہارلم میں داخل ہوتے ہی مجھے چڑے کے ملبوسات کی ایک دکان دکھائی دی جہاں عورتوں کے بگ بگ سائز کی جیکٹیں اور زیر جام فروخت ہوتے تھے البتہ اس کا شرگراہ، واقع اور اس شرکی آہنی چادر پر ایک پینٹنگ دکھائی دیتی تھی جس کی مصوری کا معیار ہماری ٹرک پینٹنگ سے ذرا کمتر تھا۔ شرک کے نچلے حصے میں نیویارک شہر کی بلند عمارتوں کے ہیوے ہیں اور ان پر ایک جاودوی سفید آسمان ہے جس پر نیشن منڈیلا بازو پھیلائے مکرارہا ہے۔ اس کے ایک جانب مارشن لوٹر نگ کسی سوق میں غرق تصویر ہے اور دوسری جانب میکلوم ایکس کا چڑھہ ہے۔ یعنی یہ تین شخصیتیں اہل ہارلم کی ہیرو ہیں۔ وہ نیشن منڈیلا کو پاپا ”بابا“ مانتے ہیں وہ کیا کل جہاں مانتا ہے اور اس میں، میں بھی شامل ہوں۔ اور پھر مارشن لوٹر نگ اور حاجی شہباز ہیں جنہیں وہ اپنے نجات دہنہ مانتے ہیں۔ منڈیلا کے سر کے عین اوپر ”آئیے ایک خواب میں شریک ہوتے ہیں“ لکھا ہے۔ اور خواب وہی انصاف پر مبنی برابری کی سطح پر ایک بہتر اور روشن مستقبل کا خواب۔

منڈیلا کے لبادے پر ایک تحریر ہے ”ویکلم نوئی ٹولنی ہارلم۔“ اس بند شرک سے بیک لگائے ایک تو منڈن نگر ویز پینے میں مگن تھا۔ اس نے مجھے خشمگیں نگاہوں سے گھورا کیں نے شرکی تصویر اتارتے ہوئے اسے بھی شامل کر لیا تھا۔

اور سب لوگ نے بھی مجھے برابری خشمگیں نگاہوں سے گھورا کہ ابو کیا کر رہے ہیں۔ ہارلم میں اس طرح تصویر یہی نہ اتاریں، ان کالوں کا کچھ پہنچیں ہوتا۔ اب یہاں میں اپنے لئے اچھنجھے کا باعث بننے والے ایک اور مسئلے کی جانب توجہ لانا چاہتا ہوں۔ میرا خیال تھا کہ ایشیائی باشدے بیشوں پاکستانیوں کے امریکی نیگر وز کے لیے اپنے دل میں نرم گوش رکھتے ہوں گے جب کہ ایسا نہیں ہے۔ اسی طور پر بھی میرا خیال تھا کہ کالے حضرات ان نیم کالوں، ایشیائی لوگوں کا پناہ، ہم رنگ بھائی سمجھ کر ان کے ساتھ الفت کی شیگنیں بڑھاتے ہوں گے جب کہ ایسا بھی نہیں ہے۔ کالے ان ایشیائی لوگوں کو اپنا حریف تصویر کرتے ہیں کہ جتنے بھی معمولی اور گوروں کے نزدیک ناپسندیدہ جاپ ہوتے ہیں، ان کے لیے یہی دنسیں امیدوار ہوتی ہیں اور چونکہ ایشیائی قدرے فرمانبردار یعنی ”لیس سر“ اور ”جو حکم جناب عالی“ قسم کے ہوتے ہیں اور ادھر کا لے ”فک یو“ اور ”گوٹو ہیل“ خصلت کے الگ ہوتے ہیں اس لئے اس نوعیت کے خاکروپی، کوڑے کے ذریم اٹھانے والے۔ گندگی جمع کرنے والے، فٹ پاتھ پر جھاؤ لگانے والے یا ریستورانوں میں برتن دھونے والے

ہیں لیکن اس کے باوجود وہ سیاہ فاموں کے لیے میری محبت اور ہمدردی کے جذبات کو بخشنے سے عاری ہے۔ اور کبھی کبھار کہتی تھی کہ ابو آپ تو یہاں چند روز کے لیے آتے ہیں، اگر یہاں آپ کا قیام کچھ بر سوں پر محیط ہو تو شاید آپ بھی ایسا محسوس نہ کریں۔  
عین ممکن ہے کہ ایسا ہی ہو۔ اور ایسا نہ بھی ہو۔

میں نے امریکہ میں اپنے مختصر قیام کے دوران۔ اور میں یہ بھی عرض کرنا چاہوں گا کہ جس شخص نے گھاٹ گھاٹ کا پانی بیاہو اسے کسی گھاٹ سے ایک طویل عرصہ پانی پیتے رہنے کے بعد یہ آشنا نہیں ہوتا کہ پانی شیخا ہے یا کڑوا۔ چند ایک گھونٹ ہی کافی ہوتے ہیں۔ تو اس مختصر قیام کے دوران اگر چہ مدد و دعے چند سیاہ فاموں کو میں نے کم تعلیم یافت اور قدرے بدتریز پایا۔ اور اتنی ہی مقدار میں گوروں کو بھی کم تعلیم یافت اور قدرے بدتریز پایا۔ لیکن یہ ہے کہ سیاہ فاموں کے دل تک رسائی کے راستے ذرا الگ ہیں۔ آپ انہیں ایک روایتی ”کیا حال ہے؟“ سے اسی نہیں کر سکتے۔  
ہاں آپ ان کی محرومیوں اور یونانی الیہ ڈراموں سے کہیں بڑھ کر رنج زدگی کو نظر میں رکھتے ہوئے ان کی جانب بڑھیں تو وہ کھلے دل سے آپ کی جانب کھنچ چلے آئیں گے۔ وہ گورا ثافت جو ہماری ثافت ہے۔ اس سے بہت الگ اور جدا ہیں۔ لیکن اتنے ہی اچھے اور ہمدردانہ انسان ہیں جتنے کہ گورے۔ بلکہ کبھی کبھار ان سے کہیں بڑھ کر۔ جس نسل نے نیشن منڈیا، میلکم ایکس، پیئرس لوہما، ٹوئنی ہاریسن، سیونیکا، محمد علی اور ہماری ماڈس۔۔۔ ہاجرہ اور ماریہ قطبیہ جیسے لوگ جنم دیے ہوں وہ بھلا کسی بھی نسل کے مقابلے میں کیسے مکتر ہو سکتی ہے۔ اور جس نسل سے میرے آتابال جبٹی ہوں تو اس نسل کی تمام تر کوتا یہاں اور گناہ تو بس ان کے وجود کی برکت سے حل جاتے ہیں۔ صرف ایک بلاں اس نسل کی تری کے لیے کافی ہیں۔ اگر اسلام میں رنگ نسل کی برتری ہوتی تو۔۔۔

میں بیویارک کے اس سیاہ جزیرے سے ہارلم میں تھا تو نہیں چلتا تھا، میرے آگے دنیا کا خوبصورت ترین جوڑا بھی چلتا جاتا تھا۔

سلیوق اور رابع آگے آگے چلے جا رہے تھے۔  
اور دنیا میں وہ کون سا بابا ہے جسے اپنا بیٹا اور بہو دنیا کا خوبصورت ترین جوڑا نہیں لگتے۔  
وہ دونوں میری تقطیم میں ایک درسے کے ہاتھ تھام کرنیں چل رہے تھے اگرچہ ان

ایسے موقعوں پر ایک خیال بیش بھجھے ستاتا ہے کہ ہم نے پاکستان میں بہت سے ہم وطنوں کو جن میں بنگال بھی شامل تھے اپنے سے کتر جانا اور اب بھی کچھ اور قومیتوں کو جانتے ہیں تو کیا ہم بھی انہیں معاشرے میں برابری کے موقع فراہم کر کے ان کی محرومیاں دور نہیں کر سکتے تھے۔ یہ تو سراسر الگ تصدیق ہے کہ بنگالیوں نے ایک بناہ حال بنگال کو کیسے اپنی داشت سے تغیر کیا۔ جمہوریت قائم کی۔ یونس ایسے جواہر پیدا کئے اور بنکوں کی برادری میں ہم سے کہیں معتبر طہرے۔۔۔  
چنانچہ یہاں تاریخ ہے جو فصلہ کرتی ہے کہ کون کمتر ہے اور کون برتر۔۔۔

ایک واقف کا رن جوان جو جانیدا کی خرید و فروخت کے علاوہ ایک گیس مشین خریدتا ہے تو اس کا عملہ بھرتی کرتے ہوئے احتیاط کرتا ہے کہ ان میں کوئی سیاہ فام نہ ہو۔ وہ ایک نیپانی گور کے ایک سکھ یا سری لگن کو بخوشی ملازم رکھ لیتا ہے لیکن ایک نیگر کو ہرگز نہیں۔  
کیوں؟

”آنکل۔ یہ کا لے لوگ دھونس جاتے ہیں۔ کام بھی نہیں کرتے اور حملکیاں دیتے رہتے ہیں۔ میں نے بڑنے کرنا ہے، کالنوں کے حقوق کے لیے جدو جهد تو نہیں کرنی۔ یہ جو نیپانی سری لگن یا سکھ ہوتے ہیں یہ لوگ کام بھی دل لگا کے کرتے ہیں اور شکر گزار بھی ہوتے ہیں۔ البتہ میرا ایک سکھ ملازم جو ہے وہ کبھی کبھار واروپی کراوہم مچاتا ہے لیکن اگلی سورہ ہاتھ جوڑ کر معانی مانگ لیتا ہے۔۔۔“

تو کیا سیاہ فاموں کو روزی کمانے کا کوئی حق نہیں ہے؟  
”آنکل۔“ وہ پاکستانی نوجوان یکدم ہنٹے لگتا ہے۔ وہ یعنی ہم سے چھین لیتے ہیں۔۔۔ چند ہفتوں کے بعد بڑی باقاعدگی سے میرے گیس مشین پر سُکھ کا لے آتے ہیں اور نقدی لوث کر لے جاتے ہیں۔۔۔“

اوھر قلوریا میں میری بیٹی عینی کا روتیہ بھی اتنا دوستانہ نہیں۔ سیاہ بالوں اور گوری رنگت کی وجہ سے اسے وہاں ہسپانوی سمجھا جاتا ہے اور وہ صرف اس نئے تھوڑی سی خوش ہو جاتی ہے کہ اس کے فورٹ انکل تکمیل خانی کا فورٹ ملک ہسپانوی تھا اور اس کے ابتو نے ایک کتاب ”اندلس میں جنی“ لکھی تھی۔ ورنہ وہ فوراً اس واہیے کی تروید کرنا اپنا فرض سمجھتی ہے۔ ”تو۔ آئی ایم اے پاکستانی۔ اینڈ آئی ایم پر اوڈ ٹوبی اے پاکستانی۔“ اگرچہ اس کے چند نہایت قریبی دوست سیاہ فام

میرے ایک قریبی اور مر جوم ہو چکے دوست مشتاق بٹ جنہیں ہم ان کے وسیع تن دتوش کی وجہ سے ”لگ کا گگ آف جلال پور جہاں“ کہتے تھے کہ یہی ان کا آبائی وطن تھا۔ تو وہ تقریباً تیس برس پیشتر امریکہ میں منتقل ہو گئے اور کینیڈا کی سرحد کے قریب ایک شہر ”بللو“ میں مقیم ہو گئے۔ اکثر کہا کرتے تھے کہ یہ گورے کیسے لوگ ہیں کہ اپنے شہر کا نام ”بھینس“ رکھ دیا ہے۔ ہم جلال پور جہاں کی بھینسوں سے فرار ہو کر امریکہ آئے تھے اور یہاں بھی ایک ”بللو“ یعنی بھینس سے پالا پڑ گیا۔ مشتاق بٹ ایسے پار طرح دار تھے کہ بھولتے ہی نہیں۔ ہر برس پاکستان صرف دستون سے باقی کرنے آتے۔ ملتے ہی کہتے اورے۔ اورے میرے ساتھ باقیں کرو دہاں امریکہ میں نہ کوئی بات کرتا ہے نہ سنتا ہے مجھے تو اپنار ہو رہا ہے۔ مجھے سے باقی کے اسے ذرا کم کرو اور پھر بس میری سنو۔ ہم اکثر انہیں بلیک میل کرتے کہ بجا مشتاق ہم مفت میں تمہاری باقیں نہیں سنبھلیں گے نہ کریں گے ہمیں ذرا لکھاؤ پاؤ۔ اور وہ ہمیں خوب لکھاتے پاتے۔ جو دوست کھاتے انہیں لکھاتے اور جو پیتے انہیں پلاتے اور جی بھر کے اگلے ایک برس کے لیے خوب باقی کر کے ہلکے ہو جاتے۔ وہ ہمیں امریکہ کی۔ نندی یارک کی اور خاص طور پر ہارلم کی کہانیاں سناتے کہ پار مستنصر ہارلم میں غروب آفتاب کے بعد جانا گویا اپنی موت کو دعوت دینے جانا ہے۔ چنانچہ میں تو کسی ایسے شخص کو نہیں جانتا جو شام یارات کے وقت ہارلم گیا ہو۔ وہ کے وقت بھی جب ادھر سے گزر رہتا ہے تو کار کی رفتار تیز کر کے شتابی سے گزر جاتے ہیں اور اگر وہاں اتر کر چل قدری کا ارادہ ہو تو اپنے ڈالر بنوئے سے نکال کر جوابوں میں پوشیدہ کر لیتے ہیں لیکن اس اختیاط کے ساتھ بڑا بالکل خالی ہو جو اس میں چندواں ضرور ہوں کیونکہ لا جمالہ جو سیاہ فام اطمینان سے آپ کو لوٹنے کے لیے آئے گا اور آپ کے سر اپے کی ملاشی لے گا اور وہاں سے ایک ڈالر بھی برآمد نہ ہو تو طیش میں آ کر آپ کو چبرا گھونپ دئے گا۔ چنانچہ تم اگر بھی نیویارک آؤ اور ہارلم جاؤ تو خالی جیب نہ جانا۔

لیکن وہ زمانے گئے۔ ان زمانوں میں ہارلم کی صورت حال بدل چکی ہے۔ آپ بے خطر وہاں جاسکتے ہیں۔ گھوم پھر سکتے ہیں۔ شانگ کر سکتے ہیں۔ صرف یہ ہے کہ وہ جو سیاہ فام ہے جو فٹ پاٹھ پر چلنے والے لوگوں سے لائق نہایت بدباری سے ایک پارک گگ میٹر کو کھول کر اس میں سے سکے نکالنے کی کوشش کر رہا ہے تو ذرا چشم پوشی کریں اپنے کام سے کام رکھیں اور چلتے جائیں۔ یا ایک اور صاحب پلک ٹھلی فون بچھو کو ایک ہتھوڑی سے پلک میں ہی سرعام ضربیں لگا کر اس

کے درمیان جو رشتہ تھا وہ ان کی مسکراہٹوں اور ایک دوسرے کی قربت کی صرفت سے۔ دریا کنارے کی ریت میں سے پھوٹنے والی نبی کی مانند ظاہر ہو رہا تھا۔ سچوں ایک نیلی الرالف لارین کی نی شرٹ اور جین میں۔ مجھے تو کم از کم ہارلم بھر میں سب سے پینڈسٹم لڑکا لگ رہا تھا اور رابعہ سرخ مرچ ایسی تیزی والے سڑج کرتے اور سیاہ جین میں۔ بھورے بالوں اور سبز آنکھوں کے ساتھ ان ہارلم تو کیا اس کے پار بھی جو جہاں متھے ان سب میں سے پیاری لڑکی لگ رہی تھی۔ اگرچہ یہ پیاری لڑکی ہارلم کی سیاہ ثقاافت اور کشش سے زیادہ یہاں سے پر سوورز میں دلچسپی رکھتی تھی جہاں نیویارک شہر کی نسبت کم قیمتیوں پر گھر بیوسا مان میسر تھا، خاص طور پر باہر روم کے لیے رنگارنگ تو ہی۔ بے شک وہ میڈ ان پاکستان ہوں۔ ہارلم کے باسیوں کی مانند یہاں جتنے بھی سوورز اور شانگ مالز ہیں ان کے رنگ زدالے ہیں۔

ایسے رنگ ہیں جو آپ کو یہ نیویارک میں کہیں دکھائی نہیں دیں گے۔ ان میں فروخت ہونے والے ملبوبات، جوتے، گھر بیوسا مان اور فرنیچر۔ زائلے رنگوں کے ہیں۔ بیرون، بھڑکیے اور ہماری نظر میں قدرے والہیات ہیں لیکن سیاہ فاموں کے من پسند رنگ ہیں اور اگر آپ کو یہ رنگ پسند نہیں تو آپ بھاڑ میں جاسکتے ہیں کہ آپ کو کس نے دعوت دی تھی کہ آپ ہارلم میں تشریف لا سکیں۔ ہر سل اور ہر قوم کا رنگوں کا انتخاب جدا ہوتا ہے جو دوسری نسل اور قوم کو نہیں بھاتا کہ وہ یہ یقین رکھتے ہیں کہ جو رنگ ہمارے پسندیدہ ہیں وہی بہترین اور خوش نظری ہیں۔

ہارلم کا سیاہ جزیرہ ابھی حال ہی میں ”محفوظ“ ہوا ہے۔ دریہ یہاں تو کوئی بھی غیر ملکی یعنی امریکی ہو یا نیویارک کو قدم دھرنے کی حراثت نہیں کر سکتا تھا۔ اگر کوئی قدم دھرتا تھا تو جان ہتھی پر رکھ کر آتا تھا اور اس کی وہ جان نادیر ہتھی پر دھری نہیں رہتی تھی؛ اچک لی جاتی تھی۔

شنید ہے کہ گیارہ ستمبر کے سانچے کے بعد نیویارک کے شہریوں کی دلジョی کرنے والے میسٹر جولیانی نے اپنے دور میں ایک تو نامنہ سکوئر کو تماں ترقا جھوٹوں اور ما فیا سے پاک کر کے اتنا معزز بنادیا کہ اب وہ نیویارک کی سب سے بڑی سیاحتی کشش ہے اور دوسرا یہ کہ ہارلم کو پاک صاف کر کے ”محفوظ“ بنادیا۔

سامنے رکھے وہ گیت اپنی رنگ میں گارہا ہے... جیسے ہمارے ہاں ایک زمانے میں کشمیری بازار میں تازہ ترین خبروں کے حوالے سے لکھے گئے عوای گیتوں کے پھلفت دواؤں میں فروخت کرنے والے عام الناس کو متوجہ کرنے کی خاطروہ گیت گا کر سنایا کرتے تھے۔

اور کہیں میزوں پر بجے قرآن پاک کے نفحے ہیں۔ ان دکانداروں کا حلیہ جدا ہے۔ اکثر نے لبے افریقی چونٹے جو ناگیری یا کے مسلمان پہنچتے ہیں زیب تن کیے ہوئے ہیں اور سردوں پر افریقی نوپیال۔ کسی سے مخاطب ہوتے ہیں تو السلام علیکم سے آغاز کرتے ہیں اور گفتگو کے دوران الحمد للہ اور ماشاء اللہ کا استعمال کثرت سے کرتے ہیں اور ایسا صرف اسلام کے بارے میں کتابیں فروخت کرنے والے عنینیں کرتے بلکہ پرانے کپڑے بیچنے والا بھی اگر آپ کوئی کوٹ یا جیکٹ پہن کر دیکھ رہے ہیں تو وہ بھی آپ کو دیکھتے ہوئے ”ماشاء اللہ“ کہے گا۔ یہاں اسلام کا اثر خاصاً گبرا ہے اگرچہ انہوں نے اسلام کو اپنے رنگ میں رنگ لیا ہے اور اس میں کچھ تباہت بھی نہیں کر دیا کی ہر قوم نے اسلام کو اپنے رنگ میں رنگ لیا ہے اور یہی اس کی رنگیں اور خوبصورتی ہے۔ رنگ رنجوں سے ہر کوئی فرماش کرتا ہے کہ مجھے رنگ دے۔ اور اپنے اپنے عقیدے کے رنگ میں رنگے جانے کی درخواست کرتا ہے۔ ان میں ایک درخواست گزر امیر خسرو بھی ہیں۔

توہارلم کے سیاہ جزیرے کویں پر کھیے تو اس میں بھی رنگ اور عقیدے ہیں اور ان کا آپس میں کوئی جھگڑا نہیں۔ ایک دوسرے سے کوئی بغض نہیں کر دیاں باطل بھی ہے، قرآن بھی ہے اور کہیں کچھ بھی نہیں ہے یعنی ہارلم حقیقی معنوں میں ایک سیکولر دنیا ہے جس کا ترجمہ کچھ احتیٰ لوگ لاذبی یا لادہنیت کرتے ہیں۔ بے شک اب ہارلم محفوظ ہو چکا تھا لیکن اس کے باوجود ہفتے کے روزی اس روشن دوپہر میں جو ہجوم تھا ان میں ہم جیسے خال خال تھے اور سیکلکروں چہروں میں سے کبھی بکھار کوئی سفید قام چڑھنے لگا تھا انہیں اب بھی اس سیاہ قام جزیرے میں قدم دھرنے سے خوف آتا تھا۔

یہاں سب سے زیادہ دلچسپ اور پیارے کردار وہ جبھی بوڑھے تھے جو یہیں پیدا ہوئے تھے۔ پلے بوڑھے تھے اور بوڑھے ہو گئے تھے اور عین ممکن ہے کہ ان میں سے کچھ نے ساری عمر ہارلم سے باہر قدم نہ رکھا ہو۔ یہ بوڑھے ادھر ادھر منڈلاتے پھرتے تھے۔ کہیں دھوپ سینکتے تھے۔ اگر کچھ رقم جیب میں ہوتا ہے کی ایک بوتل حاصل کر کے اے پوراون سینے سے لگائے رکھتے تھے اور خوش رہتے تھے۔ راگیروں، دکانداروں اور فٹ پاٹھوں پر چلتے لوگوں پر پڑھاں فقرے

میں جمع شدہ کچھ رزق حلال حاصل کرنے کی چاہت میں ہیں تو آپ درگز رکریں اور گزر جائیں ورنہ وہ رزق حلال آپ سے بھی وصول کیا جا سکتا ہے۔ پارکنگ میٹر اور ٹیلی فون بوٹھ سے یہ چھیڑ چھاڑ میراڑ آتی مشاہدہ ہے۔

آج ہفتہ تھا، چھٹی کا دن تھا اور ہارلم کے کوچہ و بازار میں جو لوگوں رُوفیں اور بے خودی تھی وہ یکھنے کے لائق تھی۔ اس رونق میں وہ نکل چڑھی احتیاط اور گرینز نہ تھا جو فتحہ ایونیو یا پارک ایونیو کا خاصہ ہے۔ یہاں گھونٹے پھرنے میں جو ایک ڈر تھا اگر چہاب اس کا کچھ جواز نہ تھا، لٹ جانے کا، وہ بھی لطف دیتا تھا کہ ہائے کوئی ہمیں لوٹ ہی لے تو کیا مرا آئے۔ اور آپ ہر دوسرے سیاہ قام کو شک اور امید کی نظروں سے بھی تکتے ہیں کہ بھائی صاحب آپ ہمیں لوٹیں گے تو نہیں۔ یعنی مجھے تمہارا کچھ اعتبار نہیں، تم یقیناً مجھے چھیڑو گے۔ چھیڑو گے تو کتنا مرا آئے گا!

یہاں فٹ پاٹھوں پر مصر کا بازار لگا تھا۔

اور ہر شے ”بلیک“ تھی۔ جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں منزل واٹر بھی ”بلیک واٹر“ تھا۔ ایک کچھری داڑھی اور اسجھے ہوئے بالوں والا بوڑھا دنوں ہاتھوں میں پانی کی بوتلیں تھاے راہ سکریوں کو متوجہ کر رہا تھا ”دوسٹو۔ ٹھنڈا نیچ پانی اور وہ بھی بلیک پانی“ یہ جو مصر کا بازار لگا تھا۔ فٹ پاٹھوں پر۔ سال کوکھے، زمین پر اشیاء کتابیں سجائے۔ عطر کی بوتلیں سجائے۔ یہاں وہ سب کچھ ہائے فروخت تھا جو نیویارک میں فروخت نہیں ہو سکتا تھا۔

افریقی جڑی بونیاں جو جانے کن عارضوں کیلئے مفید تھیں۔ عجیب ملے مخلوں اور شربت، دونبسری ڈیز کے انبار، سیاہ قام کھلاڑیوں، اداکاروں اور رہنماؤں کے پوسٹر، گھریلو طور پر تیار کردہ عطریات و خوشبویات جو کم از کم ہمیں تو سر درد کے سوا کچھ اور نہ دے سکتے تھے اور ادھر سیاہ قام خواتین انہیں اپنے وائپن اچمام پر مل کر نہال ہوتی تھیں اور جوانیں سوگھتا تھا وہ نہ حال ہو جاتا تھا۔ ہر براثن کی جعلی ٹی شرٹ۔ پرانے جوتے اور جیکن۔ ان کے ملاوہ وہاں نہایت منفرد کتابوں، پسفلوں اور جرائد کے سال تھے اور ان کی انفرادیت یہ تھی کہ ان سب کا موضوع سیاہ قام تھے۔ ان پر ہونے والے مظالم کے بیان اور ان زمانوں کے گیت جب وہ کپاس کے کھیتوں میں روئے بھی تھے اور گاتے بھی تھے۔ ان میں سے بیشتر کے سر ورق پر افریقہ کے نقشے تھے۔ کہیں کہیں باطل کے نفحے اور عیسائیت کی ترویج کی کتابیں اور نہ بھی گیت ہیں اور دکاندار ایک لہک کر کسی پھلفٹ کو

اور شکلیں ناخنوں پر پینٹ کرنے والے زیادہ تر چینی ہوتے ہیں۔ رابعہ حیران ہوتی تھی کہ آخر انکل خواتین کے ناخن پینٹ کرنے والے پارلز کے شوکیوں کے سامنے تاویری جو کیوں رہتے ہیں۔ صرف اس لیے کہ وہاں ایک مختصر سے ناخن پر پینٹ کیے جانے والے مناظر، چیزوں اور گل بٹوں یہاں تک کہ نہ ہی اشکال کی اتنی دسیع و رائی تھی کہ انکل نہ صرف حیران ہو رہے تھے بلکہ پریشان بھی ہو رہے تھے کہ کیا اتنا جمعرت ممکن ہے۔

ہارلم کے زمانوں کی سیر کرتے ہم اس کے ایک تاریخی لینڈ مارک سے بھی شناسا ہوئے اور یہ مشہور زمانہ سیاہ فام اپا لوچیزیر تھا۔ اپا لوچیزیر کا نام سنتے ہی ذہن میں سیاہ فام ادا کار پرفارم کرنے لگتے ہیں، گلوکاروں کے گیت گو بنجے لگتے ہیں اور نیگر و ڈراموں کے منظر سامنے آنے لگتے ہیں۔ اگرچہ جب 1914ء میں یہ تھیزیر قائم ہوا یہ ایک ایسا آپراہاؤس تھا جس پر کسی سیاہ فام کا سایہ بھی نہیں پڑنے دیا جاتا تھا۔ یہ صرف سفید فام لوگوں کے لیے مخصوص تھا۔ پھر یہ ایک صاحب فریبک شف میں کی تکلیفت میں آیا جو نام سے تو یہ وہی لگتے ہیں اور اسی لیے رنگ دش سے ماوراء کو صرف کاروبار پر یقین رکھتے تھے، انہوں نے اس آپراہاؤس کے صدر دروازے پر آوز ان ”صرف سفید فاموں کیلئے“ کی تھیت اتار کر اس کے دروازے سب کے لیے کھول دیئے۔ آہستہ آہستہ گورے لوگ شاید اس لیے کم ہوتے گئے کہ وہ سیاہ فاموں کے برابر میں بیٹھ کر تھیزیر دیکھنا بھی اپنی توہین سمجھتے تھے اور بالآخر یہ تھیزیر صرف سیاہ فام تخلیق کاروں کا ایک مرکز بن گیا۔ اپا لوچیزیر آج بھی ہارلم کی سب سے بڑی پہچان ہے۔ ان نوں یہ تھیزیر تھیزیر نو کی متازی سے گزر رہا تھا اس لیے عارضی طور پر بند تھا۔ تقریباً ایک ماہ کے بعد جب ہارلم سے پھر گزر ہوا تو یہ کھل چکا تھا۔ اس کے ماتھے پر سیاہ فام ادا کاروں کے مل بورڈ روشن تھے اور وہاں نکلٹ حاصل کرنے والوں کی قطار اس ہارلم کے فٹ پاتھ پر ایک ست روکنچوے کی مانند سرسری براڈوے سٹریٹ تک پہنچ رہی تھیں۔ ایک بات میں نے خصوصی طور پر نوٹ کی کہ ان طویل قطاروں میں میں نے صرف دو یا تین سفید فام تماشا یوں کو کھڑے دیکھا اور شاید وہ بھی امریکی نہیں غیر ملکی سیاح تھے ورنہ ہر شو سیاہ فام المدے پڑتے تھے جیسے اپا لو ایک سفید فام یونانی دیوتا تھا، ہو ایک نیگر و ڈوتا ہو جس کے معبد میں وہ پرستش کے لیے جاتے تھے، وہ اتنے پر اشتیاق تھے۔

ہارلم کی پیشتر عمارتیں اور گھر بہت قدیم طرز کے اور پرانے ہیں اور ان میں زندگی کی

کئے تھے اور وہ سب ان کے جانے پہچانے مقابی باشدے تھے۔ یہ باشدے بھی رک کر کسی بوڑھے پر کوئی فقرہ کئے اور ہنسنے ہوئے آگے چلے جاتے۔ ایک بوڑھا قریب سے گز بیتی ایک نہایت فربہ اور ادھیز عر خاتون سے مخاطب ہو کر کہتا ہے ”ہے بے بی۔ یو آریکسی بے بی۔“ تو وہ خاتون اپنے موٹاپے کے پاؤ جو دڑ را پچ کر۔ ایک ٹھمکا سا لگا کر کہتی ہے ”یو لا نک دل بے بی۔“

اور بوڑھا اس پر نچادر ہوتے ہوئے کہتا ہے ”اوہ آئی تو اٹ۔“ بڑے پسروں کے علاوہ ہارلم میں جو دکانیں پڑھوم تھیں وہ یا تو نائیوں کی تھیں جنہیں ہم بھر ڈریں بھی سکتے ہیں جو اکڑے ہوئے لوہے کی تاروں کی مانند سخت گھنگھر یا لے بالوں کو سیدھا کر سکتے تھے یا ان کی مینڈھیاں بنا کر گوندھ سکتے تھے یا پھر استرے چلا کر سر میں طرح طرح کے نقش و نگار بنانے سکتے تھے۔ بہت کم لوگ جانتے ہیں کہ ایک سیاہ فام مرد یا عورت اپنے بالوں کی آرائش کی غاطر کیسی مسلسل اذیتوں سے گزرتے ہیں ان کے گھنگھر یا لے بال واقعی لوہے کی تاروں کی مانند سخت ہوتے ہیں جنہیں سنوارنے کی خاطر وہ پلاسٹک یا لکڑی کی لکھنی استعمال نہیں کر سکتے کہ وہ ان میں الجھ کر ٹوٹ سکتی ہے چنانچہ ان کی ٹنگھیاں اکثر لوہے کی ہوتی ہیں۔ ان بالوں کو مرد جہ فیش کے مطابق سنوارنے کے لیے انہیں برقرار رکھنے کے لیے۔ بہت اذیت سنبھل پڑتی ہے۔ خاص طور پر مینڈھیاں گندھوں نے کیلئے اور انہیں برقرار رکھنے کے لیے۔

ان نائیوں کے علاوہ صرف ناخنوں کو پینٹ کرنے والے انہیں مصور کرنے والے پارٹی بھتیات میں تھے۔

ہمارے ہاں تو یہ رواج ہے کہ ایک ناخن پر کوئی مقدس عبارت پوری کی پوری لکھنا کمال فن کی معراج ہے لیکن ہارلم میں یہ نہ اپنی بلندیوں کو چھوٹا نظر آتا ہے۔ یہاں ایک ناخن پر پوری مونالیز اپنٹ کروالی جاسکتی ہے جو ہبھاصل کے مطابق ہوگی اگر چاہس کی رنگت قدرے سیاہ ہوگی اور اگر آپ پسند کریں تو وہ ناخنوں پر دس مونالیزا کیس جلوہ گر ہو سکتی ہیں۔ یعنی منی اپنے پینٹنگ کا کمال اگر مغل منی اپنے کے بعد دیکھنا ہے تو ہارلم میں ویکھنے۔ مونالیزا کے علاوہ سینکڑوں مزید پیش کشیں ہیں۔ سیاہ فام ادا کاروں، ماؤڑا اور کھلڑیوں کے چہرے، قدرتی مناظر، جانور اور یہاں خیز جسمی مناظر جن میں جانور بھی ہو سکتے ہیں اگرچہ وہ انسانی شکل کے ہوتے ہیں۔ یہ مناظر

اور اپنی پچھاں کی جدوجہد انہی عظیم سیاہ فاموں کی نمائندگی کرتی تھی۔ بے شک آئندہ زمانوں میں زردشیطان کے شہر بیویارک نے اس رنگارگ اور زندگی سے ہمسکتی ہوئی دنیا کو بھی نگل جانا تھا اور اسے اپنی طرح بے رنگ کر دینا تھا۔ لیکن فی الحال تو یہ ایک سیاہ سلطنت تھی جس میں سیاہ فیشن، سیاہ ادب اور سیاہ ثافت کا راجح تھا۔ اور اس کے کوچہ بازار میں جب کوئی گوراد کھائی دیتا تھا تو وہ اس کی سیاہی کے تاظر میں ایک سفید بد نما و ہبہ لگاتا تھا جس کی اپنی کوئی شاخت نہیں۔

ہم نے ہارلم کے مرکزی ایونمنٹ سے آہستگی سے گزرتی متعدد سڑخ ڈبل ڈیکر بسیں دیکھیں جو سفید قام سیاہوں سے لبری تھیں۔ بسوں کے بدفلوں پر مجسم آزادی کے پوسٹر نیاں تھے اور ان پر ”بیویارک سائٹ سی ایگ“ لکھا ہوا تھا۔ جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں کہ ”محفوظ“ ہونے کے باوجود اب بھی پیشتر گورے اس علاقے میں داخل ہونے سے گریز کرتے ہیں اور اگر وہ اس سیاہ جنت میں داخل ہوتے ہیں تو ”محفوظ“ سڑخ ڈبل ڈیکر بسوں میں سوار ہو کر داخل ہوتے ہیں اور وہ اس جہان رنگ بویں سے آرامہ نشتوں پر بیٹھے سرسری گزر جاتے ہیں۔ جیسے ایک عجائب گھر میں سے گزرتے ہوں، ایک چینیاً گھر میں سے گزرتے ہوں۔ جہاں سیاہ رنگ کے پیغمبri جو خطرناک بھی ثابت ہو سکتے ہیں۔ رنگ رنگ کی بولیاں بول رہے ہیں، چچہارہے ہیں اور ان کے گاہنڈ انہیں معلومات فراہم کر رہے ہیں کہ دیکھئے دیکھئے خاتمین و حضرات۔ اس بڑھتے ٹیکروں کو دیکھئے جو امریکی جنوب کے کپاس کے کھیتوں میں کام کرنے والے غلاموں سے کتنی مشابہت رکھتا ہے۔ اور وہ دو سیاہ فام لڑکیاں دیکھ رہے ہیں جو بے وجہت پا تھے پر ناق رہی ہیں اور لوگ تالیاں بجارتے ہیں۔ ان کے ہمیر ڈول اٹھتے تھے۔ ان کے پہناؤے تو دیکھئے کیا یہ ایک جو جو نہیں ہیں۔ لیکن انہیں پیار سے دیکھئے گھور کر دیکھیں گے تو شاید یہ لوگ اس آہستہ رو بس پر چڑھ کر آپ کا ٹیکنڈو بادیں۔ اور ہاں آپ نے نوٹ کیا ہے کہ ان میں سے کچھ موزلم بھی ہیں تو ان سے نجی کرہنا چاہئے۔ ذرا تصور کریں گے ایک ٹیکنڈو لڑکی جہاں فٹ پا تھے پر ناق تھی ہے وہاں ایک اور ٹیکنڈو لڑکی جا ب پہنے نظریں جھکائے چلتی جا رہی ہے۔ یہ عجیب سے لوگ ہیں۔ اگرچہ دکھائی تو ہم جیسے دیتے ہیں۔ ہماری طرح کے انسان ہی تو ہو سکتے ہیں بلکہ ہیں۔ لیکن ذرا عجیب سے ہیں۔

لیکن اس تصویر کا ایک اور رنگ بھی تو ہو سکتا ہے۔

جوتا شاد کیسٹنے آئے ہیں وہ شاید خودی تماشا ہوں۔

سہوتیں بھی ظاہر ہے پرانے زمانوں کی ہیں، صرف اس لیے کہ ہیاں کے مکین ایکس تو جدید علاقوں میں منتقل ہونے کی مالی سخت نہیں رکھتے تھے اور اس کے علاوہ وہ اپنے مخصوص محل سے جدا ہوتا بھی پسند نہیں کرتے تھے۔ ہیاں بقیہ بیویارک کی نسبت جائیداد کی قیمتیں بہت ہی کم تھیں کیونکہ سفید قام اپنی دولت ہارلم ایسے خطرناک، گندے اور جرام سے کلبائے نیکر و علاقے میں کیوں صرف کرتے۔ اور دولت صرف کرنے کے لیے صرف ان کے پاس تھی۔ لیکن ان دونوں علیحدوں کے مطابق جو بیویارک میں جائیداد کی خرید و فروخت کے حوالے سے بہت سمجھ بوجھ رکھتا ہے۔ ہارلم میں یہ صورت حال تیزی سے بدلتی ہے اور جائیداد کی قیمتیں میں بے پناہ اضافہ ہو رہا ہے۔ سوئٹر لینڈ میں چپی کا بھائی برلن شہر سے دور ایک چھوٹے سے قصبے میں ایک قدیم طرز کے گھر میں رہتا تھا جس کے لیے اس نے برلن میں مسٹر نہایت جدید ترین رہائش گاہ کی نسبت کم از کم چار گنا قیمت ادا کی تھی۔ کیونکہ بورپی لوگ کلاسیک طرز تعمیر کے شیدائی ہیں اور وہ اس کے لیے کوئی بھی قیمت ادا کر سکتے ہیں۔ اسی طور ہارلم کا پرانا طرز تعمیر، گئے زمانوں کی کھڑکیاں دروازے اور قدیم رہائش گاہیں بھی کلاسیک کا درجہ اختیار کر رہی ہیں اور ان کی مالک میں زبردست اضافہ ہو رہا ہے ہیاں تک کہ ایک معمولی سے بوسیدہ گھر یا عمارت کے لیے اتنی قیمت ادا کی جا رہی ہے کہ اس رقم سے سیاہ فام کا ایک بڑی آسانی سے لوگ آئی لینڈ میں ایک پر تیغیں گھر خرید سکتا ہے یا سنشل پارک پر کھلتا کوئی پینٹ ہاؤس افروز کر سکتا ہے۔ بقول ملی وہ دن دو رنگیں جب ہارلم کی مفرد سیاہ شاخت ختم ہو جائے گی۔ ہیاں جدید عمارتیں کھڑی ہو جائیں گی اور صرف امیر بیویارک ہیاں رہائش پذیر ہو جائیں گے اور یہ سیاہ جزیرہ بیویارک میں مدغم ہو کر ایک قصہ پار ہینہ ہو جائے گا۔

سابق صدر ملک لکھن نے بھی اپنے رفاقتی ادارے کا دفتر اسی علاقے میں قائم کر کھا ہے اور وہ اکثر ہارلم کے فٹ پا تھوں پر نشستے نظر آ جاتے ہیں۔

لیکن ہارلم ابھی تاریخ کی کتابوں میں منتقل نہیں ہوا۔ ابھی وہ سیاہ فام تاریخ کا ایک جیتا جاتا عجائب گھر ہے۔ وہاں حاجی شہباز اور ان کے نام پر ”میلکم ایکس بولیوارڈ“ پر ایک شاندار سجدہ تعمیر کی گئی جہاں سچوق جمع کی شماز ادا کرنے جاتا ہے۔ اور اسیں بو تھر نگ، نیٹ نگ کوں، لوئی آسٹریاگ، سڈنی پاٹر، مارچا کٹ، ڈیوک ایلٹنشن، ایلا فری جرلڈ، محمد علی، رے چارلز اور لعل رچرڈز کی شاہیں نظر آتی تھیں۔ اگرچہ ان سب کا تعلق ہارلم سے تو نہ تھا لیکن ہارلم کی ثافت

نمایاں نہیں ہوتا جبکہ کالا دور سے نظر آ جاتا ہے۔ ایک سر دے کے مطابق اگرچہ معمولی جرام کا پلڑا کالوں کی جانب جھلتا ہے لیکن انسانیت سوز جرام میں گورے حضرات ان سے کہیں آگے ہیں۔ سیریل کلر زینی مسلسل قتل کرنے والوں میں کوئی سیاہ فام کم ہی ہوگا۔ خواتین سے زبردستی کر کے ان کے گلڑے گلڑے کرنے والوں میں شاید ہی کوئی سیاہ فام ہو۔ اور اس کے باوجود برق گرتی ہے تو بے چارے سیاہ فاموں پر ا  
مجھے نیو یارک پسند آ گیا تھا۔

اس نے زبردستی مجھے اپنے آپ کو پسند کر دا نے پر مجبور کر دیا تھا ورنہ میں تو یہ فیصلہ کر کے آیا تھا کہ زرد شیطان کے اس شہر کو ناپسند کرنا ہے۔ بے شک روم، بیروت، لندن اور برلن میرے دیکھے بھائے تھے لیکن کہیں بھی وہ رنگارنگی بے خودی، ثاقفی، تنویر اور موسمی اور صرفت نہ تھی جو اس شہر کے کوچہ و بازار میں تھی بلکہ میں نے اپنے آپ پر بہت ضبط کیا کہ کہیں میں کوئی سستی قسم کی وہ سفیدی کی شرٹ خرید کر نہ پہن لوں جس پر ایک سرخ دل پر ”آئی نیو یارک“ نمایاں ہوتا ہے۔ لیکن میں نے اپنے آپ کو ایسی اچھی حرکت کرنے سے باز رکھا۔ اگرچہ میں ہرگز ضبط نہ کر سکتا۔ بازنہ رہ سکتا اگر مجھے ہارلم میں کہیں بھی کوئی ایسی کی کی شرٹ نظر آ جاتی جس پر ”آئی نوہارم“ لکھا ہوتا۔ اگر ایک ایسی کی شرٹ نظر آ جاتی تو میں اسے خرید کر فنی الفور پہن لیتا، بے شک سلوق مجھے گھوڑتا کہ یہ باتی کیا کر رہے ہیں اور رابعہ اپنی ناراض بزر آنکھیں مجھے پر جادیتی کرایے سر صاحب میرے ہی نصیب میں تھے لیکن میں ”آئی نوہارم“ کی کی شرٹ ضرور زیب تن کر لیتا کر نیو یارک بھر میں گرین اچ دلچ کے سوایہ ہارلم ہی تھا جس نے مجھے اپنے سیاہ محرب میں گرفتار کر لیا تھا۔

میں فتحہ الیمنڈ پارک یونیورسٹی پارڈ اوے اور کسی بھی وے کو تو فراموش کر سکتا تھا لیکن ہارلم کے سیاہ ٹو نے ٹو نکے مجھے پر اٹھ کر گئے تھے۔ میرے دل پر نقش ہو گئے تھے اور میں اسے اس لئے بھی فراموش نہیں کر سکتا تھا کہ ہماری نور جہاں نے ہی تو تاریخ میں پہلی بار سیاہ فاموں کی سفید فاموں پر برتری کا گیت گایا تھا۔

کالاشاہ کالا۔ بیسا کالا اے دلدار۔ تے گوریاں نوں پراؤ کرو۔



یعنی جب آپ اپنے تیسیں ایک چڑیا گھر میں جاتے ہیں تو آپ خود بھی تو چڑیا گھر ہو سکتے ہیں۔ آپ اپنے آپ کو انسان سمجھ رہے ہیں اور آپ جانور ہوں۔ جن کو آپ جانور جان رہے ہیں وہ انسان ہوں۔

تو تصویریکا ایک رخ بھی ہو سکتا ہے بلکہ ہوتا ہے کیونکہ ہارلم میں سے گزرنے والی سفید فام سیاہوں کی سرخ ڈبل ڈیکر بسوں کی جانب اول تو کوئی سیاہ فام نہ کاہ بھی نہیں کرتا اور اگر آنکھ اٹھا کر دیکھتا ہے تو وہ بے حد عظیم ہوتا ہے کہ ان کی شکلیں کیسی عجیب ہیں، ان کے چہرے کتنے پھٹکے ہوئے بے رنگ اور بے کشش ہیں جب کہ ہم سنتے شاندار ہیں۔ ہمارے بدن ان کی نسبت کتنے آبوی اور کسرتی ہیں۔ یہ لکھنے ڈرپوک لوگ ہیں۔ ڈرے ڈرے سے اور سبھے ہوئے۔ حالانکہ یہ پیدل چلتے ہوئے بھی یہاں آ جاتے تو ہم نے ان سے کیا کہنا تھا۔ اپنی غلامی کا بدلہ تو نہیں لینا تھا۔ اس بفتہ کی دوپہر کو۔ ہارلم میں گھومتے ہوئے۔ نیو یارک شہر کی بھاگ دوڑ اور خود کشی کی حد تک تیز رفتاری کے مقابلے میں یہاں یہ محسوس ہوتا تھا جیسے پورے علاقے میں کوئی گھڑی نہیں ہے۔ نہ کسی نے کہیں جانا ہے اور نہ آتا ہے۔ بس جو جہاں ہے اس نے وہیں رہنا ہے۔ اور یہی لگتا تھا کہ ہارلم میں کوئی بھی مرد کام نہیں کرتا۔ سب بیکار بیٹھے ہیں۔ کہیں ہائٹے ہیں۔ دھوپ سیکتے ہیں۔ بیکر پیتے ہیں اور آوازے کتے ہیں جب کو عورتیں سوائے فیشن کرنے کے۔ بال سنوارنے اور عطر لگانے کے اور شاپنگ کرنے کے اور اپنے جہازی جسموں کو بے پناہ خوراک پلاٹی کرنے کے اور کچھ نہیں کرتیں۔ لیکن ایسا ہر گز نہیں ہے۔

یہ چھٹی کا دن ہے اور اس کی بیکاری اور مرد ہوشی کا ہی تو مزا ہے جو گورے لوگوں کے نصیب میں نہیں ہے۔

بے شک ان لوگوں کے کچھ مشتعلے بھی ہیں۔ وہ شغل کے طور پر اور وہ یہ شغل کبھی کبھار کر ہی لیتے ہیں۔ کسی گورے کو لوٹ لیا۔ کسی گیس سٹیشن میں چیل قدمی کے دوران گزرا واقعات کے لیے کچھ ڈار حاصل کرنے اور بہت ہی ایک جنسی ہوئی تو کسی کو زد کوب کر کے رزق حلال وصول کر لیا۔ تو ان کبھی کبھار مشاغل کے علاوہ پیشتر سیاہ فام مزدو اقی رزق حلال کمانے کی خاطر جان لیوا مشقت کرتے ہیں۔ اور یاد رہے کہ اس نوعیت کے ”مشتعلے“ گورے حضرات بھی بکثرت کرتے ہیں لیکن یہاں بد اچھا اور بدنام برا کا حوالہ کچھ نامناسب نہ ہوگا۔ گورا اپنے معاشرے کی سفیدی میں

محرک مختصر تصویر لگتی ہیں۔ کھڑکی کے برابر میں ایک ڈبل بیڈ۔ بک شیلف اور ایک خاصاً ٹھلا  
بوجگ ایریا۔ واش روم اور الگ بچک۔ یہ غرفہ اس لیے بیان کیا گیا ہے کہ چوہے کا پچھا اس  
منظراً میں چیل تدی کرتا رہتا ہے۔ ان فلیش کا کرایہ نیویارک کے دیگر علاقوں کی نسبت  
قدرے نہیں بہت زیادہ ہے۔ مثلاً سلووق کے اس شوڈیوپاٹرمنٹ کا کرایہ تقریباً ہر سو ڈالر ہے اور  
اس کی ادائیگی کے بعد اس کا اور لندینیکس کا سکارا شپ قلاش ہو جاتا ہے۔ وہ نہایت آسانی سے اس  
سے نصف قیمت پر جیکسن ہائٹ یا لوگ آئی لینڈ میں رہائش اختیار کر سکتا ہے لیکن اتنے طویل  
فاصلے سے روزانہ کو لمبیا یونیورسٹی آنے جانے میں جتنا کرایل گلتا ہے اور جتنا وقت ضائع ہوتا ہے اور  
سفر کی تھکاوٹ ہوتی ہے اس کے پیش نظر چند سو ڈالر کی فضول خرچی کر کے یونیورسٹی کے پہلو میں  
رہائش اختیار کرنا زیادہ سودا مند ثابت ہوتا ہے۔

ان فلیش میں صفائی سفر کی بہت ہے اور اگر آپ کو کہیں ایک مکوا۔ یا کوئی چھپلی وغیرہ  
نظر آ جاتی ہے تو آپ فوری طور پر یونیورسٹی انتظامیہ کو مطلع کر دیتے ہیں اور اس کا قلع قع کرنے  
کے لیے ایک ٹیم پہنچ جاتی ہے۔ اگر ایک لال بیگ لال بیگ کے آس پاس ریک رہا تو باقاعدہ  
ایک جنسی ڈیکلنیر ہو جاتی ہے۔ اب آپ تصور کر سکتے ہیں کہ اگر ایک چوہے کا پچھلی فلیٹ میں مزگشت  
کرتا دکھائی دے جائے تو پھر کسی قیمت برپا ہوتی ہوگی۔

گراؤنڈ فلور پر ٹھوٹوں کے برابر میں ایک روز ایک نوٹس چپاں نظر آیا۔

### ”رمینشن بلیک وارنٹ“

- کو لمبیا یونیورسٹی کی انتظامیہ کے نوٹس میں لایا گیا ہے کہ مندرجہ ذیل ٹھوٹوں میں کچھ  
نالپسندیدہ جانور اور حشرات الارض پائے گئے ہیں جن کی مکمل تفصیل مندرجہ ذیل ٹھوٹوں میں کچھ  
نالپسندیدہ جانور اور حشرات الارض پائے گئے ہیں جن کی مکمل تفصیل مندرجہ ذیل ہے۔
- 1-فلیٹ نمبر 8 دوسری منزل بادوچی خانے میں دو لال بیگ دیکھے گے۔
- 2-فلیٹ نمبر 10 پوچھی منزل فلیٹ میں کچھ ہے لیکن تین نہیں کیا جاسکا کر کیا ہے۔
- 3-فلیٹ نمبر 6 آٹھویں منزل ٹھیل خانے میں ایک مکوا۔ سیاہ رنگ کا۔
- 4-فلیٹ نمبر 7 آٹھویں منزل رات کوئی شے فرش پر نہیں ہے۔
- 5-فلیٹ نمبر 10 آٹھویں منزل کسی چوہے کا شاہر ہے لیکن وہ کچھ اور بھی ہو سکتا ہے۔

### ”چوہے کا پچھہ“

وہ غالباً نیویارک کا سب سے معصوم اور نہ کھٹ چوہا تھا۔  
باقاعدہ چوہا بھی نہ تھا۔

سلجوچ کے فلیٹ میں مقیم تھا لیکن اس نے کبھی فلیٹ کے کرائے میں شریک ہونے کا  
سوچا بھی نہ تھا۔ مفت میں مقیم تھا۔

وہ اس فلیٹ میں بے خطرایے سیر کرتا تھا جیسے میں ہر صبح بے خطر سڑل پارک میں سر  
کرتا تھا۔ اور وہ نہایت بے خوبی سے بک شیلف پر براجمان ہو کر کبھی سلووق کو اور اکثر چوتھا کو تھتا  
رہتا تھا۔ آنکھیں گھما تارہ تھا۔

یہ ہمارے ہاں کا نہایت بے ڈول اور تکہ اسادی کی قسم کا چوہا تھا بلکہ چھریرے بدن کا  
مختصر راستا تھا اور قدرے سفید قام تھا۔

صرف اس نیویارکی چوہے کی وجہ سے میری بہو بہت دن سو گوارہ ہی۔  
اگرچہ کو لمبیا یونیورسٹی کے کمپس میں بھی طالب علموں کے لیے متعدد اقامتگاہیں  
 موجود ہیں لیکن ان کے علاوہ بھی طالب علموں کی کثیر تعداد کو مدد نظر رکھتے ہوئے یونیورسٹی کے  
آس پاس تربت میں برازوے شریعت پر یا زیلی مسکوں پر چند عمارتیں ایسی ہیں جنہیں انتظامیہ  
نے رہائش گاہوں کے طور پر مختص کیا ہوا ہے۔ ان میں سے ایک عمارت نمبر 412 ہے جس کی  
آخری اور دسویں منزل پر سلووق کا فلیٹ نمبر 10.M واقع ہے۔ یہ ایک شوڈیوپاٹرمنٹ قسم کی  
رہائش گاہ ہے۔ ایک خاصاً وسیع کمرہ جس کی کھڑکی بھی وسیع ہے اور اس کے پار دیکھیے تو نظر  
نیویارک کی عمارتوں پر تیرتی چلی جاتی ہے۔ جھاکنے تو بہت نیچے برازوے شریعت کی رونقیں ایک

کرتا۔ پھر اطمینان سے ٹہلتا ہوا بک شیلف میں رکھی کتابوں کے آگے مرکوزت کرتا۔ انہیں سوگتا۔ اور خاص طور پر فلسطینی ایڈورڈ سعید کی کتابوں کوتا دریہ سوگتا کہ سعید اسی کو لمبایا یونورسٹی کے پروفیسر رہے تھے۔ وہ ہنری کنجر کی ”ڈپلومی“ کو ذرا سا سوگھتا اور بک شیلف سے اتر کر ایک صوفے پر بر ایمان ہو کر میلی دیش دیکھنے لگتا۔ یہاں تک کہ چھٹل تبدیل کردیئے پر اپنی ناگواری کا اظہار بھی کرتا۔

اُسے برداشت کر لیا گیا۔

لیکن اُس نے بالآخر قلم خود اپنی موت کے وارثت پر تدبیح کر دیئے جب وہ ایک شب نیند میں ڈوبی ہوئی رابعہ کے بائیں پاؤں کے انگوٹھے کو نہایت رغبت اور دل جمی سے اپنے پوپلے منہ سے پوٹنے لگا۔ رابعہ نے ایک دل دوز صحیح مار کر اور وہ وہشت سے ساکت ہو گئی تھی۔ سلوچن کو بیڑا رکیا تو اس کے باوجود چوہے کا بچھ قطفی طور پر ڈسٹرپ نہ ہوا اور اُس کا انگوٹھا پوٹنے میں مشغول رہا۔

اس سانچے کے بعد رابعہ فلیٹ میں چلنے پھرنے سے گریز کرنے لگی اور ہر دفعہ وقت اپنے بستر پر یا صوفے پر ناگیں سیئیے خوفزدہ حالت میں بیٹھی رہتی۔

رابعہ کامل طور پر آٹھ آف ایکشن ہو گئی۔

اگر فلیٹ کی گھنٹی بجتی تو وہ اُس سے مس نہ ہوتی، گھنٹی بجانے والا یہی سمجھتا کہ اندر کوئی نہیں ہے اور واپس چلا جاتا۔ یہاں تک کہ جب سلوچن آتا تو گھنٹی بجانے کے علاوہ دسک و دنیا تو بھی رابعہ اپنی محفوظ پوزیشن سے اچھل کر باہر آتی اور دوڑتی ہوئی۔ یوں جیسے اُس کے پاؤں تے کوئی لینڈ ماں کی پھٹ جانے کو ہو۔ وہ دوڑتی ہوئی دروازے تک جاتی اُسے کھول کر پھر اُسی رفتار سے بھاگتی ہوئی صوفے پر جبار ایمان ہوتی۔

چونکہ جہاں وہ بیٹھ جاتی تھی وہاں سے اترنے کا نام نہ لیتی تھی یہاں تک کہ کچن تک بھی نہ جاتی تھی اس لیے مجبوراً سلوچن کو پکن سنجاانا پڑ گیا۔ وہ ناشتہ تیار کر کے بستر پر اکڑوں بیٹھی اپنی بیوی کی خدمت میں پیش کرتا اور رات کا حکما نا بازار سے لے آتا۔ وہ ایک دو روز میں ہی تھک آ گی کہ آخر کوئی حد ہوتی ہے جانوروں سے شفقت سے پیش آنے کی... معاملہ اُس کی چیزیں بیوی اور چوہے کے ایک بیچ کے درمیان میں تھا اور اُس کے لیے فیصلہ کرنا زیادہ مشکل نہ تھا۔ اُس نے اپنی

6. فلیٹ نمبر 5 نویں منزل چند بڑے بڑے پھر۔
7. فلیٹ نمبر 9 نویں منزل متعدد چوہے یا چوپے ہے کے نیچے۔
8. فلیٹ نمبر 8 دویں منزل ایک چھپکی۔
9. فلیٹ نمبر 9 دویں منزل کوئی ناپسندیدہ شے۔
10. فلیٹ نمبر 2 دویں منزل شاید ایک لال بیک۔
11. فلیٹ نمبر 1 دویں منزل کوئی چھپا دڑنمائے یا شاید چگا دڑ۔

ان فلیٹوں کے مکینوں کی روپورٹ پر یہ معلومات ہم تک پہنچی ہیں۔ ہر خاص و عام کو اطلاع کی جاسکتی ہے کہ ان ناپسندیدہ جانوروں پر دنوں اور حشرات الارض کو تلف کرنے کے لیے سوت کا بلیک وارثت جاری کیا جا رہا ہے۔ ان کا قلع قلع کرنے کے لیے ایک ٹائم حرکت میں آگئی ہے۔ یہمیں ہفت اور اتوار کے روز صحیح سات بجے سے بارہ بجے تک آپ کے فلیٹ کا دروازہ ٹکٹکھتا رکھتے ہے۔ آپ سے درخواست ہے کہ براہ کرم اس سے تعاون کیجیے۔ شکر یہ۔

از طرف انتظامیہ کو لمبایا یونورسٹی۔ نیویارک

سلوچن اور رابعہ نے یہ مناسب نہ جانا کہ اتنے کیوٹ سے اور مخصوص سے چوہے کے نیچے کی روپورٹ کروا کے اسے ہلاک کر دادیں۔ اس لیے ان کا چوہے کا بچھ اس بلیک وارثت میں شامل نہ تھا۔

وہ تقریباً ایک فیملی ممبر ہو چکا تھا۔ انہیں بھی اُس کی موجودگی کی عادت ہو چکی تھی۔ یہاں تک کہ جب رابعہ ہارلم میں شاپنگ کے بعد وزنی بیک انٹھائے جس میں زیادہ تر تو لیے ہوتے تھے فلیٹ میں داخل ہوتی تو وہ اپنے چوہے کے نیچے کے لیے بتا نظریں متاثری کرتی اور سلوچن بھی جب یونورسٹی سے واپس آتا تو پہلا سوال یہی پوچھتا کہ.. چوہے کا بچھ نظر آیا۔

پھر یہ ہوا کہ وہ چوہے کا بچھ قدرے بد تیز ہو گیا۔ اُسے اندازہ ہو گیا کہ یہ میال یہوی میرے لیے اپنے دل میں ایک زم گوشہ رکھتے ہیں اور اس گوشے میں میں رہتا ہوں۔ چنانچہ وہ ہر نو دن تھا نے لگا۔ یہاں ہو کر قدرے نہیں خاصاً بد تیز ہو گیا۔ اتنا نذر ہو گیا کہ سر شام وہ جہاں کیسی بھی پوشیدہ ہوتا تھا وہاں سے برآمدہ ہوتا۔ کھڑکی کی چوکھت میں بیٹھ کر نیویارک کی عمارتوں کا ناظارہ

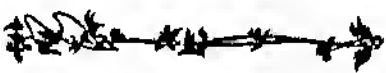
ساتھ بھی بھی سلوک کرتے ہیں۔ اپنے دوستوں، عزیز دل بلکہ اپنے ہم عصرادیوں کو بھی یونہی تلف کرتے ہیں۔ بلکہ پوری قوم کو تلف کر دیتے ہیں۔

سکندر مرازا۔ ایک عام سال سو لفڑت۔ خوجہ ناظم الدین کو تلف کر دیتا ہے۔ مرازا صاحب کو ایک جزل بلکہ کسی بھی بیتل فیٹ میں جائے بغیر نیٹہ مارشل ہو جانے والا ایوب خان تلف کر دیتا ہے۔ اور پھر اس کا چینہاں بھٹو جو اسے ڈینی کہتا ہے تاشقہد معابرے کے انشا کی لیں داریشپ میں اسے چپا کر تلف کر دیتا ہے۔ اور پھر اس بھٹو کو ایک ایسا کاسہ لیں مل جاتا ہے جو آگے بڑھ کر اس کے جو تے سیدھے کرتا ہے تو وہی ضیاء الحق اسے تاریخ سے تلف کر دیتا ہے۔ بھی لغاری کے ہاتھوں خود پسند بے نظر تلف ہوتی ہے اور کبھی نواز شریف خود سے یہ اہتمام کرتے ہیں کہ منتظر پروردی مشرف کو ایک لیں داریشپ مہیا کر دیتے ہیں کہ ہم تو خود تلف ہونے کو تیار ہیں۔

درد کی اس زنجیر کا سلسہ ابھی تک تو نہیں ٹوٹا۔ تو دیکھیے کب پروردی مشرف اس زنجیر کی کڑیوں میں بلکہ جاتے ہیں۔ کہ اس زنجیر کے ٹوٹنے کے ابھی تو کچھ آثار نظر نہیں آتے۔

یہ سب اسی اعتقاد میں مارے جاتے ہیں۔۔۔ جیسے نویارک کا وہ چوپے کاچھ مارا گیا۔ لیکن ایک فرق کے ساتھ۔۔۔

اُس چوپے کے بچھ کی موت نے میری پیاری بہو کوئی دن تک سو گوار کھا۔ جب کہ۔۔۔ یہ جو دسری نوعیت کے چوپے کے بچھ ہوتے ہیں ان کی موت پر بہت کم لوگ سو گوار ہوتے ہیں۔۔۔



یہی کو ترجمج دی۔ اُس نے یونیورسٹی انتظامیہ سے شکایت نہ کی کہ رابعہ بھی اُس حوالے سے چوہے کے ساتھ ہمدردی رکھتی تھی کہ جانے انتظامیہ کا بلیک دارٹ سکواڈ اُس معمول جان کو کیسی اذیت دے کر ہلاک کر دیا۔ چنانچہ فیصلہ یہ ہوا کہ اسے ایسے طریقے سے مارا جائے جس کے تحت اُس بے چارے کو کم سے کم اذیت ہو۔ نویارک کے ایک سوری میں ایک لیسدار چپک جانے والی نیپ اگر چہ نہایت مہنگی شیپ میسر تھی اور اس کے بارے میں گارنٹی دی گئی تھی کہ اس میں سے ایک ایسی بھینی بھینی مہنگا اٹھتی ہے کہ چوہا جہاں بھی ہو اپنی ناک سکیرٹا بے اختیار اُس کی جانب کھنچتا چلا آتا ہے اور پھر اس شیپ پر پاؤں رکھتا ہے تو اُس کے ساتھ یوں چپک جاتا ہے کہ اُس سے چھکارا حاصل نہیں کر سکتا اور پھر اس بھینی بھینی مہنگا میں جو ایک زبرہوتا ہے اُس کے زیر اثر پہلے تو وہ ذرا مست سا ہو جاتا ہے اور پھر ابدي نیند میں چلا جاتا ہے۔ اذیت نہیں ہوتی!

اور ایسا ایسی ہوا۔

چوہے کا بچھ اپنے کسی خفیہ نہ کانے سے یہ مہنگا سو گھنٹا باہر آیا اور فرش پر چکی اُس شیپ پر ایک حالت خمار میں قدم رکھا اور وہیں رکھا رہا۔ چپک گیا۔

لیکن وہ فوری طور پر ابدي نیند نہ اترتا۔ بہت دیر حالت نرائی میں تڑپا اور اس دوران رابعہ صوفے پر بر اجہان اسے دیکھتی رہی اور بہت پچھتاتی رہی۔ کہ ہم نے ایسا کیوں کیا۔

وہ بہت روز تک سو گوارہی اور اُس کی رنگیں آنکھوں میں سفید آنسو چھکلتے رہے۔۔۔ وہ سکیاں بھرتی ہوئی کہتی۔۔۔ انکل ہم نے اُس کے ساتھ دھوکا کیا۔ وہ ہمارے سامنے ہمارے فلیٹ میں بے خطر اپنی گول گول آنکھیں گھما تا سیر کرتا تھا اور ہم نے کبھی اسے کچھ نہ کہا تو وہ ہم پر اعتناد کرتا تھا۔ اس لیے وہ چھلی تقدی کرتا اُس شیپ کی خوبصورتی اُس تک چاگی ایا اور اُس کے نہنے نہنے پاؤں اُس میں چپک گئے۔ وہ اپنے آپ کو چھڑانہ سکا۔ اور انکل جب وہ تڑپ رہا تھا اور میں صوفے پر بیٹھی اسے دیکھے جا رہی تھی تو اُس کی گول گول آنکھوں میں شکایتیں تھیں جو صرف مجھے تک رہی تھیں کہ یہ تم نے میرے ساتھ کیا کیا۔ میں تو تم پر اعتناد کرتا تھا۔ میرے ساتھ فریب کیا دھوکا کیا۔ اور انکل پھر دہ میری آنکھوں کے سامنے تڑپ تڑپ کر رہا گیا۔ پہلے اُس کی آنکھیں مردہ ہوئیں اور سب سے آخر میں اُس کی دم میں سے ڈم نکلا۔۔۔ وہ مر گیا۔۔۔

میں رابعہ کو کیا بتاتا اور اُس چوہے کے بچھ کو بھی کیا بتاتا کہ ہم تو اپنے ہم نہوں کے

بلجوق اور رابعہ۔ اور علی جس نے اپنے آپ کو اور اپنی سیاہ مریضہ زیر کو اپنے بیٹ فرید  
کے بابی جی کے لیے وقف کر دیا تھا۔

دنیا کے ہر بڑے شہر میں کوئی نہ کوئی یادگار کوئی چوک یا تاریخی مقام ایسا بتاتا ہے جس  
کے بارے میں روایت ہوتی ہے کہ اس شہر میں جو بھی آئے گا وہ آپ کو وہاں مل جائے گا۔ اگر آپ۔  
کسی پھر ہرے ہوئے دوست کو۔ کسی آشنا چہرے کو۔ جس کے بارے میں شنید ہو کہ وہ اس شہر میں  
ہے۔ ماننا چاہیں تو قوی امکان ہے کہ وہ آپ کو اس یادگار یا چوک کے آس پاس مل ہی جائے گا۔  
۔ جیسے لندن کا پاکاڑی سرکس۔ جہاں صد یقین پوہدری مجھے تلاش کرتا ہوا جنگی گیا تھا۔ وہ اور

ناصر فرکس و اگن کے ذبیبے پر سوار کسی نہ کسی طرح لندن پہنچ گئے تھے اور وہ یہ جانتے تھے کہ میں بھی  
انہی دنوں میں وہاں ہو سکتا ہوں لیکن کہاں ہو سکتا ہوں وہ نہیں جانتے تھے۔ البتہ وہ یہ جانتے تھے  
کہ میری خصلت میں آوارگی اور اضطراب بہت ہے اور مجھا یہے لوگ عام طور پر پاکاڑی سرکس میں  
ایروز کے مجسمے تلے سیڑھیوں پر بیٹھے پائے جاتے ہیں اور وہ دنوں وہاں پہنچے۔ مرشام پہنچ اور میں  
واقعی ایروز کے مجسمے تلے چند پہیوں کے ہمراہ بیٹھا۔ بے مقصد بیٹھا ہوا تھا۔ جب میری سفر نامہ  
نگاری کا آغاز ہوا تھا تو انہیں سوں میں اور ادبی محفوظوں میں قید زندگی گزارنے والے بہت سے  
ادیبوں نے نہایت تفہیک آمیز مسکراہوں کے ساتھ یہ بیان دیا تھا کہ۔۔۔ شخص تو فرضی کہا نیا اور  
قصے بیان کرتا ہے بھلا یہ سب کچھ کیے ممکن ہو سکتا ہے۔ جھوٹ لکھتا ہے۔ صرف اس لئے کہ وہ دنیا  
اور دنیا کو دیکھنے کی وجہت اور اس کے انوکھے تجربوں سے نا آشنا اور لا علم تھے۔ اب یہی قصہ لے  
لیجیے کہ لندن ایسے دنیا کے پرہجوم ترین شہر میں کیا یہ ممکن ہے کہ دو شخص یہ سو جیسیں کہ ہمارا دوست شاید  
پاکاڑی سرکس کی سیڑھیوں پر بیٹھا مل جائے۔ اور وہاں مل جائے۔ کسی ایک شام میں۔۔۔ کسی ایک وقت  
میں وہ واقعی وہاں موجود ہو۔۔۔ یہ ایک بڑے جھوٹ کے سوا اور ٹیکا ہو سکتا ہے۔ صرف یہ کہ صدقی  
چہ پہدری اور ناصر حیات شاید اس جھوٹ پر یقین نہ کریں کہ وہ مجھے وہاں بیٹھا دیکھ کر بے تعشاہنے  
لگے تھے کہ یہ تو واقعی یہاں میٹھا ہوا ہے۔۔۔

اسی طور کامل میں ایک دوست نے مجھے ایک فٹ پا تھوڑے پر رک سیک سراہنے رکھے  
اوگھتا ہوا پایا اور کہنے لگا۔ مجھے معلوم تھا کہ تم اسی حالت میں کہیں مل جاؤ گے۔۔۔  
جیسے پورے پیرس میں آنکھ نادر کے سامنے میں پاسکل ہو سکتی تھی۔۔۔

مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی دزٹ کریں: [www.iqbalkalmati.blogspot.com](http://www.iqbalkalmati.blogspot.com)

## ”درک فیلر سنٹر اور لنسکن سنٹر“

میں نیویارک میں جیسیں سے نہیں بیٹھا بلکہ نیویارک نے مجھے جیسیں سے بیٹھنے نہ دیا کہ  
یار نے مجھے۔ میں نے یار کو سونے نہ دیا۔ یہ شہر میرے لئے ایک دندر لینڈ تھا اور میں اس میں ایک  
حیرت زدہ ایمس تھا۔ میں ہر وقت ایک حالت اضطراب میں رہتا۔ سر اسی سکی میں رہتا کہ میں کسی  
حیرت کو دیکھنے سے نہ رہ جاؤ۔ اور وہاں حیرتیں بے شمار تھیں۔۔۔ ان حیرتوں کی فہرست ختم ہونے  
میں نہ آتی تھی۔ بلجوق صرف دیک ایڈن پر میرا ساتھ دے سکتا تھا باقی دنوں میں وہ مجھے شکستہ باد بانی  
کشتی کو حیرت کے اس سمندر میں تباہ و حکیل دیتا۔ اور میں کبھی بے خطر روانی سے تیرتا اور کبھی ذرا  
بچکو لے کھاتا ڈوبنے کو آتا اور پھر سنبھل جاتا۔

اس دوران رابعہ پچھرہ روز کے لیے اپنی بہن کے ہاں فلاڈیلفیا چلی گئی۔

وہ ہر وقت چچھاتی رہتی تھی اور اس کے دم قدم سے برآؤ دے کا وہ فلیٹ ایک چھوٹا سا  
جنگل لگتا تھا دنیا جہاں کے رنگارنگ پکھیر داڑتے پھرتے۔۔۔ اپنی اپنی بولیاں بولتے لیکن وہ گئی تو  
جنگل خاموش ہو گیا۔۔۔

ایک سبز آنکھوں والی گڑیاڑ کی کی جھن موجودگی اس فلیٹ میں زندگی کی زوج پھونک  
دیتی۔۔۔

وہ چپ ہو جاتی تو جنگل چپ ہو جاتا۔۔۔

وہ بولنے لگتی تو تھر جانب پر ندے کو کئے گلتے۔۔۔ گیت گانے لگتے۔۔۔

ایک ایسی شام آتی جب ہم سب راک فیلر سنٹر میں تھے۔۔۔

ان عمارتوں کے سامنے میں.. ایک نشیب میں ایک سنہری مجھتے کے گرد آبشاریں گرتی ہیں اور ایک وسیع ریستوران ہے جہاں رونقیں مسکراتی اور کھلکھلاتی ہیں اور جب موسم سرما اترتا ہے تو یہی نشیب ایک سکینگ رنک میں بدل جاتا ہے اور نیویارک بیہاں برف پر سکینگ کے چاؤ پورے کرتے ہیں..

مجھے راک فلیٹ سٹرک بے پناہ روشنیوں اور رونقوں سے الگ تین مقامات نے اسیر کیا۔ ایک تو کتابوں اور تصویریوں کا وہ وسیع شوروم تھا جہاں صرف اور صرف جاپان تھا۔ جاپانی ادب۔ تصاویر پوسٹر، خوراک، روایات، تاریخ، غرض کے سیکٹروں کی تعداد میں ان موضوعات پر کتابیں اور جرائد۔ نہ صرف انگریزی میں بلکہ جاپانی میں بھی اور یہ شوروم جاپانیوں کی منفرد حس۔ جمال کی ایک تصویر تھا۔ اور اس مقام نے خصوصی طور پر مجھے کیوں اسیر کیا۔ سب صرف جاپان نہ تھا پاکستان بھی تھا۔ یہ بھی نیویارک میں ایک ایسا ہی شاندار اور دیدہ زیب شوروم ہو جو صرف اور صرف پاکستان ہو۔ پاکستانی ادب، تصاویر پوسٹر، خوراک، روایات، تاریخ اور ان موضوعات پر کتابیں اور جرائد۔ یہ ممکن تھا اگر ایک ایکی ایے یا اصلی نظام، بھنی دوست سیستم ہے اس سے آدمی ایسے شوروم پر صرف کروئی جائے۔ پر کیوں صرف کی جائے۔ ہاں اگر یہ کبھی ممکن ہو جائے تو میں بخوبی ایسے شوروم میں ایک عام سیلز میں کی حیثیت سے کاؤنٹر پر کھڑا ہو سکتا ہوں۔

دوسرے مقام بھی ایک شوروم تھا اور میں بیہاں بھی ملازمت کرنے کو تیار تھا۔

یہ سڑو پالیٹیں میوزیم آف آرٹس کی ایک دکان تھی جہاں دنیا کے اس وسیع ترین عجائب گھر میں نمائش شدہ فنون لطیف کے شاہکار نمونوں، تصویریں، مجسموں، ظروف اور زیورات کی ہو بھو نقیلیں اور پوسٹر فروخت ہوتے تھے۔ ہسودنیز اور جرائد فروخت ہوتے تھے۔ مجھے اس شوروم نے اس لئے اسیر کیا ہے کہ وہاں شنیش کی راک فلیٹ سٹرکی عمارتوں کو جھوٹی کھڑکی پر ایک سادہ سا اعلان چھپا تھا ”بیہاں کچھ آسامیاں خالی ہیں آپ درخواست دے سکتے ہیں۔“ میں نے زندگی بھر، چند برس کے کاروبار کے بعد لکھنے پڑھنے کے سوا اور کوئی کام نہیں کیا اور نہ ہی مجھے اور کوئی کام آتا ہے اور نہ ہی میں اس قابل ہوں اور نہ ہی اب مجھیں اتنی سکت ہے لیکن میرابے تھا شاہجی، چاہا کہ میں بیہاں درخواست پیش کر دوں۔ کہ اس شوروم میں ایک سیلز میں کی حیثیت میں سارا دن لوگوں کو آرٹ کے شاہکار فروخت کرنا۔ انہیں بالل کرنا کیسی انوکھی اور کمال کی فوکری ہو گی کہ سر زینہ

روم کے تزویی فوارے میں ملے ذائقے ہوئے کوئی چہرہ آپ کو تلاش کر لیتا ہے۔  
تو نیویارک میں راک فلیٹ سٹرک بھی ایک ایسا ہی مقام ہے۔

جہاں کرکس کے دنوں میں نیویارک کا سب سے شاندار اور سر بلند کرکس میں جگہا تا ہے۔ اور جہاں موسم سرما میں لوگ سکینگ کرتے ہیں۔ چونکہ ابھی گرمیوں کے دن تھے اس لئے وہاں جہاں برف پر نیویارک سکینگ کرتے تھے اس نشیب میں۔ بلندہ بالا عمارتوں میں گھرے ہوئے نشیب میں ایک ریستوران کی رونقیں زندگی کی شمشیریں شراب کے بلبلوں کی مانندہ بیٹلی ہیں۔ مجھے بیہاں کوئی پچھڑا ہوا دوست تو نہیں ملا البتہ کچھ پاکستانی خاندان میں۔ اور ان میں سے ایک خاندان جو غالباً پشاور کا تھا ایسے ملائیجے جانے کب سے پچھڑا ہوا تھا۔ اور خوب گلے لگا کر اور اس اچانک ملاقات کی تصویریں دھڑا دھڑا اتار کر لیا۔ یہ لوگ اگر پاکستان میں کہیں ملتے تو دور سے ”وہی ہے“ کے اشارے کرتے اعتناب کرتے چلے جاتے لیکن یہ تو امریکہ تھا چنانچہ انہوں نے امریکی انداز میں مجھ سے قریب ہو کر گلے ملتے ہوئے تصویریں اتر وا میں۔

1985ء میں راک فلیٹ سٹرک نیویارک کا ایک لینڈ مارک قرار دیا گیا اور کہا گیا کہ اگر نیویارک کا دل تلاش کرتے ہو بس یہی ت дол ہے۔ یہ وہ مقام ہے جہاں لوگ ایک دوسرے کے قریب آتے ہیں جبکہ آس پاس کے میں ہائی میں افراتفری کے سوا کچھ نہیں اور وہاں لوگ ایک دوسرے سے کتراتے ہیں۔

یہ دنیا کی سب سے بڑی اور بلند ترین عمارتوں کا ایک ایسا مجموعہ ہے جس کے ذیل اس اور خوش نظری کو دنیا کے بہت سے شہروں نے اپانے کی سعی کی لیکن ناکام ہوئے۔ اور خیرت یہ ہے کہ امریکہ کے دیگر بڑے فلاجی اور علیٰ اداروں کی مانند راک فلیٹ سٹرک بھی کسی امریکی حکومت کی دین نہیں ہے۔ بلکہ ایک خاندان۔ راک فلیٹ خاندان کی ذائقی کاوش اور ملکیت ہے۔ بیہاں ایک زمانے میں جیسے ہمارے گورنمنٹ کا لج کا بنا تاتی باش جناح باش کے ایک گوشے میں ہے ویسے کو لمبیا یونیورسٹی کا بونا نیکل گاڑیں ہوا کرتا تھا۔ اس نسبت سے سلجنق ذرا پر فخر ہو کر ہمیں وہاں لے کر گیا تھا کہ وہ بھی تو اسی یونیورسٹی کا ایک طالب علم تھا۔

نیویارک کی انہیں بلند ترین عمارتوں اس سٹرک کو آغوش میں لئے ہوئے ہیں جن میں سوا دولا کھے سے زائد افراد کام کرتے ہیں۔

مارے شاہ مدار..

میں اپنے طور پر غور و خوض کرتا رہا۔ تو خوجہ نثار حسین جنہیں اگرچہ میں پہلے سے ذاتی طور پر نہیں جانتا تھا اور جنہوں نے میلی دیرین کے دیگر میزبانوں کی نسبت مجھے فوکیت دی تھی انہوں نے ایک روز دنیا بھر میں ہونے والے بریک فاست شو ز کے کیسٹ میرے سامنے ڈیور کئے کہ تارڑ صاحب ذراثت اپنیں ایک نظر دیکھ لیجئے کہ امریکہ اور یورپ میں میزبان ایسی نشریات کے لیے کیا انداز اختیار کرتے ہیں تو شاید کوئی راستہ بھائی دے جائے اور ان میں اسی راک فیلر منٹری میں واقع میری نظروں کے سامنے جویں این بی سٹوڈیو تھا یہاں سے براہ راست تشرکتے جانے والے بریک فاست شو کی بھی دو تین کیمیں تھیں ..

میں نے ان کیمیں کو نہایت تفصیل سے دیکھا اور ان سے بہت کچھ سیکھا۔ جنکی حوالے سے کہ کیسے اپنے آپ کو ہر وقت خوٹکوار رکھتا ہے.. افلاطونی گفتگو جوان دنوں میزبانوں کا خاصاً قسمی اس سے پرہیز لازم ہے.. عام آدمی کی سطح پر آ کراس سے ایک دوست ایک عزیزی کی مانند گفتگو کرنی ہے لیکن اس کے باوجود میں نے نثار حسین سے کہا ”خواجہ جی.. یہ امریکہ اور یورپ کی باتیں ہیں میرے پاکستان کی ثقافت مزاج اور بولیاں اور ہیں تو میں ان کیمیوں سے کچھ یکھ تو سکتا ہوں لیکن ان میزبانوں کی کاپنی نہیں کر سکتا۔ میں اپنی بولی بولنے کی کوشش کروں گا۔“

بھر آٹھ برس تک مسلسل میں اس پہلے مارنگ شو کے میزبان کی حیثیت سے اپنی بولیاں بولتا رہا۔ جس سویرے پاکستان کے ہر خاندان کے دروازے پر دستک دیتا کہ السلام علیکم پاکستان اور پیارے پاکستان۔ کیا میں اندر آ سکتا ہوں..

تو یہ مقام۔ کیا میں کا یہ سٹوڈیو کسی حد تک میری میدیا تربیت کا ایک حصہ تھا اور میرے لئے ایک خاص مقام تھا..

بلجوق کہنے لگا کہ ابو اگر آپ کسی بھی صحیح آٹھ بجے یہاں پہنچ جائیں تو سٹوڈیو میں یہ مارنگ شو براہ راست نشر ہو رہا ہوتا ہے اور شنشے کی دیواروں کے پار دکھائی دے رہا ہوتا ہے.. یہاں باہر درجنوں لوگ جمع ہو جاتے ہیں جو میزبان کے پس مظہر میں نظر میں نظر آ رہے ہوتے ہیں بلکہ میزبان پاہر آ کر ان میں سے دوچار کے ساتھ گفتگو بھی کرتا ہے۔ تو اگر آپ کسی روز اتنی صحیح بیدار ہو کر ادھر آ جائیں تو میں ممکن ہے کہ میزبان آپ کو ”بیلو“ کہہ دے اور کسکرہ آپ پر چلا جائے..

میکڈنل کی سرخ رنگوں میں ڈوبی نیوڈ کے بدن کو تو دیکھئے۔ ڈیا گال کی تصویر ”محبت کرنے والے“ کا بچوں ایسی مخصوصیت والا بھولپن اور تو من شدی من تو شدی کا تجربیدی انداز تو ملاحظہ کیجئے۔ مانے کے نیلے کنول۔ گوگین کی تائیٹی ہزرے کی سیاہ فام سفید بھولوں میں گھری موٹی عورتیں، فان گوگ کی ”ستاروں بھری رات“۔ ان سب کے پوسٹر۔ ری پر ڈو کشنر حاضر خدمت ہیں۔ اس کے سوا پکا سوا درودیں کے محبت بھرے مجھتوں کے رہنمای کا زبھی آپ خرید سکتے ہیں۔ پکجہ تو خیال کیجئے.. پکجہ تو خرید لیجئے۔ تو یہ کیسی کمال کی ملازمت ہوگی .. ۱

اور تیسرا عمارت جس نے راک فیلر منٹری میں باقاعدہ میرے پاؤں پکڑ لئے وہی بی این کا میلی دیرین سٹوڈیو تھا، پوشیدہ نہیں تھا، شنشے کی دیواروں میں سے دکھائی دیتا تھا۔ رات کے اس پھر تو یہ دیران پڑا تھا۔ کیمرے بے جان اور چپ۔ روشنیاں بھی ہوئی۔ کمبلو اور سیاہ دیزی بجلی کی تاروں کا ایک جنگل اور میزبان کی نشست خالی!

میمیں سے ”گڈ مارنگ امریکہ“ کا مارنگ شو براہ راست نشر ہوتا تھا اور اب بھی دنیا بھر میں ایک الگ نام سے دکھایا جاتا ہے۔

رات کے اس پھر تو یہ مقام اجڑا ہوا تھا اور خالق خدا راک فیلر منٹری کی رونقون میں رونق ہوئی جاتی تھی اور اس جانب کوئی دھیان نہ کرتا تھا لیکن میرا دھیان اور دھیان اور ہر ہی تھا کہ یہ میرے لئے ایک خصوصی اہمیت کا تاریخی مقام تھا..

یہاں دنوں کا تصدی ہے بلکہ فروری ۸۸ء کا قصہ ہے جب مجھے پاکستان میلی دیرین سے شروع کئے جانے والے پہلے مارنگ شو اور پہلی براہ راست نشریات کے پہلے میزبان کی حیثیت سے چنا گیا۔ تو ایسی صحیح کی نشریات کا کوئی نمونہ کوئی ڈیزائن کوئی راستہ پہلے سے موجود نہ تھا۔ جس پر ہم چل سکتے تو کون سا انداز اپنانا ہے۔ کیا اور کس طریقے سے کہتا ہے اور چونکہ نشریات بھی براہ راست تھیں اگرچہ یہ انداز اب تو معمول ہو چکا ہے لیکن ان دنوں اس کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا تھا۔ میلی دیرین کے ابتدائی زمانے کے علاوہ چند ایک دیگر پروگراموں کے سوا ایک روزانہ براہ راست پروگرام کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا تھا۔ میزبان نے جو کچھ کہتا ہے اس پر کوئی تذمیر نہیں لگائی جاسکتی۔ اور جو منہ سے نکل گیا وہ گیا۔ سنسکری کچھ مجاہش نہ تھی تو کیسے اختیاط کرنی ہے کہ کوئی بھی بخوبی نہ ہو۔ نہ ناظرین اور نہ بھی حکومت وقت۔ اور حکومت وقت بھی خیاء الحق کی یعنی مرے کو

ہے تو مصورہ ایک دکھ بھرے شانے میں چلی گئی... بہر حال عبد اللہ حسین سے میں نے کہا۔ خان صاحب تم اکثر تھا رہتے ہو۔ لندن میں یا لاہور میں... اکثر کئی کمی ماه تک تمہیں انسانی رفاقت کی خواہش نہیں ہوتی تو ایسا کیوں ہے۔ تو اس نے کہا تھا۔ مستنصر انسان اگر تھا تو تھی سوچتا ہے۔ اگر چہ ہم ان کا مذاق اڑاتے ہیں لیکن یورپی اقوام کی ترقی کا راز بھی فرد کی تھائی میں ہے۔ آپ کا جتنا زیادہ میں جول ہو گا۔ محفل بازی ہو گی تو وہ وقت کا زیبا ہو گا۔ کہاں دوران آپ بولتے ہیں۔ دوسرے بولتے ہیں اور آپ کا ذہن خالی رہتا ہے آپ سوچتے نہیں۔

میری آوارہ گروں کا ایک سبب تھائی کی ملاش بھی ہے۔

شمائل کی کوہ نوردیوں میں اگرچہ میں پچھ ساتھیوں کی رفاقت میں ہوتا ہوں کہ بلند ہوں کے اُس نیشن میں تن تھا سفر کرنا ممکن نہیں ہوتا لیکن یہ رفاقت صرف شب بھر کے لیے ہوتی ہے۔ جب صحیح سورے آپ کسی درجے کے عبور کرنے کے لیے نیموں سے نکلتے ہیں۔ کسی بر قافی جھیل پر پہلا قدم رکھتے ہیں تو سب کوہ نور تھا ہو جاتے ہیں۔ ایک دوسرے سے فاصلے پر۔ اپنی چال اور سکت کے مطابق چلتے جاتے ہیں۔ اس کے علاوہ یورپ یا ایشیا کے زمینی سفروں کے دوران میں اکثر تھا، ہی ہوتا تھا۔ تھائی ہی میں۔ کسی مفترکی۔ افغانستان کی عظیم بیان و سعتوں کی۔ ایران کے دشت مرگ کی۔ نوح کے پہاڑ آرارات۔ سویڈن کی ان جھیلوں کی جورات کے سے بھی سورج کی کرنوں سے روشن رہتی ہیں۔ جرمی کے سیاہ جنگلوں کی۔ کی پیغمبری آپ پر اترتی ہے۔ دھیان رہے کہ پیغمبری بھی ہمیشہ تھائی میں اترتی ہے۔

تو میں تھا تھا۔ راک فیلر سینٹر کی رونقوں والی خوشی سے الٹی رات کی تصویریں اتارتا تھا جب مجھے خیال آیا کہ ان میں سے کسی ایک تصویر میں مجھے بھی تو ہونا چاہئے تو میں تاک میں رہا کر کوئی ایسا دکھانی دے۔ جسے میں درخواست کر سکوں کہ پلیز۔ اس پاس نگاہ کرتا رہا اور پھر کچھ دیر بعد اس نگاہ میں ایک خاتون آئی جو اپنے کمرے کو سانس نہ لینے دیتی تھی دھڑا دھڑا تصویریں اتارتی تھی تو میں نے اس سے درخواست کی کہ کیا آپ ایک تصویر میرے لئے بھی اتارتے ہیں۔ پلیز۔ ”وہائی ناٹ۔“ اس نے کہا۔ اور میرا کمرہ تمامیا۔

وہ نیویارک نہ لگتی تھی ورنہ وہ اتنے اشتیاق سے نیویارک کی تصویریں نہ سمجھتی رہی ہوتی۔ میں بھی بچوں کی غیر موجودگی میں قدرے بنے باک ہو جاتا تھا تو میں نے پوچھا کہ آپ نیویارک

بہت ہی سوریں آئیں جب سلووق کے فلیٹ میں صحیح سورے بیدار ہو کر میں نے سوچا کہ آج سنزد پارک میں سیر کرنے کی بجائے راک فیلر سینٹر کا رخ کرلوں اور جا کر دیکھوں تو کسی کہ مارنگ شو یہاں کیسے آن ائمہ جاتا ہے۔ باہر کھڑے ہجوم میں شال بہر کر غور تو کروں کہ یہ گورے کیا کمال کرتے ہیں جو ہم نہیں کر سکتے۔ اور میں بہت چاہتے ہوئے بھی جان بوجھ کر دہاں نہیں گیا کہ دہاں میں ایک ہڑے ہجوم میں شال ایک بے شفا ت پاکستانی ہوں گا اور اگر نشریات کا میرزا بن جھے ”ہیلو“ کہہ بھی دیتا ہے تو بھی کیا۔ اور اگر میری ٹکل پورے امریکہ اور یورپ میں دکھائی دے بھی جاتی ہے تو بھی کیا۔ مگل جہاں میں بھی دکھائی دے جائے تو بھی کیا کہ میرا جہاں تو پاکستان ہے اور میں ٹکل پاکستان ہوں اور یہی میری شافت ہے یہ بہت حقیر اور پسمندہ کسی لیکن دہاں تو میں ایک جہاں ہوں۔ چنانچہ وہ اپنی بڑی دنیا میں خوش اور میں اپنی چھوٹی سی دنیا میں ان سے کہیں زیادہ خوش!

”ہم ابھی آتے ہیں۔“ سلووق نے کہا۔

”ہاں انکل ہم ابھی آتے ہیں“ علی بولا۔

”کچھ پیٹ پوچھ بھی تو کرنی ہے۔ سنتر کے قریب دوسرے بلاک میں کچھ عرب اور لبانی مٹھیے والے ہیں جو حلال گوشت کے تلے اور شوارما فروخت کرتے ہیں اور وہ اتنے پسندیدہ ہیں کہ وہاں مسلمانوں سے زیادہ امریکیوں کا راش ہوتا ہے تو ہم وہاں سے کھانے کے لیے کچھ لگاتے ہیں۔“ وہ چلنے لگے تو رابعہ ان کے ساتھ چلتے چلتے ٹھہر گئی ”میں انکل کے پاس ٹھہر تی ہوں۔“

”نمیں بیٹے تم بھی ہواؤ۔“

اور رابعہ پہلے سے ہی اپنے میاں کے ساتھ نہیں ہو کر کہیں ہو آنے کے موڑ میں تھی۔

”ابوآپ ادھر ادھر شہر ہوتا۔ ہم ابھی آتے ہیں۔“

وہ چلنے لگے تو میں اپنی بیویوں کے لیے کچھ لگس اپنے کمرے میں محفوظ کرنے لگا۔ میں تھا تھا۔

عبد اللہ حسین سے میں نے ایک مرتبہ کہا۔ اور یہ د شخص ہے جس کے بارے میں میں نے ایک مشہور مصورہ جو کہ اس کی بہت شیدائی تھی سے کہا تھا کہ عبد اللہ کو کسی بھی انسان کی ضرورت نہیں۔ نہ بال بچوں کی اور نہ دستوں کی۔ وہ بیکسر تھا رہنے پر اور اپنے آپ میں لگن رہنے پر قادر

میں آپ کو شریک کرتا ہوں۔۔

ہم بخوبی پر بر اجنب لہنائی کھانے کے ذائقے میں محو تھے تو ایک جوڑا ہمارے پاس سے گزرا۔ وہ غالباً نہیں یقیناً نیکس سے آئے تھے نیویارک ویکھنے کے لیے۔ مردو راز قامت اور خوش بہارت۔ نہایت نفس اور مہنگا سفید کوٹ۔ بھر کلی اُمیش، پچست نیلی پتوں میں۔ کاؤ بوائے بوٹ جو راک فلیر سٹرنر کی روشنیوں سے لشک رہے تھے اور سر پر ایک ترچھا سفید رنگ کا کاؤ بوائے ہیٹ۔ اور وہ ایک سرو کی مانند سیدھا اور خوش نما چلتا تھا۔ اور اس کے پہلو میں اس کی عورت۔ ایک چکلیے گوٹے کناری دالے بلاڈ اور نہایت نائٹ جین میں اور اوپھی ایڑھی کی جوتیاں جن پر موٹی جڑے ہوئے تھے اور اس کی کمر کے گرد ان دونوں کی زراشوخ خاتمیں کام مرغوب فیشن ایک دھاتی بیٹ۔ جس کے آہنی چند نے پازیپوں کی مانند چھکتے تھے۔

یہ منظر ایک معقول کا منظر ہو سکتا تھا۔ ایک نوجوان لڑکے اور لڑکی کے حوالے سے تو ہو سکتا تھا لیکن وہ منظر ہر انگیز صرف ان کی عمر دوں کی وجہ سے ہوا کہ وہ دونوں یقیناً اتنی برس سے تجاوز کرنے والے تھے یا کرچکے تھے لیکن ان کے دل جوان تھے اور زندگی کے لطف اور ایک دوسرے کی قربت کے کیف میں ڈوبے ہوئے تھے۔ انہیں جو پسند تھا وہ انہوں نے پہننا ہوا تھا اور کچھ پرداہ بھی کر لوگ کیا کہیں گے کہ اس عمر میں یہ چونچلے کہ ان خطوں میں لوگ کچھ کہتے ہی نہیں۔ بلکہ وہ تمہیں کی لگا ہوں سے مبتکتے ہیں۔ لوگ تو ہمارے ہاں کہتے ہیں کہ وہاں لوگوں کا کام ہے کہنا۔ کہ ذرا پوتیاں بھی میاہ چکے ہیں اور یوں اک دوچھے کے ساتھ جڑ کر چلتے ہیں اور کیسے لفگوں ایسے لباس میں گھوستے ہیں۔

نہ صرف وہ اپنے لباس کی بھڑکیلے پن کی فوٹھری میں بے پرواہ چلتے تھے بلکہ ایک دوسرے کے ساتھ گل کر چلتے تھے اور جب ایک دوسرے کی جانب دیکھتے تھے تو پہلی بار محبت میں بتلا ہونے والے ٹھنڈے اس بیجوں کی مانند یکھتے تھے۔

مجھے وہ جوڑا بہت اچھا لگا۔ راک فلیر سٹرنر کا سب سے پیار اور سحر طراز منظر لگا۔

تجھوں خاہر ہے اپنے اباجی کی رگرگ سے آگاہ تھا بلکہ کچھ ایسی رگوں سے بھی آگاہ۔

کی تو نہیں ہیں؟۔۔۔ نہیں نہیں۔۔۔ میں۔۔۔ اُس نے جانے کوں سی ریاست کے کس شہر کا نام لیا کہ میں تو زندگی میں پہلی بار نیویارک آئی ہوں اور اس کے ساتھ محبت میں بتلا ہو گئی ہوں اور تم کہاں سے آئے ہو اور کیا کرتے ہو۔۔۔ میں نے بتایا کہ میں کہاں سے آیا ہوں اور کیا کرتا ہوں۔۔۔

ہاں پاکستان۔۔۔ اُس نے ذرا سا ہر اسماں ہو کر کہا۔۔۔ ادھ واقعی۔۔۔ یہ اُس کا رد عمل تھا جب میں نے بتایا کہ میں کیا کرتا ہوں۔۔۔ ہمارے ہاں اگر شرقی افغانستان میں یہ بتایا جائے کہ جی میں ایک لکھنے والا ہوں۔۔۔ ادیب ہوں۔۔۔ تو عوام الناس آپ سے ایسے گریز کرتے ہیں جیسے آپ کی قربت سے انہیں کوئی چھوٹ کی بیماری لاحق ہو جائے گی جیسے فیض صاحب نے ایک میں سیٹھ کے پوچھنے پر بتایا تھا کہ جی میں شاعری کرتا ہوں تو اس نے کہا تھا کہ یہ تو ٹھیک ہے پر وہندہ کیا کرتے ہو۔۔۔ اچھا تو کتابیں لکھتے ہو تو ایک دو بوری بھیج دینا۔۔۔ لیکن یورپ اور امریکہ میں آپ یہی افتخار کرتے ہیں تو لوگ آپ کے گلے پر جاتے ہیں اور اکثر اوقات لگ بھی جاتے ہیں۔۔۔ اس خاتون نے بھی اس قسم کی پرسرت حیرت کا انہیاں کیا۔۔۔ اور سوالوں کی بوچھاڑ کرو کی کیا لکھتے ہو۔۔۔ فلاں امریکی ادیب سے واقف ہو۔۔۔ کہاں شہر ہے ہوا درکتنے دن کے لیے آئے ہو۔۔۔ میں تو اتنے دن کے لیے آئی ہوں۔۔۔

یہ نیم آشنا یہی بھی ابتدائی مرحلہ میں تھی جب مجھے راک فلیر سٹرنر کی دوسری گلی میں نے نمودار ہوتے ہوئے بچہ لوگ نظر آ گئے۔۔۔ میں نے فوری طور پر شدید معدالت کے ساتھ اور کھیلی مسکراہٹ کے ساتھ کوئی بہانہ بنا کر اس خاتون کو رخصت کیا اور اس کی ٹھیکانی تو نہیں کر اسے یوں رخصت کر دیا جائے اور وہ بھی قدرے جیران تھی کہ اس عمر رسیدہ ادیب کو یکافت سے دورہ سا کیوں پڑ گیا ہے لیکن یہ تو میں جانتا تھا کہ بچہ اگر مجھے اس نوجوان خاتون کے ساتھ چلیں کرتے دیکھ لیتے تو کم از کم سلوچ یہ ضرور سوچتا کہ اس اباجی کا کیا کروں یہاب بھی باز نہیں آتے۔۔۔ حالانکہ میں کب کا بازا نے پر نہ صرف مجبور بلکہ معدود ہو چکا تھا۔۔۔

لہنائی تکلے کہاں سلا دا در چاول۔۔۔ راک فلیر کی شام میں۔۔۔ جیلے اس شام کا سب سے سحر انگیز اور میرے ذہن پر قش ہو چکا ہو منظر ہے میں اس

اور سلوچ ایک آجی آستین کی کالی ٹی شرت اور نیلی جین میں نہایت پر شوق.. آب وہ تالاب سے پرے بلند ہوتی ہوئی عمارت دنیا کا جانا ہوا جو لین سکول آف اینڈ ہے.. ادھر آپرا ہاؤس ہے جس کا بڑا نافوس دیکھنے کے لائق ہے اور ادھر تھیز ہاں ہے اور تالاب کے کنارے اپنے ایمیوزیکل کانسٹرٹ جو بالکل مفت ہے۔ یہ گورے کمال کرتے ہیں ابو..

ہم نے سفر کے معلوماتی مرکز سے جو ڈیہر سارے کتابخانے حاصل کئے ان میں پرے برس کے پروگراموں کی مکمل تفصیل تھی.. بقیدہ پروگراموں کو تو چھوڑ دیے سفر کے میстро پالٹین آپرا میں آئندہ برس جو آپرائیشکے جانے تھے وہ ایسے کمال کے پوری دنیا میں شہرت رکھنے والے تھے کہ مجھے ایسا کچھ شدید بدھ نہ رکھنے والا شخص بھی ان کے ناموں سے خوب واقف تھا۔ مثلاً کارمن، آئینڈ اور سر انوڈی برگراک جیسے آپا جنہیں میں ٹیلی و دیٹن کے توسط سے دیکھ چکا تھا.. جی ہاں وہی بہانوی کارمن لڑکی اور سر انوڈہ لبی ناک والا نپوکی.. ان کے علاوہ رو میو اینڈ جولیٹ.. سکس اینڈ ڈیلانہ.. ری گولیز، امریکن ٹریجیڈی وغیرہ.. میں ان کی کہانیاں جانا تھا۔ آئینڈ امیں گائے جانے والے چند گیتوں کی دھنیں پہچانا تھا لیکن مجھے ان لا زوال آپراز کو بھی سچ پر دیکھنے کا اتفاق نہیں ہوا تھا۔ اتفاق تو توبہ تاجب میں اپنے کنوئیں سے باہر نکل کر دیکھتا کہ دنیا میں کیا ہو رہا ہے.. میں جس کنوئیں میں تھا اس میں میرے ساتھ ہر قسم کی موسیقی، رقص، مصوری، ڈرامہ، آپرا، سب کے سب میرے ساتھ فن تھے۔ اگر ان میں سے کوئی بھی اپنا سراخانے کی جسارت کرتا تو فوری طور پر اس کی سر کو بی کر دی جاتی تھی۔ یعنی سمجھی کہ آپ دنیا کے بہترین میوزیکل، سچ ڈرامے اور آپرا پیشتر مسلمان ملکوں میں بھی دیکھ سکتے ہیں۔ تہران میں بھی ایک آپرا ہاوس تھا جانے اب ہے یا اس کی بھی سر کو بی کر دی گئی ہے۔ ترکی، شام، عراق، ملائیشیا، اندونیشیا، اوردن.. ہر کہیں آپ ایک شام کوئی میں لا تھا اسی سچ ڈرامہ دیکھ سکتے ہیں۔ آپرا اگر آپ کا ذوق ہے تو وہ بھی دیکھ سکتے ہیں.. لیکن پاکستان میں تو آپ ایک میرا تھن دوز کو بھی نہیں دیکھ سکتے یہاں تک کے عید کے چاند کو بھی نہیں دیکھ سکتے..

مجھے کچھ کچھ مشک ہے کہ میرے پڑھنے والے اس آرٹ شارٹ کی ناک شاک سے بہت بور ہو چکے ہوں گے.. جماں یاں لے رہے ہوں گے۔ لیکن وہ نہیں جانتے کہ ابتدائے عشق ہے روتا ہے کیا۔ اصل رو نادھننا اور بوریت تو توبہ شروع ہو گی جب میشو پالٹین میوزیکم، میوزیکم

تھا جن سے اُسے ایک بُر خودار کے طور پر آگاہ نہیں ہونا چاہئے تھا تو وہ خوب جانتا تھا کہ یہ جوابی ہیں یہ آرٹ شارٹ کے بے حد شیدائی ہیں.. موسیقی میں کھو جائیں تو اسے کھو جاتے ہیں کہ تلاش گشیدہ کا اشتہار دینا پڑتا ہے۔ کوئی فلم یا ڈرامہ اثر کر جائے تو وہ رات اسی کا تذکرہ کرتے جائیں گے۔ کوئی پینٹنگ دل کو لگ جائے تو اسے دل دے بیٹھتے ہیں اور اس کے سامنے دھونی رہا کے پھر وہ اسے ہی نکلتے جاتے ہیں چنانچہ ایک دوپہر وہ مجھے لیکن سفر فار پرفار منگ آرٹس لے گیا جہاں ہر نوعیت ہر قسم اور ہر قومیت کے آرٹ شارٹ کی گھا مسلسل بہتی رہتی ہے.. اور وہاں جو یاتری ہوتے ہیں وہ اس بہتی گھا میں صرف ہاتھ دھونے پر ہی الگانہیں کرتے بلکہ اس میں ڈیکیاں لگاتے اپنے آپ کو پورا کرتے رہتے ہیں۔ سچ ڈرامے، آپرا، موسیقی کے کانسٹرٹ، فلمیں، ادبی تقریبات، تصویریں کی نمائشیں، رقص کے مظاہرے اور ای نویعت کے پرفارمنگ آرٹس اتنی بہتات سے پیش کئے جاتے ہیں کہ بندہ احتیاط نہ کرے تو اس انگکا میں ڈیکیاں لگاتا غراب سے ڈوب جائے۔ رابعہ بھی ساتھ تھی لیکن اس پہنچی کو آرٹ وارٹ سے کچھ شغف نہ تھا۔ وہ محض میرا دل رکھنے کی خاطر اور اپنے خاوند کے ساتھ لاذ کرنے کے لیے ساتھ چلی آئی تھی..

لیکن سفر کی تعمیر کا آغاز 1959ء میں ہوا جب صدر جزل آئزن پارنے نے نفس نہیں ایک کرداں سے بناد کے لیے زمین کی کھدائی کا کام شروع کیا۔ اور یہ فوجی صدر خود نہیں آیا تھا۔ دو ٹوں کے ذریعے لایا گیا تھا۔ ہمارے ہاں تو فوجی صدر خود سے آتے ہیں اور پھر عوای ریف نہ م کرواتے ہیں کہ بولوں قبول ہوں یا اسلام یا روش خیالی کے نام پر تہاری گروں اتاروں چنانچہ عوام الناس قبول ہے قبول ہے کہ لکھ شگاف نظرے لگانے لگتے ہیں۔ لیکن سفر کی تعمیر کا افتتاح ہوا تو اس موقع پر اس زمانے میں دنیا کے سب سے بڑے کنڈ کٹر موسیقار، لیونارڈ برنسائن نے نیوپارک نل ہار مونیک آسٹریا کی خصوصی وہنؤں سے لوگوں کو مسحور کیا۔ آج لیکن سفر کے برادر میں ایک اہم شاہراہ کا نام اسی یہودی کپوزر پر ہے۔ ہم میں سے یعنی ہماری نسل کے بہت سے لوگوں نے یقیناً برنسائن کی کلائیک فلم ”ویسٹ سائینڈ شوری“، دیکھی ہو گی جس کے گیتوں کی گلنگا ہے سبکھی زوال پذیر نہ ہو گی۔

رابعہ ایک سیاہ چشمے سیاہ کوٹ اور سیاہ ٹراؤزر میں اور اس کے بھورے بال ہو میں سکھرتے ہوئے۔ اور رابعہ قدر رے اکٹائی ہوئی اور بورا

تھے.. ان میں نیویارک کے وہی محبوب بوزٹھے اور بوزٹھیاں تھے.. بنے بخشنے اور عمدہ سفر لے لباسوں میں.. ان میں سے چند تو ابھی بدفنی طور پر صحت مند تھے اور چند ایک لڑکھراتے ہوئے آتے تھے اور کری کی پشت کو تھام کر نہایت سلاموں میں اس پر خاصی دیر کے بعد بیٹھنے میں کامیاب ہو جاتے تھے.. اور ایسے بھی تھے جو دلیل چیز کے پیسوں کو گھماتے ٹپے آتے تھے.. اور جو اتنی سکت بھی نہ رکھتے تھے ان کے ہمراہ اگئے بد دگار تھے جو ان کی دلیل چیز دھکیلتے ہوئے انہیں سامنیں کے برابر میں لا کر خود پیچھے ہو جاتے تھے.. اور ہاں ان میں سے چند ایک کے سر بلتے ہوئے دیکھ کر یہ مت سمجھ لیجیے گا کہ وہ شیخ پر برپا امریکی موسیقی کی تال پر مل رہے ہیں بلکہ وہ تور عشق کی وجہ سے مل رہے ہیں اور اس کے باوجود وہ زندگی کی سرتوں کا دام چھوڑ کر مر نے کے انتظار میں گوششیں نہیں ہو جاتے.. سانسوں کے جام کو وہ آخری قطرے تک پینتے ہیں اور اس کے غمار سے لطف اندوڑ ہوتے ہیں..

جب تک فنا نہیں آ جاتی وہ یہ جام اپنے لبوں سے نہیں ہوتا۔ بے شک ان کے سر بلتے رہیں..

بھی بات ہے مجھے امریکی لوک موسیقی سے کچھ زیادہ رغبت نہیں رہی.. یعنی یہ جسے کنٹری میوزک کہا جاتا ہے اس سے زیادہ شغف نہیں رہا جس میں گٹار کی اکتمانیے والی دھن پر ایک جاہل سا شخص کا ڈیوارے ڈریں میں.. ایک بڑا سارا ہیئت سر پر سجائے تتر بیارو نے کے انداز میں اور قدرے بے سرے انداز میں یو ڈنگ کرتا ”یا ہو۔ ہے ہے ہے.. ہو ہو“، قسم کی آوازیں نکالتا یا تو اپنی محبوب کی جدائی بیان کرتا ہے یا پہنچیں کیا کرتا ہے.. اور اگر کنٹری میوزک گانے والی ایک خاتون ہے تو وہ خاصی مردم اور قسم کی خاتون ہوگی.. مجھے زندگی بھر صرف دو ایسے لوک گیت پسند آئے.. ایک تو وہی ”پیگ ڈاؤن یو ریڈ نام ڈولی“، جس کا میں اکثر خواہ و نیتا ہوں اور دوسرا ایک کلاسیک اور درود میں اتر جانے والا ”ہوئی کیلی فورنیا“.. ان کے سوا کنٹری میوزک سے مجھے کچھ مردم کار نہیں.. لیکن لیکن سنترے کے کھلے بھر ہائے سایہ دار صحن میں.. اس دو پہر میں.. یہ موسیقی مجھے اچھی لگنے لگی.. شیخ پر مختلف ریاستوں سے آئے ہوئے لوک فنکار آتے رہے اور ان میں سے کچھ کی آوازوں میں جو درد تھا وہ ان کی گٹاروں میں بھی منتقل ہوتا تھا اور آواز اور گٹاروں کو مجھ پر اٹھ کر تھے.. دراصل کھلی فضا میں بیٹھے ہوئے ایک اوپن ائیر کا نارت سندا.. کسی بند تھیز میں بیٹھ کر موسیقی سننے سے ایک بالکل جدا تجربہ ہے.. تھیز کے اندر آپ ایک مصنوعی سوم میں اپنی نشتوں پر

آف ماؤن آرٹ، میوزیم آف نیچرل هسٹری، میوزیم آف ریڈ یا یانڈ ٹیلی ویژن اور گن ہائی میوزیم کے بارے میں دفتر کے دفتر کھول دوں گا.. ان میں نمائش شدہ تصویریوں، مجسموں، قدیم شاہزادیوں، ڈانسا سورس کے ڈھانچوں وغیرہ کے بارے میں صفحے کے صفحے سیاہ کر دوں گا.. بوریت تو تب شروع ہوگی، کیسے بھولے قارئین میں کہ آپ اکے چند ناموں سے ہی جانیاں لینے لگے ہیں.. وہ جو نقاد کہتے ہیں اور قارئین محسوس کرتے ہیں کہ تاریخ کے سفر ناموں میں اور پچھہ ہونہ ہو ریڈ اسٹبلی بہت ہوتی ہے تو وہ سب سر پیٹ کے رہ جائیں گے جب میں فان گلوگ کی تصویر ”تاڑوں بھری رات“ کی اڑا ندازی اور سحر طرازی کو بیان کرتا چلا جاؤں گا.. اصل بوریت تو تب ہوگی.. لگ پتا جائے گا.. قارئین میں نے ہمیشہ آپ کا خیال رکھا ہے.. نیویارک کے اس سفرنامے کو پڑھتے ہوئے کچھ میرا خیال رکھ لیجیے.. یعنی ہو سکے تو جانیاں کم سے کم لیجیے.. جب آپ ان ابواب تک پہنچیں گے جہاں میں اپنے سیست آپ کو بھی عجائب گھروں میں دفن کر دوں گا..

فی الحال ہم لیکن سنتر میں آوارہ پھرتے ہیں..

اگرچہ ہم اپنے ساتھ کچھ سامان خور دنوں لائے ہوئے ہیں لیکن سلوچن کی تسلی نہیں ہو رہی کہ وہ ایک لاہوریا ہے اور عمدہ خوراک کے بغیر دفتر خارجہ میں ایک ڈیک پر بیٹھے ہوئے میں الاقوایی امور کے بارے میں بھی کچھ فہنمیں کر سکتا تھا ڈھانچوں وہ کہتا ہے ”الو.. بیجاں بھی.. راک فلیر سنٹر کی مانند.. ادھر قریب ہی ایک عربی برادر اپنے ٹھیلے پر حلال فوڈ لگائے بیٹھا ہے.. میں ابھی آیا.. اور آپ اس دوران تالااب کے کنارے آرام سے کرسیوں پر دراز ہو کر امریکی لوک موسیقی کا یہ کانسرٹ میں“.

نیویارک کی اس دوپہر میں درختوں کی چھاؤں میں یونکڑوں الوگ نہایت مودب اور متوجہ ہو کر سامنے شیخ پر امریکی لوک شافت کے نامنہہ گلوکاروں کو دیکھ رہے تھے اور نہایت انہا ک سے کن بھی رہے تھے.. بلکہ سر بھی دھن رہے تھے.. ان میں نوجوان کم ہی تھے کہ یہ ایک درنگ ڈے تھا اور کام سے ایک دن کی چھٹی کر لینا آپ کو زندگی کی دوڑ میں بہت پیچھے کر دیتا ہے.. باس کی ناراضی الگ لیکن صرف ایک دن کی تجوہ کی کی سے آپ اگلے دو ماہ تک جانبر نہیں ہوتے اور آپ کے بجٹ کا خانہ خراب ہو جاتا ہے چنانچہ سامنیں میں جو لوگ تھے وہ تھے جو زندگی کی دوڑ سے الگ ہو پکے تھے.. ریناڑ ہو پکے تھے دوڑ سے الگ ہو پکے تھے لیکن زندگی سے الگ نہیں ہوئے

برا جمان نہایت دھیان سے موسیقی سنتے ہیں اور ایک واکن کی نے بھی دیر تک ہاں میں گوجنی رہتی ہے اور پھر آپ کے کاؤنٹ میں اترتی ہے جبکہ کھلی فضائیں جب آپ موسیقی سنتے ہیں تو وہ قید نہیں ہوتی۔ کسی تھیز یا ہاں کی دیواروں کے اندر بند نہیں ہوتی۔ وہ آزاد ہوتی ہے اور وہ مختلف سالی دیتی ہے کہ اس میں آپ کے سر پر سایہ فکن درختوں کے پتوں کی سرسرابہث شامل ہوتی ہے۔ جو بوا میں چلتی ہیں ان کا بہاکا شور ہوتا ہے۔ جو لوگ دھیان سے نہیں سن رہے ان کی با توں کا شور ہوتا ہے۔ اگر ایک اتنی برس کا بوڑھا اپنی رعشے سے سرہاتی شریک حیات کا ہاتھ بمشکل تھام کر کھتا ہے کہ جی آئی لو یو۔ تو اس کی بھی آمیزش ہوتی ہے۔ تو کھلی فضائیں سنی جانے والی موسیقی قدرتی اور زندگی کے قریب تر ہوتی ہے۔

میرے برابر میں بیٹھی رابعہ۔ نہایت مقصودیت سے۔ لگتا یہی تھا کہ موسیقی سن کر ایک حالت وجدان میں آنکھیں بند کئے ہوئے ہے لیکن وہ اپنی نیند پوری کر رہی تھی۔ یہاں تک کہ ایک لوگ موسیقار گلا پھاڑ پھاڑ کر یوڈنگ ایسے کرتا رہا کہ ہمارے سروں پر سایہ کرنے والے درختوں میں جو حساس قسم کے پرندے تھے وہ بھی خوفزدہ ہو کر اڑ گئے لیکن بجاں ہے کہ رابعہ کو کچھ خبر ہوئی ہو۔ وہ شانت سوتی رہی۔

ان درختوں کے برابر میں جو تالاب تھا اسے کسی قلب جان نے تخلیق کیا تھا لیکن اس تالاب کو زمانے بھر میں اگر شہرت ملی تو ہنری مور کے اس مجستے کے قابل ملی جو اس کے درمیان میں ایس تادہ اپنا آہنی عکس اس کے پانیوں میں تیرا تھا۔

ہنری مور کے مجستے کا نام ”لپٹا ہوا وجود“ ہے۔ جو لوگ بے خودی بے اختیاری اور بے بس محبت میں بدلنا ہو کر جب لپٹتے ہیں تو شاید اسی طور۔ لپٹتے ہوئے وجود ہو جاتے ہیں۔

اس شاندار تالاب میں صرف ہنری مور کے مجستے کا عکس ہی نہیں تیرتا بلکہ لفکن منظر کے پس منظر میں نیویارک کی جو چند ذی شان نہایت بلند درجات کی حامل عمارتیں ہیں وہ بھی اس لپٹتے ہوئے وجود کے اصرار تیرا کی کرتی ہیں۔

سلیوق۔ لبے لبے ڈگ بھرتا عین ہمارے سروں پر نمودار ہوا اور کہنے لگا۔ ”ابوکھانا۔“ ہم نے وہ سامان خور دلوش جو گھر سے لائے تھے اور وہ جو سلیوق لے کر آیا تھا تالاب

کر جاتی ہے۔ اگرچہ جگہ کی کے باعث یہ سب کے سب دکھائے نہیں جاسکتے۔  
میٹروپالٹن کی داغ بیل نیویارک میں نہیں پیرس میں ڈالی گئی۔ 1866ء میں چند بار  
امریکی چار جولائی کا جشن منانے کے لیے بوئے ڈی بولون میں اکٹھے ہوئے۔ اس سے تک  
امریکہ کی شناخت بے حساب دولت اور کاؤنواز تھے۔ یورپی اُسے فنون لطیفہ اور اخلاقیات سے  
سراسر کو راستہ نہیں تھے۔ ان امریکیوں نے سوچا کہ بے شک ہم ایک نئی دنیا ہیں۔ اور ہمارے ہاں فن  
اور ثقافت کے بوئے ابھی نہیں پھولے تو کیوں نہ ہم اپنی ثروت مندی کو دنیا بکر کے فنون اور قدیم  
ثناfon کو تجعیف کرنے کے لیے استعمال میں لا میں۔ ایک یکساں آرٹ گلری وجود میں لا میں۔ چنانچہ  
ان ترجیحات کو عملی شکل دینے کی خاطر 1870ء میں ایک ادارے کا قائم عمل میں لا یا گیا۔

موجودہ عمارت 1880ء میں سٹرل پارک کے کنارے فتحیہ ایونیو کی بیاسویں شریعت  
پر تعمیر کی گئی۔

میں نے نیویارک کی زندگی کے بہترین دن میٹرو میں گزارے۔ اگرچہ میوزم آف  
ماڈرن آرٹ یا موما۔ نیپرل ہسٹری میوزم۔ گوگن ہام میوزم اور میوزم آف ریڈ یوائینڈ ٹیلی  
ویژن میں برس کیے جانے والے لمحے بھی کچھ کم انمول نہ تھے لیکن میٹرو کا حیرت کا جہاں سب سے  
الگ تھا۔ آپ کو احساس ہو گیا ہو گا کہ نیویارک میں میں آسان تر کم رہا اور عجائب گھروں کی  
چھتوں کے نیچے زیادہ۔

عجائب گھر اور قدیم ہندوستان۔ مٹ چکی تہذیبیں اور آن کے آثار۔ اور دوسری جانب  
قدرت کے مناظر اور چہرے۔ بھیشہ سے میرے تن مردوں میں روح بھروسیتے۔ مجھے زندہ کر دیتے  
ہیں۔ یہ ایک انہوں اس کبھی نیشن ہے کہ جو لوگ عجائب گھروں اور ہندوستانوں میں کھوئے رہتے ہیں وہ  
مناظر اور چہروں سے لتعلق رہتے ہیں اور جو مناظر اور چہروں کے شیدائی ہوتے ہیں وہ عجائب  
گھروں میں بند ہونا پسند نہیں کرتے اور ہندوستانوں کے پاس نہیں پہنچتے۔ اب اگر یہ وقت میں  
تحت بائی کے راہب خانے کے ہندوستانوں میں بھی روشنی دیکھا سہور ہوتا ہوں اور ذرا آگے سوات  
میں اڑ کر زر و پھلوں کے ایک کھیت کی زردوی سے بھی مستخر ہو جاتا ہوں۔ اور پھر کوئی ایک چہرہ پل  
بھر میں گز رجا تاہے پر تھیات میرے بدن میں ٹھہر ارہتا ہے تو کیا میں عقلی طور پر ماؤف ہوں۔  
مجھے فنون لطیفہ کے راز وال ہونے کا کچھ دعویٰ نہیں۔ اپنے ذوق جمال کے بارے میں

## ”میٹروپالٹن، میوزم آف آرٹ“

وے میٹروپالٹن میوزم آف آرٹ ...

اگر نیویارک ایک صحراء کا نام ہوتا۔ یہ ایک بیباں ہوتا اور میں بیباں آتا۔ کوئی  
ٹائمز سکور۔ محسرہ آزادی۔ ایک پارٹی شیٹ بلڈنگ یا اس کی روتفوں میں نیباں ہونے والے دل کش  
چہرے نہ دیکھتا۔ کچھ بھی نہ دیکھتا اور صرف میٹروپالٹن ویکھ لیتا تو یہ شہراس لائق تھا کہ اس کے پاس  
آنے کے لیے دور کی مسافتیں جائز تھیں۔

بھی ہندوستان میں اور کچھ نہ ہوتا صرف تاج محل ہوتا۔ مصر میں سوائے اہراموں کے  
اور کوئی عمارت نہ ہوتی اور چین میں صرف دیوار چین ہوتی تب بھی ان کی روایت اور ثقافت کامل  
ہوتی۔ کچھ بھی معاملہ نیویارک میں میٹرو کے ہونے کا ہے۔ تھوڑے سے فرق کے ساتھ کتابجھل،  
اہرام مصر اور دیوار چین صرف اور صرف اپنی تہذیب کی ثقافت ہیں جبکہ یہ میوزم دنیا بھر کی قدیم  
تہذیبوں کا امین ہے۔

میں اس میوزم کی حیثیت کے بارے میں مبالغے سے کام نہیں لرہا۔  
یہ ایک انیگلاؤ بیڈیا ہے جسے آپ پڑھتے نہیں بلکہ دیکھتے ہیں اور اس میں سائنس لیتے  
ہیں۔ دنیا بھر کے فنون کی۔ ہر ثقافت ہر خطے کی قدیم تاریخ کی۔ فلاںس اطالیہ سے لے کر نیوگی  
انڈونیشیا تک اور ازانہ قدیم سے تقریباً عہد حال تک۔ اس کے کثیر التعداد ہال کروں، برآمدوں  
اور راہداریوں میں نمائش پر ہے۔ میں لاکھ مرلح فٹ کے ڈھکے ہوئے علاقے کی چھتوں تلے۔ ہر  
ہال میں نو اور اساتھ اور عجائب میں نمائش پر ہے۔ جو اہر ہیں جن کے الگ الگ میوزم بن سکتے ہیں۔ صرف  
قدیم مصر کے چھتیں ہزار نو اور نمائش پر ہیں۔ مختلف فنون کے نمونوں کی تعداد میں لاکھ سے بھی تجاوز

تو میرا یہ روگ بہت پرانا ہے۔  
یہ علت بہت قدیم ہے۔  
یہ آشنا سری کچھ نئی تو نہ تھی۔  
تقریباً نصف صدی پرانی تھی۔  
چنانچہ میڑوپالٹن میوزیم نے اگر مجھے زیر کر لیا۔ ذہانی تو اس میں اس کا کچھ کمال نہ تھا  
کہ میں تو ایک عرصے سے زیر ہو جانے والوں میں سے تھا اور بخوبی ڈھایا جانا چاہتا تھا۔  
میڑو سے پہلی ملاقات تو سلووق کے کہنے پر ہوئی کہ وہ بھی اپنی فارغ دوپھریں اسی  
عجائب گھر میں بس رکھتا تھا۔ نیویارک کی گائڈ بک نے بھی نہایت سختی سے تنہیہ کی کہ ہر سایہ پر لازم  
ہے کہ وہ میڑوپالٹن میوزیم میں ایک بار تو جھاٹک کر دیکھے لے۔ میں نے ایک بار جھاٹک کر دیکھا  
تو پھر جبوری اور اسیسری کے زمانے آگئے۔ میری ترجیح اول یہی عجائب گھر ہو گیا۔ بلکہ اکثر سلووق بھی  
خفا ہو جاتا کہ والد صاحب نیویارک میں اور بھی بہت کچھ ہے۔ آج میڑو نہ جائیں تو کوئی قیامت  
آجائے گی۔

مجھے خوب معلوم تھا کہ سلووق کے قلیٹ سے اُتر کر براؤ دے سڑیٹ کو پا کر کے کس  
بس شاپ تک جانا ہے جہاں سے ایک نمبر کی بس مجھے سیدھی۔ سنشل پارک کے کناروں پر رواں  
بس۔ مجھے اس عجائب گھر کی سیڑھیوں کی قربت میں لے جائے گی اور یہاں میں ایک نہایت  
کار آمد اور خفیہ انکشاف کرنا چاہتا ہوں جو مستقبل کے اُن سیاھوں کے لیے نہایت مفید ثابت ہو گا  
جو اس میوزیم میں داخلے کی تھنا رکھیں گے۔

میوزیم میں داخلے کے نکٹ کی شرح بارہ ڈالر جو بین کی گئی ہے۔  
میں جتنی کثرت سے اس میوزیم میں آیا تھا اگر ہر بار اتنے ڈالر خرچ کرتا تو میرے مختصر  
ڈالروں کا نجھر کس نکل جاتا۔  
میں تو صرف ایک ڈال را دا کر کے سرخو ہو جاتا تھا۔ اور اذن باریابی پا جاتا تھا۔  
کیسے؟

ایسے کہ سلووق نے مجھے اپناراذداں کیا ”والد صاحب۔۔۔ جب کسی بھی میوزیم کے داخلے  
پر یہ عبارت لکھی ہو کہ اس میوزیم کو دیکھنے کے لیے اتنے ڈال کا نکٹ تجویز کیا جاتا ہے تو اس کا صرف

بھی زیادہ مطلب نہیں ہوں کیونکہ میں جانتا ہوں کہ میں کچھ نہیں جانتا اور میں وہ نہیں ہوں جس پر  
بھیدا آشکار ہوتے ہیں۔  
اوائل عمری میں ایک کچی اور میٹن اتھ حالت میں بھی۔ مجھے جا بہب گھروں کے اندر کی  
راز بھری خاموشی اور قدیم ہٹک کی لٹ پڑ پچھی تھی۔۔۔ مجھے بوجھنہ رکھتا تھا اور اس کے باوجود  
شوق آوارگی میں جس شہر میں بھی ہوتا سیر نیازی کی مانند تب تک اکٹائے ہوئے رہتا جب تک  
کہ کوئی میوزیم نہ دیکھ لیتا۔ اگرچہ میری زندگی بلوغت ابتدائی مرحلہ پڑھی لیکن میں نہایت شوق سے  
اور بھی اپنے آپ پر جبر کر کے دنیا میں یکتا نے روزگارستگاروں شاہکاروں کو دیکھتا ہا جوانسان نے  
اپنے رب کی سطح پر آنے کی کوشش میں تخلیق کیے تھے۔ اس کی ہم سری کی خواہش میں بنائے تھے۔  
اور یاد رہے کہ کسی بھی تخلیق کو اپنے اندر آتا نے کے لیے۔ چاہے وہ تحریر میں ہو یا تصویر میں۔ جبر  
 ضروری ہے۔ آپ کو دوستوں کی یا کافنا پڑھنے کے لیے پہلے پہل تو دل پر پھر رکھنا پڑتا ہے۔  
مونالیزا کو اپنے آپ پر جبر کر کے تادید یہ کھانا تو پڑتا ہے۔

ایک زمانہ گز راجب میں پہلی بار صرف مونالیزا دیکھنے کی چاہت میں پیرس کے  
شہرہ آفاق ٹو در میوزیم میں داخل ہوا تھا۔ ایک بار برلن کے سفر کا قصد اس لیے کیا کہ وہاں  
ریکرانت کی تصویر ”سہری خود میں ایک شخص“ آؤزیاں ہے۔ فلاںس کی اوپری گلری میں  
کیسے کہے شاہکار تھے۔۔۔ اکیڈی میں مائیکل انجلو کا ”دیوڑ“ ایک برہنہ سنگ مرمری سفیدی کے  
جاہ و جمال میں کیسے آپ پر سایہ لگائیں ہوتا ہے۔ روم کے سینٹ پیٹریز میں ”پائنا“ اوستین چیپل کی  
چھت پر اسی مائیکل انجلو کا باریش اللہ میاں اپنے آدم میں ایک انگلی سے زور پھونکتا ہوا۔ میڈرڈ کا  
پراؤ۔ جو گویا کی جگہ کی ہولناکیوں کی تصاویر سے سو گوارا لگتا تھا۔ لندن کی سینٹ گلری۔۔۔ پیش  
گلری یہاں کا شیل کے زمینی مناظر جلاوہ گر ہیں۔ ایکسٹر ڈیم کا رائٹک میوزیم یہاں ریکرانت کی  
ایک پوری دیوار پر حادی ”ناٹ و اچ“ آؤزیاں ہے اور اس شہر میں جب آپ میوزیم آف  
ماڈرن آرٹ میں قدم رکھتے ہیں تو آپ کی آنکھیں سورج اور سورج کمکھی کے پھولوں کی زرد  
کرنوں سے چند ہیا جاتی ہیں اور یہ کمال فان گوگ ایسے دیوانے کا ہے جس کی تصویروں کے رنگ  
ابھی تازہ اور گلیے لگتے ہیں۔ اگر آپ ان کو چھو لیں تو آپ کی انگلیوں میں سے سورج کمکھی کے  
پھول پھوٹنے لگتیں گے۔

اور خونچہ فروش فٹ پاٹھ پر چلتے سیا ہوں کو پکار پکار کر متوجہ کر رہے ہیں۔  
 ”آپ کی پورٹریٹ صرف دس ڈالر میں ہنا دیں گا۔ اور صرف دس منٹ میں۔ جو کہ  
 لیونارڈو بھی نہیں بن سکتا تھا۔ اس نے مونالیزا دس منٹ میں تو نہیں بنائی تھی۔“  
 ”اپنا کیری کچر بخایے۔ اور جان جائیے کہ آپ کی شکل کتنی مزاجیہ ہے۔“  
 ”سنترل پارک کا منتظر آپ کے سامنے پینٹ کیا جائے گا۔ صرف آپ کے لیے۔“  
 ”میکے۔ موٹی۔ انڈیا کے۔ جاپان کے اور افریقہ کے۔“  
 ”پوسٹر۔۔۔ فنی پوسٹر۔۔۔ ذریٰ پوسٹر۔۔۔ سیکر پوسٹر۔۔۔“  
 یہ تو میں نے قدرے مبالغہ کیا ہے کہ یہ خونچہ فروش پکار پکار کر راہگروں کو متوجہ کر رہے  
 تھے۔ البتہ وہ اُن سے مخاطب ضرور ہوتے تھے۔ وہ یہ جانتے تھے یہ لوگ اگر آرٹ کے شیدائی نہ  
 ہوتے تو میڑو پالٹن کی جانب کوئی بڑھ رہے ہوتے۔ براؤ دے کے کسی شراب خانے میں  
 بیٹھتے۔ پارک ایونیو پر بیٹھتے۔ اگر ادھر آئے ہیں تو دل کے ہاتھوں مجبور ہو کر آئے ہیں اور یہ دل کہتا  
 ہے کہ یہ دنیا تو خدا نے بنائی ہے تو اسے چھوڑ کر کچھ لوگوں کے لیے ایک ایسی دنیا میں چلتے جائیں جو  
 انسان کے ہاتھوں نے بنائی ہے۔  
 لگا ہے آرٹ کا بازار دیکھو۔

ای آرٹ فٹ پاٹھ پر مجھے قدیم مسکنوں کی ایک بھولی ہوئی سراسر فراموش شدہ  
 یاد آئی۔

اک گور کھدھندہ اور اُسے فروخت کرنے والا ایک شخص یاد آ گیا۔  
 اس فٹ پاٹھ پر ایک خونچہ فروش لوہے کی تاروں سے تختیں کر دہ بھول بھلیاں پا گور کھ  
 دھندے سجائے بیٹھا تھا۔ آئی تاروں کو مختلف شکلیں دی گئی تھیں۔ طرح طرح کے نمونے بجائے  
 گئے تھے جوز یور سے لکتے تھے۔ ”حضرات آپ کی ذائقہ صاحبوں کا امتحان ہے۔“ تاروں کے اس  
 پچیدہ جال میں سے اگر آپ یہ تکون الگ کر لیں تو آپ ایک جیکس ہیں۔ یہ دیکھیے میں کر کے  
 دکھاتا ہوں۔ ”وہ شتابی سے اس تکون کو آگے پیچھے کر کے گور کھدھندے سے نکال کر سب کو دکھاتا  
 اور پھر اُس میں والپس ڈال کر لوگوں کو دعوت دیتا کہ آپ کوشش کر دیکھیں۔“  
 یہ گور کھدھندے آئی تاروں کے۔ ایک صلیب نما نہیں سے لٹکائے اتنا کلی بازار میں۔

یہ مطلب ہوتا ہے کہ انتظامیہ کی یہ خواہش ہے کہ آپ اتنی رقم ادا کر کے میوزیم میں داخل ہوں۔ یہ  
 محض ایک تجویز ہے۔ آپ اس پر عمل کریں نہ کریں یہ آپ کی مرضی ہے۔ آپ میڑو پالٹن جائیے  
 اور صرف اپک ڈالر ادا کیجیے تو آپ کو اعلیٰ کا نکٹ مل جائے گا۔ یہ قانونی نکتہ بہت کم لوگ جانتے  
 ہیں۔ میں ہمیشہ ایک ڈالر ادا کر کے اندر چلا جاتا ہوں۔“

وپسے جب میں نکٹ کا ڈالر پر پہنچا تو مجھے یہ تو جیہہ مانتے میں بہت تامل ہوا کیونکہ قلندر  
 میں کھڑے درجنوں لوگ کیا سفید کیا سیاہ کیا زرد سب کے سب دھڑا دھڑا بارہ ڈالر ادا کرتے چلے جا  
 رہے ہیں۔ میں نے بہت جھکتے ہوئے بہت شرمدگی سے ایک ڈالر آگے بڑھایا اور اس یقین کے  
 ساتھ کہ کاٹھر پر نکٹ فروخت کرنے والی خاتون یہ ڈالر میرے منڈ پر دے مارے گی اور کبھی گی  
 اندھے ہو دیکھ نہیں سکتے بورڈ پروڈاکٹس کی شرح بارہ ڈالر لکھی ہوئی ہے اور ہر کوئی اتنی ہی رقم ادا کر رہا  
 ہے۔ چکر چلانا چاہتے ہو۔ لیکن اس نے تو آنکھ نکٹ نہ لکھکی۔ ایک ڈالر وصول کر کے مجھے نکٹ  
 غنایت کر دیا۔

دیے یہ ہمیشہ نکتہ میں نے دیگر بجا بس گھر میں بھی کار آمد پایا۔ یعنی جہاں ”تجویز“ کا لفظ  
 درج تھا اور ایک ڈالر سے ہی بخوبی کام چلایا۔ دیے آپ یہ راز افشا نہ کیجیے گا ورنہ میڑو پالٹن  
 دیوالی ہو جائے گا۔

نیوپارک بس سروس کی ایک نمبر بس آپ کو میوزیم کی سڑھیوں کے آگے نہیں اتارتی یا  
 تو دو فرلانگ پیچھے اتارتی ہے اور یا پھر فرانٹ بھرتی ہوئی میوزیم کے سامنے سے گزر کر دو فرلانگ  
 آگے جاتارتی ہے۔ اس میں اللہ جانے کیا مصلحت ہے اور یاد رہے کہ میڑو فٹھر ایونیو پر اُس ایک  
 میل کے علاقے میں واقع ہے جسے ”میوزیم مال“ یعنی بجا بس گھروں کا میل کہا جاتا ہے اور اس  
 میل کے اندر اندر کم از کم ایک درجن بجا بس گھر موجود ہیں۔ ان میں گوں ہائم اور یہودی تاریخ کا  
 بجا بس گھر اہم ترین ہیں۔ بہر حال آپ بس سے اُتر کر سنترل پارک کے ساتھ ساتھ فٹ پاٹھ پر  
 چلتے میڑو کی جانب بڑھتے ہیں لیکن آپ کے قدم ہر قدم پر رکتے ہیں کہ اس فٹ پاٹھ پر بھی  
 آرٹ ہی آرٹ ہے۔

آرٹ کے خوانچے لگے ہیں ایک بیناباز اس جا ہے۔

دھندے جمع ہوتے گے جنہیں میں حل نہ کر سکا۔ ان کی تکونیں اور دائرے کو شش بیمار کے باوجود باہر نلاسکا۔

میں نے ان گور کھدھندوں کو کسی بازار سے خرید انہیں تھایز برداشتی مجھ پر مسلط کر دیئے گئے اور کس نے کیے؟ وہ جو سب سے بڑا گور کھدھنا ہے۔  
کتنے زمانوں میں.. کامناتوں میں.. کیسے کیے لوگوں نے.. رومنی.. عطا ر.. سرمد.. حالج..

کبیر اور بلحے شاہ نے اُس گور کھدھندے کو سمجھا تے اور جان جانے کے لیے اپنی جان دی پر وہ سلجمہ نہیں۔ الجھاہی رہا۔ اور مجھے اس حوالے سے ہمیشہ اپنے ابا جی کا پسندیدہ شاعر۔ جس کی کئی نظمیں انہیں زبانی یاد تھیں۔ پروفیسر موہن سنگھ یاد آتا ہے اور میرے قیاس کے مطابق یہ فقط گور کھدھنا اس لیے دی جو دیں آیا تھا کہ صرف موہن سنگھ اس کو معافی عطا کرے۔

”رب اک گور کھدھنا...“

جدھیاں ٹھیاں کھول کھول کے..  
کافر ہو جائے بندا..

اور... لالی لگ مون کولوں کھوچی کافر چنگا۔  
رب اک گور کھدھنا!“

یہ رب بھلا کیسا گور کھدھنا ہے جس کی ٹھیاں کھونے سے بندے کافر ہو جاتا ہے۔ ایک کھون جگانے والا کافر۔ کیسے ایک آنکھیں بند کر کے فوری طور پر ایمان لے آئے والے مومن سے بلند مرتبے پر فائز ہو جاتا ہے۔ کیسے؟  
ایک بندے کی بھی کیا مجبوری ہے۔ کیسی بے بی ہے کہ کھون جگانے تو کافر ہو جاتا ہے  
اور آنکھیں بند کر لے تو مومن کہلاتا ہے۔

کیا یہ ایک ٹوبنیں کہاں سے پچاس برس پیشتر ماں اکی بازار میں ایک ڈھلتی عمر کا ان پڑھ  
شخص لو ہے کی تاروں سے ہی گور کھدھندے۔ یہی ڈیزائن اور شکلیں بنایا کرتا تھا اور آج نیویارک میں ایک اور شخص... ہو، بہو وہی گور کھدھندے اپنے تکون سے بنا کر بازار میں لے آیا ہے۔ یہ شخص

میرے پچین میں.. ایک بڑھی ہوئی سفید داڑھی والا شخص فروخت کیا کرتا تھا۔ اسی طرز اور انہی نمونوں کے گور کھدھندے۔ تاروں کو جوڑ توڑ کر موڑ کر ایک چیخیدہ ٹکل دی جاتی تھی اور ان میں ایک تاروں سے ہی ساختہ تکون یاد اڑھے قید کر دیا جاتا تھا۔ اور یہی امتحان تھا کہ اسے کیسے باہر نکلا جائے۔ اور میں ہمیشہ اس نوعیت کا گور کھدھنا خرید لیتا اور اس کی قیمت بھی ایک اٹھنی سے بڑھ کر نہ ہوتی تھی اور گھر آ کر ہلکا ہو جاتا تھا پر وہ تکون مجھ سے تو تاروں کی بھول بھیلوں میں سے نہ لکھی۔

اور وہ شخص انہیں سر بازار پہنچنے والا کوئی جھینکس نہ تھا۔ کوئی ان پڑھ اندر ورن شہر کا ایک ڈھلتی ہوئی عمر کا زندگی میں ناکام ایک شخص۔ اور ایسے شخص ان زمانوں میں بہت ہوتے تھے۔ جس نے دو وقت کی روٹی کی خاطر بہت سے کب کیے تھے۔ پر پھر بھی پوری نہ پڑھتی تھی۔ کبھی مرغ پنھنے فروخت کیے۔ کبھی برف کے گولے بنائے کر رزق کمانے کی کوشش کی۔ کبھی میٹھی گولیاں بنانے کے تجربے کیے۔ کبھی ڈور پر ساجھا گانے کا کام سیکھا اور ہاتھ لہو بہان کرواۓ پر پوری نہ پڑھی۔ اور پھر شاید یوں ہوا کہ کسی اندر ہیری کو ٹھڑی میں نایماں ہوتا ایک استادیں جاتا ہے جو اسے یہ عجیب سافن سکھا دیتا ہے جس کے لیے زیادہ سرمایہ درکار تھیں۔ لوہے کی چند گز تاریں درکار ہیں۔ انہیں موڑ توڑ کر۔ کہیں جھکا کر اور کہیں گانٹھ لگا کر ایک پریچ ڈیزائن بنانا ہے اور اس میں انہی تاروں سے بناء ہوا ایک دارہ یا تکون الجھاد بنانا ہے۔ ایسے کہ اس کے باہر نکلنے کا کوئی امکان نظر نہ آئے اور آپ نے اسے باہر نکال کر لوگوں کو دکھانا ہے کہ یہ ممکن ہے۔ اس دھندے سے روزی کمائی جاسکتی ہے۔ پورے اتارکی بازار میں بس وہ ایک ہی ہوتا تھا۔ کڑی دھوپ میں کھڑا اپنی روزی کی صلیب انھائے جس پر وہ مختلف نمونوں کے گور کھدھندے جسے ہوتے تھے اور وہ ہر را گیر کو متوجہ کرنے کی کوشش کرتا اسے تکون یا دارہ تاروں کو تاروں کی بھول بھیلوں میں سے نکال کر دعوت دیتا کہ صرف ایک اٹھنی خرچ دیجیے اور پھر دستوں اور عزیزوں کو یہ جادو دکھا کر جیران کر دیجیے۔ تو میں ہمیشہ ایک گور کھدھنا خرید لیتا اور تکون کیسے باہر آئے گی اس سے بار بار سمجھ کر رہا نشین کر لیتا اور گھر پہنچتا تو سب کچھ بھول بھال جاتا اور مجھ سے تو وہ تکون باہر نہ لکھتی۔

پچپن بیت گیا اور جب حیات کے طویل راستوں پر قدم رکھے تو ہر قدم پر ایک نہ ایک گور کھدھنا تھا۔ جو نہ سمجھتا تھا کہ سمجھ میں آتا تھا بلکہ مزید الجھاتا تھا۔ اور یوں ایسے بہت سے گور کھدھنا تھا۔

تھا۔ منزد کی توہی آں نام فیورٹ فٹ پاتھ پر نیویارک کی سب وے کی جانی پر کھڑی اور اس میں سے بچپن کے گزرنے سے جوتیز ہوا یکدم آتی ہے اُس کے زور سے اُس کا سفید لباس نالگوں سے اوپر اٹھتا ہوا اور وہ مسکراتی ہوئی جھکتی ہوئی لباس کو تھامتی ہوئی کہ کہیں وہ ہوا کے زور سے کر سے اوپر اٹھا ہو جائے۔ اور آڈری ایک سگریٹ ہولڈر لبوں میں بچپنے یا نئی جیولز کے شوکیس کے سامنے ایک انداز میں۔ جاپانی ان پوٹرز کو تھامت جان فشاںی سے دھڑکنے خرید رہے تھے۔

ایک کھوکھا مختلف سوویٹرز اور اٹی شرٹ کا تھا جس کے اندر ایک لاپر و انو جوان کندھوں پر ٹیڈھو دے گئے میں مسکے اور ملا گئیں ڈائل کھڑا تھا اور باہر جو جوان تھا باریش اور بیزار ساختا۔ دونوں دلیں لگتے تھے اور تھے کیونکہ ان میں سے جو باریش تھا اس نے آگے گڑھ کر مجھ سے ہاتھ ملا لیا کہ آپ ہیں نا!

مجھے اس غیر متوقع پہچان پر خوشی ہوئی اور میں نے بخوبی بتایا کہ میں ہی ہوں۔

”ادھر کیسے آئے ہیں؟“

میں نے بتایا کہ ادھر ایسے آیا ہوں۔ میوزیم و یونیورسٹی کے لیے۔ ”یا آپ کا کھوکھا ہے؟“

”جی نہیں۔ یہ تو کچھی کامال ہے۔ ہم صرف ملازم ہیں۔ تعلیمی اخراجات پورے کرنے کے لیے پارٹ ٹائم جاب کر رہے ہیں۔ بہت خوشی ہوئی آپ سے مل کر۔ آپ اگر ان میں سے دو قینٹی شرٹ اپنے لیے پسند کر لیں تو ہمیں مزید خوشی ہوگی۔“

”آپ کی محبت کا شکریہ لیکن میرا بدن ایسا نہیں رہا کہ اسکی ٹی شرٹ سہارے کے۔“

”نہیں نہیں۔“ اب مٹکن، ملاوں، والا نوجوان اصرار کرنے لگا ”آپ کم از کم یہ آئی لو یو نیویارک، وادی ٹی شرٹ تو قبول کر لیں۔“

یہ خصوصی لوگو یا موٹو نیویارک کی پہچان بن چکا ہے۔ آئی۔ پھر ایک سرخ دل۔ اور پھر نیویارک۔ اس ناپیار اکن کا خالق، ابھی ایک برس پیشتر فوت ہوا تو اُس کا بہت سوگ منایا گیا تھا کہ شہر کو پہچان دینے والا شخص چلا گیا ہے۔

میں اس خصوصی ”آئی لو نیویارک، ٹی شرٹ جس میں لوکی جگہ ایک سرخ دل بننا ہوا تھا کو خوب جانتا تھا۔ ماذل ناؤن پارک میں جو گلگ کرتے ہوئے کسی نوجوان کے بدن پر۔ ایک محفل میں ایک سگریٹ پھونکتی لڑکی کے تن پر۔ اور میرے گھر کے باہر جو جمدار جھاڑو لگاتا ہے

ایک اتفاق نہیں بلکہ دنیا بھر میں۔ کسی بھی خطے میں مقیم انسانوں کے ذہنی اشتراک کا ایک ثبوت ہے۔

حیات کے گور کھدھنے سب کی مشترک دراثت ہیں۔

اور یہ کبھی نہیں بخشنا والے!

وہاں فٹ پاتھ پر ایک پریشان حال۔ بے ترتیب داڑھی اور کندھے تک آتی لٹوں والا مصور بھی اپنی چند تصویریں سجائے بیٹھا تھا۔ لیکن وہ راگھروں کو متوجہ نہیں کرتا تھا۔ پیشماگی سے سمجھی اپنی راڑھی کو سنوارنے کی سعی لا حاصل کرتا تھا اور سمجھی قریب سے گزرنے والوں سے نظریں چراتا ہے وجہ سترل پارک کے گھنے درختوں کو تادری گھوستار ہتا تھا۔ اُس کی تصویریں۔ ایک اندازی۔

ایک شعبدہ بازکی تصویریں نہ تھیں۔ وہ ایک مکمل اور باکمال مصور تھا۔ شاید نصیب نے ساتھ نہیں دیا تھا زمانے کے بازار میں اس کا مول نہیں پڑا تھا، وہ کھو ج گانے والا تھا اس لیے کافر ہو گیا تھا۔ وہ شاید میشو روپاٹن موزیم میں آؤزیں اس چند مصوروں سے اگر برتر نہ تھا تو ان سے کتر بھی نہ تھا۔ لیکن نصیب نے اُس کا ساتھ نہیں دیا تھا اور وہ فٹ پاتھ پر آبیٹھا تھا۔ اسی لیے نہ تو وہ کسی کو متوجہ کرنے کی کوشش کرتا تھا اور نہ اپنی تصویریں خریدنے کی ترغیب دیتا تھا۔ شرمدہ اور جنگ اپنی راڑھی کوچھا تباہیجا تھا۔ مجبور تھا۔ زمانے نے اُس کی قدرتہ کی تھی۔

جو بھی نامور ہوتے ہیں وہ سب کے سب نابڑے روزگار نہیں ہوتے۔ اُن میں سے بیشتر صرف نصیب اور ذاتی کا دشمن کے بل بوتے پر ابھرتے ہیں۔ ادب، مصوری اور موسیقی میں سارے سکے کھرے نہیں ہوتے۔ بہت سے سخت کھوٹے ہوتے ہیں پر وہ مسلسل بھاگ دوڑ اور کارہ لیسی سے اپنے آپ کو کھرا بابت کر دیتے ہیں۔۔۔

قصت کے ہمیں انوکھے کھیل بیشتر مصوروں اور یہیں اور موسیقاروں کو نامندر سکوئر یا میزو روپاٹن کے فٹ پاتھ پر لے آتے ہیں اور یہی کھیل انہیں ناموری کی بلند ترین چوٹی پر جا بر اجمنا کرتے ہیں۔ اگر نصیب یا دری کرے تو کوئی گوئین یا فان گوگ ہو جاتا ہے اور اُن جسی ملاحتی رکھنے والا کوئی فٹ پاتھ پر آبیٹھتا ہے۔

یہ بھی ایک گور کھدھنے کا خطہ نہ مول لیا جائے۔

جاءیں۔ اور کافر ہونے کا خطہ نہ مول لیا جائے۔

ایک اور خوبصورت فروش مارکن مژرو اور آڈرے ہیپ برن کے خس کا بازار گرم کیے بیٹھا

بڑے گلدنستے بجے ہیں کہ ہر گلدنستے کے لیے ایک پورا چمن اجڑ گیا ہوگا۔ اور روزانہ اجڑتا ہوگا۔ گل بٹوں کی یہ متعدد جواہیں ایک گنام خاتون روزانہ میوزیم کی بھیت کرتی ہے۔ وہ اپنی خواہش سے گنام رہنا چاہتی ہے اور صرف اس خواہش کی اسیر ہے کہ میزروں میں قدم رکھنے والے ہزاروں تخلیق کے پرستاروں کی نظریں ہال میں داخل ہوتے ہی چند لمحوں کے لیے اس کے پیش کروہ پھولوں پر نظریں۔

درمیان میں معلومات کا ایک گول دائرہ کاڈنٹر ہے جہاں سے آپ بلا معاوضہ میوزیم میں کجی ہوئی نوادرات، آئندہ کی نمائشوں کی تفصیل اور خصوصی پیچروں کی تاریخوں کے کتابچے حاصل کر سکتے ہیں۔ اور اس عجائب گھر کے تفصیل نقشے بھی جن کے بغیر آپ نہایت آسانی سے اس کے طویل برآمدوں پر درپے کروں، راہداریوں، منزلوں اور ہاؤں وغیرہ میں گشیدہ ہو سکتے ہیں۔ بلکہ ان نقشوں کے باوجود بھی ہو جاتے ہیں۔

یہ حصہ ایک عجائب گھر نہیں ہے جس کے اندر قدم رکھنا ایک دنیا میں قدم رکھنے کے متراff ہے۔ جہاں رنگوں کی بہتر کیلی بھی اور مدھم بھی وادیاں ہیں ایسی کہ آپ ان میں اترتے ہیں تو ان کے رنگوں میں یوں رنگے جاتے ہیں کہ سب جان لیں کہ یہ شخص تو اس وادی سے ہو کر آیا ہے۔ اور محتملوں کے جنگل ہیں۔ آپ کے من چاہے صنم کے سوا کہ وہ یہاں کہاں ہوگا۔ بتاتے ہیں ان افریقہ کے۔ یونانی، روی اور پاکستانی گنڈھارا کے ایسے مجسمے ہیں کہ اگر آپ لائی لگ موسن ہیں تو بھی توی امکان ہے کہ کسی ایک بٹ کے اسیر تو ہو جائیں گے۔ یہاں میدان کا رزار بھی ہیں۔ جنگ و جدل کے قدیم تھیاں تکواریں، زرہ بکتر اور ڈھالیں بھی بھی ہیں۔ موسیقی کے سمندر بھی ہیں جن میں دنیا بھر میں آج تک بجائے جانے والے پرانے سازاب بھی سانس لیتے مہرمن ہیں۔

دنیا بھر کے ملبوسات کی مجاوٹ اور خوش نمائی ہے اور ایک چینی گھر زاروں برسوں قدیم ثقافت کے سکون میں ٹھہر ہوا ہے۔ جاپان کی کوئی پرانی بستی ہے۔ کہیں ایک فرانسیسی محل دک رہا ہے۔ اس دنیا میں یہ سب کچھ ہے۔ کفار کا غلبہ تو ہے پرانا سیاہ بادلوں کے کناروں پر اسلام کی سنبھری کرنیں بھی ایک اسلامک سیکشن میں منور ہوتی ہیں۔ تو میں یہ عرض کر رہا تھا کہ اس حرمت کی قدیم دنیا میں اگر آپ تفصیلی نقشے کے بغیر اتر جاتے ہیں۔ گم ہو جاتے ہیں اور راستہ نہیں ملتا تو پھر ذرا تصور کیجیے کہ آپ پر کیا بینتے گی۔ آپ راستہ بھول بھلک جاتے ہیں یا کسی تصویر کے پریم نگر میں کھو جاتے ہیں۔

اُسے بھی میں نے یہ تی شرٹ زیب تن کیے ہوئے دیکھا تھا۔ میں نے اُن مجھت بھرے نوجوانوں سے مسکراتے ہوئے معدالت کی اور پھر ہاتھ ملا کر آگے بڑھ گیا۔

ایک اور خوانچے فرش ویش ہندو دیتا دیں اور دیویوں کو عرش سے فرش پر بلکہ فٹ پا تھے پرے آئے تھے۔ اور ان کی بولی لگا رہے تھے۔ پتہ نہیں اُن صاحب نے یہ مجسمے خود اپنے گھر میں بنائے تھے اور یہ اُن کا پہلا تجربہ تھا خدا ہاتھے کا اس لیے وہ خدا از را بھدٹے اور مزاہیہ سے لگ رہے تھے۔ ان میں گنیش۔ پاروتی۔ شو۔ نومان۔ کرشن مہاراج اور کالی دیوی کے چھوٹے مجسمے تھے۔ میں ان کے قریب رکانیں کہ یہ میرے ماضی کے خدا تھے۔ مجھے مسلمان ہوئے ابھی چند روز گزرے تھے اور میں اس سے پیشتر صدیوں سے ہندو رہاتھا تو مجھے خدش تھا کہ میرا ایمان کہیں ڈول نہ جائے اور میں پھر سے ان کے چرنوں میں سر نہ رکھوں اس لیے رکانیں... دیے اب میرے ایمان کے ڈول نے کامزید پکھا امکان نہ تھا۔ یہ پہلے سے ہی اتنا ڈالوں ڈول تھا کہ اب اور کیا ڈولے گا۔ اس آخری عمر میں اگر بندے نے کسی بٹ کے سامنے سجدہ ریز ہونا ہی ہے تو وہیں ڈی میلو کے قدموں پر سر رکھدے یا ماسکل انجلو کے ”ڈاؤ“ کے سامنے ہاتھ جوڑوے یا اروڑیں کے کسی مجسمے کی بیعت کر لےتا کہ دیکھنے والے بھی وادییں کہاں تو اگر بٹ پرست ہو گیا ہے تو کیسے بتوں کے لیے بٹ پرستی اختیار کی ہے۔ یہ تو کچھ گھاٹے کا سودا نہیں ہے۔ کم از کم لمبی سوٹھ دالے گنیش مہاراج کے قدموں میں تو نہیں لوٹا۔

میزو دیکھیں کلاسکل طرز کی عمارت یونانی ستونوں کے کندھوں پر آرام کرتی ہے اور اس کے صدر دروازے تک پہنچنے کے لیے جو میز ہیاں ہیں وہ اتنی بہتات میں ہیں کہ اگر آس پاس کوئی بشر نہ ہوا رآپ تن تھا ان پر چڑھتے جا رہے ہوں تو ایک روی شہنشاہ کی مانند محسوس کریں گے اور اوپر پہنچ کر اپنا الادہ اور تاج سنبھالتے ہوئے پلٹ کر ان میز ہیوں کے نیچے جنم روی جم غیر کو مخاطب کر کے کہیں گے ”فرینڈز۔ کنٹری میں اور رومنز“ اور تقریر شروع کر دیں گے۔ لیکن ان میز ہیوں پر چڑھنے والوں کا اتنا ہجوم ہوتا ہے کہ اگر آپ پلٹ کر تقریر کرنا چاہیں گے تو وہندے جائیں گے۔

صدر دروازے میں داخل ہونے پر آپ کی ہمکلی چکلی ملائی ہوتی ہے اور آپ اس کے مرکزی ہال میں داخل ہو جاتے ہیں اور اس شاندار آوازوں سے گونجتے ہال کی شان ہی زانی ہے۔ دیواروں میں جو طلاقچے اور حراب ہیں اُن میں تازہ پھولوں اور بیوؤں اور پتوں کے اتنے

لو۔ اس شہرہ آفاق کتاب کے مصنف سے میری ملاقات سنگ میں پہلی کیشنز کے شوروم میں بیاز احمد کی موجودگی میں ہوئی تھی۔ یہ مصنف ایک نہایت باکمال شخص تھے۔ کراچی سے ایک بائیکل پر سوار رنگوں کے ڈبؤں اور کوچیوں سے لیس وہ ایک طویل سفر پر پیڈل مارتے ہوئے نکلے۔ کراچی اور لاہور کے درمیان ہر دیوار پر ”موت کے بعد مرنے کا کیا منظر ہوگا“، پھر نفس پینٹ کرتے جانے کتنے عرصے کے بعد لاہور میں داخل ہوئے اور اُس کے بعد یہ کتاب ایک مقدس صحیح کی مانند فروخت ہونے لگی اور وہ کروڑ پتی ہو گئے۔ کوئی بھی شخص جو لاہور سے کراچی بذریعہ دیل گاڑی جاتا تھا اور کھڑکی کے باہر نظر کرتا تھا تو اُسے ہر دیوار پر موت لکھی نظر آتی تھی اور وہ ختر کر کاپنا تو بہ استغفار کرتا جب منزل پر پہنچتا تھا تو پہلا کام یہ کرتا تھا کہ اس کتاب کو خریدتا تھا۔

مصنف کو کوئی انگلستان، دوئی اور امریکہ سے درمند دینی پاکستانی خطیر قیس روانہ کرتے تھے کہ ہماری جانب سے کتاب کے ایک ہزار سخے شائع کیے جائیں اور نفت تیسم کیے جائیں تاکہ ہماری مفترضت کا کچھ سامان ہو۔

چنانچہ ہم اس حوالے نے قدیم مصریوں پر سبقت رکھتے ہیں۔ اُن سے کہیں بڑھ کر موت کے بعد منتظر کھانے پر قادر ہیں۔

بے شک وہاں مصری حصے میں جو انبابڑا ہے کہ الگ سے ایک میوزیم کھلا سکتا ہے۔ حیرت انگریز شہنشہیں اور مجسمے ہیں۔ قدیم مصریوں کی روزمرہ زندگی کے آثار ہیں لیکن وہاں بنیادی طور پر موت کی حکمرانی ہے۔ نہایت بھاری چنانچی تھریلے تابوت ہیں جن میں سے ایک کا وزن تو سینکڑوں میں ہوگا۔ اگر اس زمانے میں تابوت اٹھا کر قبرستان جانے کا رواج تھا تو یقیناً اس تابوت میں ہابدآرام کرتے مصری صاحب کے جنازے کو تو کسی نے کا دھانہ نہیں دیا ہوگا۔ بیہاں کفن کے سوتی لمبادے ہیں۔ ایک مردے کو نہلا نئے کفتانے اس کا پیٹ چاک کر کے اُس کی مگی بنانے کے تمام مراحل ہیں اور تابوت اس کثرت سے ہیں اور اُن میں بند حضرات کی پورٹریٹیں تابوتوں کے دھکنوں پر بھی اس کثرت سے ہیں کہ اگر آپ غور کریں تو ان میں کوئی نہ کوئی چہرہ شناش لگے گا بلکہ اپنالے گا۔ یہ تو میرا ناک نقشہ ہے۔ ہو۔ بھو میری ٹھکل ہے تو کیا میں ہوں جو اس تابوت میں حنوط ہوں۔ اگر نہیں ہوں تو ان کا ریگروں اور مصوروں کی شکرگزاری میں جنہوں نے چاہرہ بر سر پیشتر میری شیبیہ بنا دی تو میں ان کے جذبات کا احترام کرتے ہوئے بہ رضا و غبت رضا کارانہ طور پر کوئی امکان نہ تھا۔ چنانچہ اگر جہنم کی آگ میں ہی جلا یا جانا ہے تو کم از کم تصویریں تو قبی مہر کے اُتار

کسی صنم کے اسیہ ہو کر اپنا آپ فراموش کر دیتے ہیں اور اس دوران میوزیم کے سارے دروازے بند ہو جاتے ہیں۔ مٹے شدہ وقت کے مطابق سب ناظر اور شائق ٹپے جاتے ہیں اور آپ اپنے آپ میں گم اُس دنیا میں تہارہ جاتے ہیں۔ تو کیا ہو گا۔

ایک تو وقت اور زمانہ دونوں محدود ہو جائیں گے۔ کچھ خبر نہ ہو گی کہ برس کوں سا ہے اور کوئی صدی ہے جس میں آپ سانس لے رہے ہیں۔ یوں آپ تمام گزرے ہوئے زماں کے بای ہوں گے۔ اور ان زماں کے جتنے بھی کاریگر تھے۔ ہر مند۔ مقصوٰر اور مجسم ساز تھے وہ آپ کے ہم عصر ہو جائیں گے۔ اُن کا اور آپ کا زمانہ ایک ہو جائے گا۔

آپ کا ذاتی عقیدہ اور تاریخِ دونوں موقوف ہو جائیں گے۔

آپ بیک وقت ایک مظاہر پرست۔ بالی۔ نیوا۔ بتت اور مصر کے خداوں کے پیباری ہو جاتے ہیں۔ ایک بدھ ہندو یہودی عیسائی اور مسلمان ہو جاتے ہیں۔ آپ کی ذاتی تاریخ اور عقیدہ مخصوص نہیں ہوتے اُن پر دیگر تاریخوں اور دوسرے عقیدوں کا بوجھ پڑ جاتا ہے۔ اور آپ کو حق ہوتا ہے کہ آپ کیوں اپنے عقیدے روایت اور تاریخ کی محدود قید میں رہے۔ کہ آپ کا یہ تو آخری اور بلا ترویج تونہیں ہے۔ اس دنیا میں اور بھی حق ہیں اور ہم اُن کو گوارانیں کرتے۔ گناہ جانتے ہیں اور کان بند رکھتے ہیں کہ کہیں بھلک نہ جائیں۔ ہم لائی لگ موسن رہنا ہی پسند کرتے ہیں پراندر سے ڈول جاتے ہیں۔ گم ہو جاتے ہیں۔

ویے انسان اگر گم ہو تو بے شک روی اور یونانی یا چاپانی زماں میں گم ہو جائے۔ لیکن قدیم مصر میں تہارہ رہ جائے کہ وہاں تو ہر سو ”موت کے بعد مرنے کا منظر کیا ہوگا“ دکھائی دیتا ہے۔ ویے ہماری موجودہ تہذیب بھی قدیم مصری تہذیب سے کم نہیں بلکہ اُس سے کہیں بلند مقام پر فائز ہے کہ ہمارے عہد میں ایک مقبول ترین کتاب سمجھی تھی کہ موت کے بعد مرنے کا منظر کیا ہوگا۔ میں نے اس کے ایک باب ”موت کے بعد فتوڑ گرافروں کا کیا انجام ہوگا“ کو ایک نظر دیکھا اور جان گیا کہ زندگی بھر میں اگر کوئی ایک شخص کیمرے سے ایک تصویر اتارے گا تو موت کے بعد کیسے عذابوں سے دوچار ہو گا۔ اور میں نے تو ہزاروں تصویریں اتاری تھیں تو میری بخشش کا کوئی امکان نہ تھا۔ چنانچہ اگر جہنم کی آگ میں ہی جلا یا جانا ہے تو کم از کم تصویریں تو قبی مہر کے اُتار

ہیں اور جاپانوں کے قد کندھے پر سے جھانکنے کے لیے نہایت معاون ثابت ہوتے ہیں... اور آپ دیکھیں گے کہ۔ مثال کے طور پر اگر وہ مونالیزا کو سچ کر رہے ہیں تو وہ ایک باریک آنکھوں اور چینی ناک والی جاپانی مونالیزا ہو گی۔ ایک گیٹاگرل کا روپ دھار لے گی کہ ان کے نزویک ہر قوم کی طرح خوبصورتی کے پیمانے مختلف ہیں... اگر وہ کوئی لینڈ سیکپ نقل کر رہے ہیں تو بے شک وہ یورپ کا منظر ہو۔ کاشیبل یا فان گوگ کا ہو۔ وہ اسے بھی جاپانی رنگ میں رنگ دیں گے۔ ان کے اندر ان کی کلاسیکی روایت اتنی توانا ہے کہ یورپی پھول وریا اور کھیت جب ان کی سچ بک پر اترتے ہیں تو جاپانی ہو جاتے ہیں جیسے مغل اور ایرانی مختصر تصویروں میں چہرے جانور اور جنگل چاہے ہندوستان کے ہوں، عرب یا ایران کے ہوں وہ منگول ہو جاتے ہیں۔ یہاں تک کہ جب وہ ان منی آنکھوں میں آتا راجائے۔

یہاں امریکی خاندان ہیں اپنے بچوں سیست... والد صاحب ہر تصویر کے سامنے کھڑے ہو کر اپنے پانچ سالہ بچے کو زبردستی پکاسو یا مانے کی تصاویر کے رموز سمجھا رہے ہیں اور وہ بچہ بور ہو کر ورنے کی تیاری کر رہا ہے۔ لیکن یہ اس کی ابتدائی تربیت میں شامل ہے۔ اس بچے کو جانتا چاہیے کہ انسان کیا کیا کچھ تخلیق کرنے پر قادر ہے۔

بُوڑھے بہت ہیں اور کچھ لا چاہ بھی۔

وہیں چیزیں پر مشکل اپنے آپ کو سہارت لازم تر عرصہ میں ہیں جنہوں نے اپنی عمر کے آگے تھیار ڈال کر گوششیں اختیار نہیں کی۔ قربت مرگ میں خوفزدہ ہو کر عبادت اختیار نہیں کی بلکہ زندگی کی رتی قام کر لازم تھے ہوئے یہاں تک آگئے ہیں۔ کوئی ایک افریقی یا چینی محسوس ایسا ہوتا ہے کہ وہ اس میں کوئی جہان دریافت کر لیتے ہیں اور یوں مسکرانے لگتے ہیں جیسے انہیں ایک اور زندگی لیتی ہے۔

ان میں دو کو داراییے تھے۔ وہ شاید اب نہ ہوں۔ اگر ہیں تو میں ان کی زندگی اور محنت کے لیے دعا کرتا ہوں۔

ایک صاحب تو یہ برس سے کم تو ہر گز نہ ہوں گے۔ تقریباً نہیں ہو سچے تھے۔ ہر تصویر کے اتنے قریب ہوتے تھے کہ ان کی ناک اس کے رنگوں سے جاگتی تھی۔ اگرچہ وہ از حد احتیاط

اپنے اس تابوت میں لیٹ جاؤں اور پرلوک سدھا راوں۔

ای لیے اس میوزیم میں کم ہو جانا اور تنہارہ جانا مناسب نہیں۔

چنانچہ میوزیم کی مرکزی عمارت کی بھول بھیلوں میں قدم رکھنے سے پیشتر ناگہانی گشیدگی کا سد باب کرنے کے لیے تفصیلی نقشہ ضرور حاصل کر لیجیے۔ اب آپ ایک منحصے میں ہیں کہ سب سے پہلے انسانی تاریخ اور فنون کے کس سمندر میں اتر آجائے۔ کونسی وادی کی سیاحت کی جائے اور کس صحرائیں سفر کیا جائے۔ میں نے سوچا کہ نیویارک سے یکدم پانچا ہزار برس پیشتر کے زمانوں میں چلے جانے سے بندہ کچھ غتر بود ہو جائے گا اس لیے پہلے ماضی قریب کے رنگوں کو آنکھوں میں آتا راجائے۔

لیکن اس سے پیشتر کہ میوزیم میں مکمل طور پر گشید ہو جاؤں چاہتا ہوں کہ اس عابس کی بُتی کے اندر جو ماحول ہے۔ اسے دیکھنے کو جو لوگ آتے ہیں اس دنیاۓ قدیم کے جو شیدائی ہیں ان کے بارے میں کچھ بیان کروں۔

یہاں بھانست بھانست کے لوگ ہیں۔

پورے خاندان... سیاحوں کے غول۔ سکولوں کے بچے۔ اپانی لاچار تھا لوگ اور ایسے ہی بھانست بھانست کے لوگ۔

ان میں سے پیشتر کو آرٹ اور شفافت وغیرہ سے کچھ غرض نہیں وہ ایک فرض کی ادائیگی کے لیے آئے ہیں کہ اگر نیویارک آئے ہیں تو مجسم آزادی یا ایکپارٹمنٹ کی طرح میزہ بھی دیکھنا ہے تو وہ ایک اضطراب میں ہیں۔ شتابی اور جلدی میں ہیں۔ کم سے کم وقت میں اس میوزیم کو بھگتا دینا چاہتے ہیں۔ یہ اسی نوعیت کی مخلوق ہے جو پیرس کے اور میں تک خرید کر بھاگتی ہوئی مونالیزا تک جاتی ہے۔ اسے دیکھ کر ایک ٹھنڈی آہ بھرتی ہے اور دس منٹ کے اندر اندر باہر آ جاتی ہے۔

یورپی اور جاپانی سیاح ہیں۔ بلکہ یورپی بھی کیا صرف جاپانی ہی جاپانی ہیں۔

اور جاپانی یقیناً حصہ جمال رکھتے ہیں۔ تصاویر اور نوادرات کو سرسری نظرے نہیں دیکھتے بلکہ ان کی پاریکیوں میں کھو کر بے خبر پہروں ان کے سامنے کھڑے رہتے ہیں۔ ان میں سے پیشتر کے ہاتھوں میں کچھ بکس ہوتی ہیں جن پر وہ شاہکار تصویروں کے نقش اتنا نے کی سمجھ کرتے ہیں۔ آپ ذرا آگے ہو کر ان کے کندھوں پر سے جماں کر دیکھیے تو سہی کہ وہ کچھ بکس پر کیا سچ کر رہے

درست کہ میں بھی موہا میں فان گوگ کی ”شاری نائن“ کے سامنے کچھ دیر بہوت کھڑا رہا تھا۔ اس کے ستاروں کے حرج چاند کی کشش اور آسمان کے رگوں کے اندر چلا گیا تھا، آبدیدہ ہو گیا تھا۔ لیکن، اگر میں اتنی عمر سیدیگی اور کمزیرے پن میں ہوتا تو کیا میں اتنا تردد کرتا۔ یقیناً نہیں۔ میں ایک رنجیدہ بیزار اپنے آپ پر ترس کھاتا کمر خنیدہ لا چار بوڑھا ہوتا۔ اپنے کمرے سے باہر نہ لکتا۔ موت کا منتظر کسی تصویر کو تو کیا کسی انسان کو بھی دیکھنا پسند نہ کرتا۔ سبھی چاہتا کہ ہر کوئی مجھ پر ترس کھائے کرے ہائے ہائے یہ بے چارہ کمان ہو گیا ہے۔ کمزیر اور پائچ ہو گیا ہے۔ کسی کام کا نہیں رہا۔ اللہ اس کی مشکل آسان کر دے اور جلد از جلد اپنے پاس بلا لے۔

بس یہ فرق تھا مجھ میں اور اس کمر خنیدہ شخص میں کہ میں موت کا منتظر ہتا اور وہ اخھائے جانے سے پیشتر شاگاں، درمیر اور کنڈ سکی کی ایک تصویر یہ دیکھ لینا چاہتا تھا۔  
اپنی مٹھی میں پکڑے ہوئے ایک آئینے میں۔  
ہم ایشیائی لوگوں کی سمجھ میں یہ دیوائی گنگی ہرگز نہ آتی تھی۔

میں نے جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں نیویارک کے آسمان تلے کم دن گزارے اور مختلف عجائب گھروں کی جھتوں نئے زیادہ وقت صرف کیا تو کیا آپ یقین کریں گے کہ اس دوران شاائقین کے ہجوم میں حرام ہے جو مجھے ایک پاکستانی بھی نظر آیا ہو۔

نیویارک میں اگرچہ پیشتر پاکستانی غم رو زگار کے ستائے ہوئے ہیں اور تجھ سے بھی، میڑو سے بھی دل فریب ہیں غم رو زگار کے۔ ایک یونیکسی ڈرائیور گیس شیشن کے ملازم یا کسی فیکٹری میں دن رات کرنے والے شخص سے آپ یہ موقع نہیں کر سکتے کہ وہ اپنی چھٹی کا کوئی دن ایک میوزیم میں صائم کرے۔ لیکن وہاں ان گنت و دکیں کاروباری اور یہ اور بے شمار پڑھ کرکے پاکستانی بھی تو ہیں تو ان میں سے کوئی ایک مجھے کسی عجائب گھر میں کیوں نظر نہیں آیا۔

صرف ایک پاکستانی میوزیم آف ماؤرن میں نظر آیا۔ وہ وہاں کیا کر رہا تھا یہ آپ ”موما“ کے باب میں ملاحظہ کریجیے۔

پاکستانی ہی نہیں ہندوستانی جوان سے تقداد میں کئی گنازی اداہ ہیں وہ بھی دکھائی نہ دیجے بلکہ خالص امریکی سیاہ فام بھی کم کم ہی دکھائی دیتے۔  
اس لا تلقی فنوں طفیفہ سے احتساب کا سبب کیا ہے۔

کرتے تھے کہ ایسا نہ ہو کیونکہ میوزیم میں کسی بھی تصویر یا فن کے نمونے کو چھوٹے کی اجازت نہیں۔ ناک سے بھی نہیں۔ تو وہ پوری تصویر کو اس قربت سے اپنی بھیتی ہوئی آنکھوں کی پلکوں سے دستک دیتے ہوئے دیکھتے تھے۔ اس پر اپنی آنکھیں بچاتے تھے۔ اور جیسے ایک تحریر کو پڑھتے ہیں وہ تصویر کے ایک کونے پر آنکھیں قریب کیے ہوئے ہوئے دوسرے کونے تک جاتے تھے پھر ذرا جھک کر انگلی سطر پڑھنے لگتے تھے اور بالآخر جب تصویر کے آخری کونے پر جہاں مصور کے دستخط ہوتے تھے وہاں پہنچ کر ان کے جھریلوں پھرے چہرے پر ایک عجیب سرخوشی انکوڑے لیدے گئی تھی۔ اور میوزیم دیکھنے والے ہزار ہا افراد میں وہ دوسرا کردار ایسا ہے جو میرے ذہن کے کینوں میں یوں نقش ہے جیسے گویندیا ڈیگاں نے اس کی تصویر بنا دی ہو۔ یہ صاحب بھی عمر سیدہ تو تھے لیکن کسی عارضے کے باعث وہ کمر کے اوپر کے بدن کو سیدھا ہانہ نہیں کر سکتے تھے۔ دائیٰ جھکے ہوئے تھے۔ میں نے طواف کے دوران خانہ کعبہ کے گرد پھیرے لگاتے اسی حالت کے ایک شخص کو بھی دیکھا تھا۔ جو کعبہ کو نہ دیکھ سکتا تھا صرف حرم کے فرش کو دیکھ سکتا تھا اور میں نے اس پر شک کیا تھا۔ اور میں نے یہاں بھی اس شخص پر شک کیا۔ وہ جھکے ہوئے ایسے تھے کہ ان کی آنکھیں صرف میوزیم کے فرش کو دیکھتی تھیں۔ یعنی اگر کوئی تصویر فرش پر رکھ دی جاتی تو وہ صرف اسی صورت میں اسے دیکھ سکتے تھے۔ تو پھر یہ صاحب یہاں کیا کرنے آئے تھے۔ کیا دیکھنے آئے تھے۔ کیا صرف اپنی جھکی ہوئی حالت میں میوزیم کا فرش دیکھنے آئے تھے؟

مجھے محسوس ہوا کہ وہ کسی ایک تصویر کے سامنے اپنی خنیدہ حالت میں کچھ درکھڑے رہتے ہیں اور پھر ہوئے ہوئے چلتے آگلی تصویر کے سامنے جا کھڑے ہوتے ہیں یعنی وہ تصویریں دیکھ رہے تھے۔ کیسے؟ ان کی اکڑی ہوئی گردان کا زاویہ ایسا تھا کہ ان کی آنکھیں ان کے باہمیں ہاتھ کی مٹھی کو دیکھتی تھیں اور مجھے گمان ہے یقین نہیں کہ ان کے باہمیں ہاتھ میں کوئی خاص قسم کا آئینہ تھا۔ وہ اس آئینے کو ایک خاص زاویے پر تصویر کے مقابل ساکت کرتے تھے۔ تصویر اس پر عکس ہوتی تھی اور وہ اس عکس کو تادری دیکھتے تھے اور اپنے بدن اور روح کو تصویر کے رگوں سے سیراب کرتے تھے۔

ایک تصویر کو دیکھنے کے لیے اتنا تردد۔ اتنی آرزو۔  
یہ ہم ایسے ایشیائی لوگوں کی سمجھ میں نہیں آتا تھا۔

چھپے سینکڑوں برسوں سے حسن اور تخلیق کو پر کھنے اور جانچنے اور اس سے لطف انداز ہونے کی صلاحیت سے عاری ہو چکے ہیں۔ البتہ سنگ زندی میں مہارت حاصل کر چکے ہیں۔ ابھی تک یہ ظہریں کر سکے کہ تصویر بناانا تو کیا تصویر اتر وانا بھی جائز ہے کہ نہیں۔ میں سمجھتا ہوں کہ ہم ناپینا ہو چکے ہیں۔ کم از کم فنون لطیفہ کی پرکھ اور لطف اندازی کے حوالے سے۔ اور یہ صرف گورے چس جو دیدہ مینار کھتے ہیں۔

میزروں میں میں نے بہت صعبیں اور بہت ود پھر سب کیس .. اور میں انہیں ترتیب دار بیان نہیں کروں گا.. بلکہ ایک مجموعی تاثر کو تصویر کرنے کی سعی کروں گا.. یاد میں جو نقش ابھراؤہ کاغذ پر اپاتار دوں گا.. کونے دن کوئی تصویر .. کونا مجسم یا کوئی قدیم شافت .. وہ سچی تھی یہ تو کچھ یاد نہیں .. تو فون لطیفہ کی بوریت میں اترنے سے پیشتر میں آپ کو مخطوط کرنے کی خاطر آپ کو ایک یہجان خیز مشابدے میں شرک کرتا ہوں ..

جب میں میڑوکی دنیا میں.. ایک مدت تک حسن تخلیق کے صہراوں اور داؤیوں میں سیر کرتا تھک جاتا تو مجھے کسی مشروب اور خاص طور پر ایک سگریٹ کی خواہش ہوتی۔ اور ان دونوں کا استعمال میوزبک میں منع تھا۔

لگت حاصل کرتے ہوئے آپ کو ایک چھوٹا سائچ بھی دیا جاتا ہے آپ اپنے لباس پر تاکہ کرے خطر مابہر حاصل کتے تھے اور پھر واپس آسکتے تھے۔

میں بیاس اور نکوٹین کی طلب بھانے باہر آ کر سیریز ہیوں پر بر ا جمان ہو جاتا۔  
ان سیریز ہیوں پر خوب بحوم ہوتا۔ دنیا جہان کی پشتنی ان پر آرام کر رہی ہوتی۔  
امریکیوں کے علاوہ دنیا جہان کی قومیتیں ذرا تازہ ہو اچانکے کے لیے اور کچھ پیٹ پوچا کے لیے  
سال بر ا جمان ہوتی۔

اور جیسے د کر خیرہ مصوری کا شیدائی شخص میرے ذہن پر ایک تصور یہ چکا ہے۔ دیے ہیں ان سڑھیوں پر بیٹھی ہوئی۔ میرے آگے بیٹھی ہوئی خواتین نقش ہو چکی ہیں۔

اوڑاں لے میں میں ایک گیرہ ہے۔  
وہ مناسب چاندلوں کے درمیان ایک گھاؤ ایک لکیر ہے۔  
میں بیگریٹ کے کوش لگاتا۔ ایک اجنبی۔ ایک بے نشان۔ جب بیٹھا جب ایئے آگے

کیا صرف گوری رنگت دالے اور چند جاپانی ہی آرت کی پرکھ کر سکتے ہیں۔ اور ہم سب کو رے ہیں۔ کہا ہے۔

جب کہ ہم ہمیشہ سے تو گورے نہیں تھے۔

امریکہ تو بھی نومولود ہے.. یورپ کے باقی بر قافی موسوں سے بچاؤ کی خاطر کھالیں اور ٹھیک ہے اور گوشت کو دانتوں سے نوچتے ہوئے... ادھر حریت سے بغداد اور قرطہ کو دیکھتے تھے.. ان کے لبادوں، خوراکوں اور لا بھریریوں کو دیکھتے تھے.. انہیں کے زریاب کو دیکھتے تھے جو بیک وقت ایک نابغہ روزگار موسیقار، گلوکار، ذریں، ڈین، اسز اور شاعر تھا۔ وہ بغداد چھوڑ کر قرطہ پہنچا تو وہاں کے سلطان نے اپنے قصر سے باہر آ کر اس کا اور اس کے ہم رکابوں کا استقبال کیا اور ایک بھنگ کے لیے اپنائی محل رہائش کے لیے دیا اور خود کسی اور قصر میں منتقل ہو گیا۔ زریاب ہر موسم کی مناسبت سے ملبوسات تخلیق کرتا تھا اور یہ ملبوسات ماذل خواتین اور مردوں زیب تن کر کے ان کی نہائش کرتے تھے۔ یعنی دنیا میں پہلی کیٹ واک قرطہ میں ہوئی۔ اس کی آمد سے پیشتر کھانا لکڑی کی میزدہ پر بیٹھ کر کھایا جاتا تھا۔ اس نے اسے حس جمال کی تو ہیں جانا اور میز پوش کی اختراع کی۔ نہ صرف یہ بلکہ چھری اور کانے سے خوراک کھانے کا رواج بھی اس نے ایجاد کیا۔ مصوروں موسیقاروں اور خطاطوں کو سر آنکھوں بر بھایا جاتا تھا۔

اگر ہرات میں مصور بہزاد ”تیورنامہ“ مصور کرتا تھا تو تیور کی آل اولاد اس کی انگلیاں جو منے آتی تھیں۔

ادھر چین میں کئی ہزار برس پیشتر جب ایک مصور کسی منظرو کو کاغذ پر نقش کرتا تھا وہ شہنشاہ کے تخت کے قریب ترین بھائیا جاتا تھا۔ یورپ ان دنوں کا غذ کے تصور سے بھی نا آشنا تھا۔ ابھی بہت برس نہیں گزرے جب اطالوی یار کو پولونے چین سے واپس آ کر وہاں کے ملبوسات کا تذکرہ کیا تو اسے دروغ نگوفر دیا گیا کہ اس نے کیڑوں کے لعاب سے تیار کردہ کسی کپڑے ریشم کا حوالہ باٹھا۔

اور یہ فہرست بہت طویل ہے... یوں بھی صرف اجتنب ماضی کا ماتم کرتے ہیں اور دننا  
کے لئے تباہ کر کرے۔

اگر چہم، بیوی سے کوئے نہیں تھے لیکن اب ہو گئے ہیں..

کتابوں میں۔ قہوہ خانوں میں اور بائش گاہوں میں دیکھے چکا ہوں اور اتنے تسلسل سے دیکھے چکا ہوں کہ اب جب کہ وہ اپنی اور بھل اور خالص شکل میں۔ جیسا کہ انہیں مقصود نے پیش کیا تھا۔ میرے سامنے آئی ہیں تو وہ دیکھی ہوئی اور شناسا لگتی ہیں۔۔۔  
جیسے فان گوگ کی ”شوڑ“، ”ٹکلوں کا بہیت پہنچ ہوئے پور فریث“ یا پھر ”حر انگیز“ سرو  
کے درخت..“

بیزان کی ”تاش کے کھلاڑی“

گوگین کی ”مریم اور عیسیٰ“

پکا سوکی ”ناپا ٹھنڈس کا کھانا“ اور درجنوں تصویریں..

ریکبرانت کی ”ارسطو ہومر کے مجستے کے ساتھ..“

آل گریکو کی ”ٹولید و کامنزٹر“

اور یہ فہرست بہت ہی طویل ہے..

بے شک آپ لاکھ بار اپنے عشق خاص کی تصویر دیکھ لیں۔ اور بس ایک بار اسے اپنے سامنے دیکھ لیں۔ تو یہی کیفیت بہت بار دیکھی ہوئی پینٹنگ کو اپنے سامنے اصلی حالت میں پا کر طاری ہوتی ہے۔ انسان چپ ہو جاتا ہے، بس دیکھتا رہتا ہے۔  
کہا جاتا ہے کہ ایک بڑا مصنف بننے کے لیے دس فیصد ٹیکنٹ اور تو یہ فیصد استقامت اور مشقت درکار ہوتی ہے۔ کچھوایسے ہی میٹروایسے مصوری اور فتوون اور قدیم تہذیبوں کی ترجمانی کرنے والے آثار کو دیکھنے کے لیے وہ فیصد شوق درکار ہے اور اس شوق سے کہیں اہم تو یہ فیصد مشقت اور ڈھنائی درکار ہے۔ اور کوہ نور دی کا بھی سیکنی معاملہ ہے کہ بے شک بدن حکمن سے ریزہ ریزہ ہو رہا ہے۔ ناگلوں میں سکت نہیں ہے لیکن تھوڑی سی ہمت کرو تو تمہیں ایک اور منظر دکھائی دے گا۔ اپنے آپ پر جر کر کے چلتے رہو۔ اس نیلے کے پرے ایک آن دیکھی جیل ہماری منتظر ہو گی۔ اور یہاں بھی۔ ذرا یہاں میری حیاں طے کرو۔ ہمت کر کے اس راہداری کے آخر کم چلتے جاؤ۔ وہاں مصوری کے شاہکار منتظر ہوں گے اور ان دیکھے مجستے اور تہذیبوں ہوں گی۔۔۔  
اس حکمن اور بے ہمتی کو دور کرنے کے بھی کچھ علاج ہیں۔۔۔

ایک تو میں بیان کر چکا ہوں کہ میوزیم سے باہر جا کر میر جیوں پر بیٹھ کر سکریٹ کے کش

کی سیڑھی پر برآ جمان ایک جیسی یا کھلے پاجائے میں ملبوس کسی خاتون کو بنے دھیان تکتا تھا اور پھر فروڑا دھیان سے تکتا تھا۔ کہ یوں سیڑھی پر بیٹھنے سے اس خاتون کی جیسی کھنقاوے سے اس کے کوہبوں سے ذرا یچھے ہو جاتی تھی۔ اور یوں پشت کے درمیان میں وہ لیکر نظر آنے لگتی تھی جو نظر نہیں آئی چاہیے۔  
شاید کسی اور کا دھیان یوں میری طرح متزال نہیں ہوا شاید نہیں... یقیناً میں ایک ذریٰ اولاد میں ہو چکا تھا۔

میں بہت توبہ استغفار کرتا۔ اپنی نظر کو ادھر ادھر بھٹکاتا۔ سامنے گلی کے کونے پر جو ایک نہایت ہی دیدہ زیب مخترس اگھر تھا جسے خریدنے کے لیے آج کے اخبار میں کسی عرب بھائی نے کروڑوں ڈالر کی بولی لگائی تھی اپنی نظر ادھر کرتا تھا۔ میں میں بے دید ایسا تھا کہ نظر فوراً واپس آ کر دو دھیاچاندوں کے درمیان واضح ہوتی اس لیکر پر آٹھہ تھی۔  
البتہ کبھی کبھی اتفاق ہو جاتا جب خاتون نے جس کے نیچے کوئی زیر چاہ پہنا ہوتا تو وہ لیکر قدرے پوشیدہ ہو جاتی۔

بہت بعد میں جب میں نجھن اپنے علم میں اضافہ کرنے کی خاطر ایک خاتون سے اس لیکر کی انگریزی پڑھی تو اس علم دوست خاتون نے بے دھڑک بتایا کہ... اے۔ ”ہٹ کر کیک...“ کہتے ہیں... بے حد حیرت ہوئی کہ گوروں کو کیسے پہنچ لگایا کہ ہٹ حضرات کر کیک ہوتے ہیں۔۔۔  
سکریٹ کے چند کش لگا کر۔ چند لیکریں دیکھ کر اور ان سے سرت حاصل کر کے میں پھر سے میٹرو کے جنگل میں اُتر جاتا۔۔۔

میٹرو میں گھومتے ہوئے میں متعدد بار ایک عجیب شناسائی کی کیفیت سے دو چار ہوا۔  
جودی کھادہ پہلے سے دیکھا ہوا گا۔

یعنی میں راہداری میں چلتے ہوئے کسی ایک کمرے میں داخل ہوتا اور اس کی دیواروں پر آؤیں اس تصویر کو سامنے پا کر لوٹ جانے کو ہوا کہ ادھر وہ اس کمرے میں میں پہلے بھی آچکا ہوں۔  
گھوم پکھ کر بھلک کر پھر سے ادھر آنکھا ہوں کہ یہ تصاویر تو میری دیکھی بھالی ہیں اور پھر فوراً ہی کچھ اور تصاویر ان دیکھی لگتیں اور مجھے احساس ہوتا کہ نہیں... میں اس کمرے میں پہلی بار داخل ہوں۔  
ہوں۔ قسم صرف یہ ہے کہ میں ان تصاویر کو۔ ان شاہکار پینٹنگز کو۔ سو بار۔ آرٹ میگزینوں اور

وہ نہ صرف علم البدن پر عبور رکھتا تھا بلکہ اس بدن میں جب جذبات سرایت کرتے ہیں تو اس میں کون ہی تبدیلیاں رونما ہوتی ہیں ان کو تراشنے پر بھی دسترس رکھتا تھا.....جب ایک بدن کو عشق کا ہاتھی رومندا ہے تو اس میں کوئی تبدیلیاں رونما ہو کر اسے باقی بدنوں سے الگ کر دیتی ہیں۔ یہ روڈین ہے۔

راہداری میں ایستادہ مجسموں میں شاید ایکل انجلو کی کاملیت نہیں لیکن یہ کیا ہے کہ وہ اس کے باوجود کہیں کہیں اپنے استاد سے آگئے بھی چلا جاتا ہے۔

ایکل انجلو کا ”ڈیوڈ“ ”موسے“ ”پائنا“ یا ”انجیریں توڑتا ایک نایبا“ علم البدن کی کاملیت کے شاہکار ہیں لیکن وہ پھر بھی مجتے ہیں۔ جب کہ روڈین کے مجسموں کے چہروں اور بدنوں میں احساس اور جذبات کی وہ شدت نمایاں ہوتی ہے کہ وہ زندہ لگتے ہیں۔ پھر کے نہیں گوشہ پوست کے لگتے ہیں۔ وکھ در داڑیت، حکم اور محبت کی لذت نہ صرف ان کے چہروں پر بلکہ بدنوں پر یوں تحرک ہوتی ہے کہ وہ سانس لینے لگتے ہیں۔

میں اکثر مصوری کے بارے میں معمولی سوجہ بوجھ رکھنے کے باوجود یہ دعویٰ کیا کرتا ہوں کہ آپ مجھے خالد القاب کی کسی لینڈسکیپ کا ذاکر کے لکھ جتنا ایک حصہ دکھا دیجیے تو میں جان جاؤں گا کہ ان کی پوری تصویر میں کونے سوم مصور کیے گئے ہیں۔ خزاں ہے۔ بہار ہے۔ سرما کی دھنڈ ہے۔ یا گری کی شدت ہے اور دن کا کونسا سے ہے۔ صحیح دوپہر یا ڈھلتی شام۔ کچھ اسی طور روڈین کے مجسموں کے بدن کا کوئی ایک حصہ بھی مشکل کر دیتا ہے کہ بقیہ بدن پر کیا گزری ہے۔ دکھ میں ہے۔ لذت میں ہے یا محبت میں ڈوبا ہوا ہے۔

ایک عورت۔ سنگ مرمر میں سے ظاہر ہوتی۔ اور اس کے بال پریشان اور لبراتے ہوئے اگرچہ پھر کے۔ اپنے مرد کو اپنے عشق خاص کو جو منہ موڑے مانچے پر ہاتھ رکھ کر شان کھڑا ہے۔ عقب سے۔ اس کے قریب ہو کر۔ اس کے بدن کے گرد اپنے سنگ مرمری باز جھائل کیے اسے بوسر دینا چاہتی ہے۔ اس کے ہونزوں میں خفیہ لرزش اور بے تابی ہے اور اس کی سفید اور کچھ چھاتیاں مرد کی پشت سے جڑی ہوئی قدر رے ہمار ہوتی ہیں اور وہ دنون زندہ لگتے ہیں۔ ہر مرد کی حیات میں۔ اگر وہ مرد ہے تو کوئی ایک ایسا الح تو آتا ہے۔ جب اس کی ریڑھ کی ہڈی کے آس پاس ایسے کس بوجھ دالتے ہیں تو صرف وہی روڈین کے اس مجتے کے حمرے سے

لگاتے ہوئے اگلی سیر ٹھی پر بر جہاں خاتون کے بٹ کر کیک کو قدرے رغبت سے دیکھنا اور دوسرا یہ کہ فرانسیسی مجسم ساز آگٹ روڈین کے مجتے دیکھنا۔

بلند چھتوں والی ایک پر شکوہ راہداری میں روڈین کے مجسموں کی دنیا سانس لیتی ہے۔ سنگ مرمر سے تراشے ہوئے ایسے مت جنمیں دیکھ کر بے اختیار۔ یہ بٹ ہے یا خدا ہے دیکھانے جائے پکارا ٹھنے کو جی چاہتا ہے۔

اس راہداری میں قدم رکھنے سے پیشتر میں روڈین کے نام سے تو واقف تھا کام سے واقف نہ تھا سوائے ان کے مشہور زمانہ ”آدم“ کے مجتے کے۔ اور نام سے یوں بھی واقف تھا کہ وہ ترکوف کے نادل ”رودین“ کے ہیرو کا نام بھی تھا اور میرے ناول ”ڈاکیہ اور جولاہا“ کی متالیہ بھی اپنے ان دیکھے عشق کو خطوں میں روڈین، ہی صحیتی تھی۔ تو اس راہداری میں روڈین کے تراشے ہوئے متعدد مجتے ایستادہ تھے۔

ایک نقاد نے کہا تھا کہ اگر مجھے دوبارہ زندگی مل جائے تو مجھے سب سے زیادہ اس لمحے کا انتظار ہو گا جب میں تالثائی کا ”وار ایڈ پیس“ پہلی مرتبہ پڑھوں گا کہ اس سے بڑا وہی اور جسمانی تحریب اور کوئی نہیں اس ناول کو پہلی بار پڑھنا۔

مجھ پر بھی یہ کیفیت غالب آ رہی تھی کہ میں روڈین کے مجسموں کو زندگی میں پہلی بار دیکھ رہا تھا اور یہ میری روح اور بدن پر ایسے اثر انداز ہو رہے تھے جیسے مجھ پر کوئی آسانی صحیح اُڑنے کو ہے۔

اگر مجھے دوبارہ زندگی مل جائے تو شاید میں بھی روڈین کے مجسموں کو پہلی بار دیکھنے کے تحریب کا منتظر ہوں۔

وہ محض پھر نہ تھے جذبات تھے جو پھر کو بھی سیال کرتے تھے۔ ان میں سے پیشتر نہیں بلکہ تمام برہمن تھے۔ اور انہیں ہونا بھی چاہیے تھا۔ روڈین ایکل انجلو سے بے پناہ متأثر تھا اور اسی نے کہا تھا کہ مجسموں کو لباس وہی مجسم ساز پہناتے ہیں جو انسانی بدن کے پرکشش پیچ دھم پھر سے تراشنے نا کام ہو جاتے ہیں اور علم البدن سے ناواقف ہوتے ہیں۔ وہ اپنے اس عیب کو چھپانے کی خاطر مجتے کو لباس سے روپوش کر دیتے ہیں۔ روڈین روپوش کرنے والوں میں سے نہیں تھا وہ عیاں کرنے والوں میں سے تھا کہ

خاطر میں ایک مرتبہ پھر نیو یارک کے سفر کا تصد کروں۔  
میں نے اپنے تینیں بہت تجربی کیا ہے۔ سوچ بچارے کام لیا ہے کہ یہی مختصر سا مجسمہ ہی  
کیوں میرے حواس پر بے پناہ اثر انداز ہوا ہے۔ اس کی کشش کا سب کیا ہے لیکن میں کسی حقیقی  
پر پہنچنے سے قادر رہا ہوں۔ شاید اس میں محبت کے جذبے کی پاکیزگی اور دلنشت کا انظہار ہے اور  
ایک قرار بھی ہے۔ اور وہ جو تم میں قرار تھا اولیٰ کیفیت جو میں اپنے نادوں اور سفر ناموں میں  
بیان کرنا چاہتا تھا۔ ”بہاؤ“، ”راکھ“، ”قربت مرگ“ میں محبت ”یا“، ”ڈاکیہ اور جولاہ“ میں بیان تو کرنا  
چاہتا تھا پر نہ کر پایا تو اس مختصر سے مجتنے نے وہ کچھ بیان کر دیا جو میرے دل میں تھا۔ گویا جو کچھ میں  
روشنائی سے کاغذ پر اتنا چاہتا تھا وہ روڑیں نے اپنے تینے سے سنگ مرمر پر لکھ دیا۔  
ایک مصور نے کہا تھا کہ اہم وہ نہیں ہوتا جو کیوں پر پینٹ کیا جاتا ہے، اہم وہ ہوتا ہے جو  
پینٹ نہیں کیا جاتا۔

اس ”پینڈ آف گاؤ“ میں بھی اہم وہ نہ تھا جو دکھائی دے رہا تھا۔ اہم وہ تھا جسے آپ  
محسوں کرتے تھے۔  
اپنی شاخت کھوتے ہوئے دو چہرے۔ محبت کے الجھاؤ میں اٹھے ہوئے اور اک  
دو جے میں پکھلتے ہوئے۔ محبت کی شدت اور قرار بھی!  
اور ان پر سایہ کرتا خدا کا ہاتھ!

میڑوں میں گزارے جانے والے دن اور ان میں نظر کے سامنے آنے والے معجزات فن  
میں کسی ترتیب یا منصوب بندی کے تحت بیان نہیں کر دیں گا بلکہ میں کی موجود میں جو آجائے اسے  
”ڈھمل“ میں بیان کرتا جاؤں گا۔  
اور یہ ”ڈھمل“ کیا ہے۔ آپ پوچھ سکتے ہیں۔

اور میں بتا سکتا ہوں۔ 1974ء کے زمانوں میں عجائب گھر لا ہور سے نسلک ایک  
کر کے میں جب صادقین میری اولین کتاب ”لکھتے تری ٹلاش میں“ کو مصور کر رہے تھے۔ تو ایک  
شب خار میں۔ کہ۔ اُن کی ہرشب۔ شب خار ہوا کرتی تھی میں نے پوچھا ”صادقین۔ یہ جو شاہکار  
تحقیق ہوتے ہیں مصوری اور مجسمہ سازی کے۔ یہ جو مونالیزا یا ڈیوڑ ہوتے ہیں یہ کیسے وجود میں

آگاہ ہو سکتا ہے کہ اسے دیکھتے ہوئے وہ اپنی پشت پر وہی محبت بھرا دیا محسوس کرنے لگتا ہے۔  
ایک اور مجسمہ ہے جس کا عنوان ”بوسہ“ ہے۔

سنگ مرمر کی سفیدی میں مرد اپنی عورت کے ہونٹوں پر ہونٹ رکھے کیجا ہو رہا ہے۔  
دونوں کے ہونٹ پکھل کر۔ اگرچہ پتھر کے ہیں ایک ہو رہے ہیں۔ سنگ مرمر کی عورت کا ہاتھ مرد کی  
گردن کے ساتھ لپٹا ہوا ہے کہ تم نے اپنے ہونٹ مجھ سے جدا نہیں کرنے۔ اور بو سے کی لذت کی  
شدت مرد کے پاؤں کے انگوٹھوں میں یوں سراہیت کر رہی ہے کہ وہ پتھر میں بھنسنے ہوئے ہیں اور  
اس کی پشت میں ایک ہلاک استاذ ہے۔

لیکن ان دودھیا سفید سنگ مرمری شفاف مجسموں میں سے جس ایک مجتنے نے مجھے بھی  
ایک مجسمہ کر دیا وہ ”خدا کا ہاتھ“ تھا۔

یا ایک نہایت چھوٹا سا مجسمہ ہے اور میڑوں میں آنے والے بیشتر شاائقین اس کے وجود  
سے بھی آگاہ نہیں ہوتے کہ وہ اتنا مختصر ہے اور آگے بڑھ جاتے ہیں۔

سنگ مرمر کی سفیدی میں محبت کرنے والوں کے دو چہرے غمیاں ہو رہے ہیں جو آپس  
میں جڑے ہوئے ہیں۔ عشق کے خمار میں ایک ہو چکے ہیں۔ میں تو شدی اور تو من شدی کی پتھریلی  
تصویر ہیں اور ان چہروں کے اوپر ان پر سایہ کرتا۔ ان کی حفاظت کرتا ایک ہاتھ ہے اور وہ ”خدا کا  
ہاتھ“ ہے۔

ایک دو جے میں پوست آپس میں جڑے ہوئے۔ دیواری محبت میں ایک ہو چکے۔ یہ  
عشق میں فنا اور غم ایک ایسا مجسمہ تھا کہ میڑوں کے برآمدوں میں چلتے ہوئے یکدم مجھے اس کا خیال  
آ جاتا۔ ایک ہول سا ٹھٹھا کہ میں اسے ایک بار اور دیکھ لوں اور میں پھر اس را ہماری کارخ کر لیتا۔  
اور میری تھکن اُتر جاتی۔

شاہید کوئی واپسیگی ایسی تھی۔ جو مجھے بار بار بیاتی تھی کہ آؤ مجھے دیکھو۔ اپنے آپ کو  
دیکھو۔ جو تم بھول چکے تھے وہ ایک مجتنے کی صورت اختیار کر چکا ہے۔ یہ مختصر سا مجسم۔ صرف دو  
چہرے۔ ان کے پدن نہ تھے اور ان پر سنگ مرمر کی سفیدی سے تراشا ہوا سایہ فلن ایک ہاتھ  
”پینڈ آف گاؤ“۔ جو روڑیں کاشاہکار نہیں ہے۔ ایک غیر معروف مجسم ہے جس کا تذکرہ کسی کا گائیڈ  
بک یا آرٹ کی نوٹ بک میں نہیں ملتا اور اس کے باوجود میراجی چاہتا ہے کہ صرف اسے دیکھنے کی

نیویارک میں زندہ ہو جائے گا۔ فرعون کیجیے یہ بھی ایک عجیب امکان ہے کہ۔ میزدھ میں نمائش کر دی  
مصری حصے کے تمام مجتے۔ حوط شدہ میساں وغیرہ زندہ ہو جاتے ہیں اور نیویارک شہر میں چپل قدمی  
کر رہے ہیں۔ سیر کر رہے ہیں۔ فرعون رسیس دو تم یا انہم وغیرہ نیویارک کی سب دے میں سوار  
ہے اور لکٹ چیکر اس کا لکٹ طلب کرتا ہے تو وہ کہتا ہے ”جانے نہیں میں کون ہوں۔ میں وہ فرعون  
ہوں جس کے دادا نے موئی کی قوم کو غلام بنار کھا تھا۔ اور پھر اس نے کچھ شعبدے وغیرہ دکھا کر  
دادا جان مر جوں کو پریشان سا کرو دیا اور انہوں نے اس کی قوم نبی اسرائیل کو مصر چھوڑ دینے کی  
اجازت دے دی۔ دادا جان ان کے تعاقب میں گئے اور چونکہ سوئمنگ نہیں جانتے تھے اس لیے  
بے چارے نہیں میں ذوب مجھے“

اور لکٹ چیکر کہتا ہے ”کیا تم میں بریز ہو جس نے ”شن کا نڈ منش“ میں فرعون کا کردار  
ادا کیا تھا۔“

فرعون حیران ہو کر کہتا ہے ”نہیں۔ میں تو خود فرعون ہوں۔“

لکٹ چیکر غصے میں آ جاتا ہے ”تم جو بھی ہو اگر تمہاری حیب میں ڈال رہیں ہیں تو  
نیویارک کیا کرنے آئے تھے۔ لکٹ خریدو۔“

اور وہ فرعون رنجیدہ ہو کر کہتا ہے ”کمال ہے تم ایک فرعون کا احترام بھی نہیں کرتے۔“  
اس پر لکٹ چیکر جلا جاتا ہے ”ہم فرعونوں کے معاملے میں خوکفیل ہیں۔ ہمارے صدر  
کیا تم سے کم فرعون میں۔ لکٹ خریدو۔“

اور یہ امکان بھی کیسا پر لطف ہے کہ تمام مصری اور وہ جانور بھی جنہیں حوط کیا گیا تھا  
ناکنٹر سکوڑ میں نیوایرٹ نائٹ کے موقع پر غل غیڑہ کر رہے ہیں۔

محور ہو کر امریکی خواتین کو ”پیسی نڈا ایر“ کہہ کر ان کے بو سے لینے کی کوشش کر رہے  
ہیں۔ جانوروں میں چونکہ سب سے زیادہ بلیاں حوط کی گئی تھیں اس لیے یہ مصری بلیاں ناکنٹر سکوڑ  
میں میاں میاں کرتی پھر ہی ظہیں اور امریکیاں اپنے ان پر فدا ہو رہے ہیں کہ کیسی پر کشش اور جنسی  
بلیاں ہیں۔ ایسکو آج تک نہیں دیکھیں۔۔۔

چونکہ تمام مصری اپنے قدیم لباسوں میں ہیں اس لیے ناکنٹر سکوڑ میں جمع شدہ لاکھوں کا  
بھومی سمجھتا ہے کہ وہ نئے سال کی خوشی میں فیضی ڈریں میں آئے ہیں۔ البتہ کچھ امریکی فرعونوں

آ جاتے ہیں۔ کیا مصور یا محسوسہ ساز کسی قسم کی منصوبہ بندی کرتا ہے اور کیا وہ اس لمحے جانتا ہے کہ وہ  
ایک شاہکار تخلیق کر رہا ہے؟“

صادقین نے پہلے تو اپنی لیں سنواریں۔ بھر برسوں سے دن رات تصویریں بناتی۔  
خطاطی کرتی انگلیوں کو۔ جو اس دن رات کی شفتت سے دلقی نیز ہی ہو چکی تھی اور وہ ان انگلیوں کو  
نہایت جھوٹے ہوئے دکھاتے تھے کہ دیکھو تاریز یہ سیدھی انگلی ”الف“ ہو چکی ہے اور یہ دالی ”لام“  
ہو گئی ہے اور دیکھو کہ یوں میری انگلیوں سے ”اللہ“ بنتا ہے یا نہیں۔ اور یہ حقیقت ہے کہ ان کی  
میز ہی میز ہی انگلیوں کی نشت و برواست ایسی ہو چکی تھی کہ وہ انہیں آپ کی آنکھوں کے سامنے  
لاتے تو ”اللہ“ کے لاظکی صورت دکھائی دیے گئی۔ تو انہوں نے کہا ”تاڑ میاں ایک شاہکار تخلیق  
کرنے کی کوئی منصوبہ بندی نہیں ہوتی۔ اور وہ ہی مصور یہ جانتا ہے کہ اس لمحے موجود میں جو تصویریں  
بانراہیوں یہ شاہکار ہو گی۔ تاڑ میاں شاہکار تو بُس ”ڈھمل“ میں بن جایا کرتے ہیں۔“

یہ ”ڈھمل“ یقیناً اہل امر وہ کا کوئی مقابی اظہار ہو گا جو مجھہ لاہوری کے پلے شرپڑا۔  
البتہ اتنا ضرور پلے پڑ گیا کہ ڈھمل سے مراد۔۔۔ اچا لک۔۔۔ بے وجہ۔۔۔ یکدم۔۔۔ یونہی۔۔۔ بنا منصوبہ بندی  
کے۔۔۔ اتفاقاً قادر غیرہ ہو سکتا ہے۔۔۔

تو یوں کرتے ہیں کہ معاملہ آرٹ کا ہے اس لیے کسی ایک شاہکار کی جانب رجوع  
کرنے کی بجائے میزدھ میں یونہی ڈھمل میں جھوٹے پھرتے ہیں اور کچھ مضائقہ نہیں اگر موت سے  
آنگز کر لیا جائے پلکہ وہی موت کے بعد مر نے کا مظہر کیا ہو گا دہاں سے آغاز کر لیا جائے یعنی قدیم  
مصر کی تہذیب سے۔۔۔

صرف اس سیکشن میں چھیس ہزار کے قریب بھتیے۔ نوادرات۔ تابوت اور تصاویر آپ  
کے سامنے آتے ہیں جنہیں دیکھتے ہوئے احساں ہوتا ہے کہ سارے کاسارا قدیم مصر تو یہ لوگ اُنھا  
لائے ہیں دنیا کے باقی عجائب گھر تو بھائیں بھائیں کر رہے ہوں گے یہاں تک کہ قاہرہ میوزیم  
میں بھی کاڑڑ کے دریافت کردہ ٹوٹن خامن کے مقبرے کے عجائب کے سوا اور کیا ہو گا۔  
بلکہ میں تو یہاں تک کہوں گا کہ اگر کل کلاں حشر دیباڑے جیسا حشر یہاں ہو جائے  
اور تمام فنا ہو چکی تہذیب میں باہل نہیں۔۔۔ موناخوداڑو وغیرہ جی۔۔۔ ابھیں تو قدیم مصر پورے کا پورا

نویت کے سینکڑوں مقبرے اس سر زمین پر بھرے پڑے تھے۔ مقابی دیہاتی ان کے پھر اکھاڑ کر اپنے گھر بناتے تھے اور بے راہ رو جوان ان مقبروں میں اپنی چاہتوں سے ملاقات کرتے تھے۔ ان میں اہل مقبرہ کی روح کے علاوہ صرف چنگاریزی رہنی تھیں اور حکومت ان کی کثرت سے عاجز آئی ہوئی تھی کہ جہاں قدم رکھتے ہی نیچے سے ایک مقبرہ کی میٹی ظاہر ہو جاتی تھی جہاں کوئی کسان اپنا گھر بناتا تھا تو بیانوں کی کھدائی کرتے ہی نیچے سے ایک مقبرہ نکل آتا تھا۔ چنانچہ پرنا ب کے مقبرے کوئی خوشی فروخت کر دیا گیا۔

اس مقبرے کو جوں کا توں... ہر پھر... ہر قسم... ہر لش کو جوں کا توں امریکہ منتقل کر کے اسے میزدہ میں پھر سے تغیر کر دیا گیا۔

یہ دراصل پرنا ب نامی شاہی الہکار کی خوش بختی تھی کہ اس جیسے یوں تو ہزاروں الہکار فرعونوں کے آگے بجہہ ریز ہوتے تھے لیکن ان میں سے صرف وہ اور اس کا مقبرہ نیویارک میں منتقل ہو کر امر ہو گیا۔ اسے موت کے بعد نیویارک کا مظہر دیکھنے کوں گیا۔

مقبرے کے اندر وون میں نہایت نیس اور نازک فرعون کے دربار اُس نے الہکاروں کی تصویزیں پھر میں کندہ ہیں۔ اگرچہ پھر میں ہے پر زندہ لگتی ہیں۔ اور یہ چیز برائنا نگ اور مختصر ہے کہ اس میں دم گھٹتا ہے۔ بیک وقت دو تین لوگوں سے زیادہ کی گنجائش نہیں۔ اور اگر کوئی بھرے بدن کی خاتون اندر داخل ہو جائے تو کچھ گنجائش باقی نہیں رہتی۔

پرنا ب ایسے سینکڑوں درباری مصری ریاست میں روپوش ہیں۔ اور جو نمایاں ہیں ان میں سے بھی کوئی واقف نہیں ہے اور صرف اسے امریکہ کا گرین کارڈ میل گیا ہے اس لیے ہر کوئی اسے جانتا ہے۔

مصری سیکشن میں اس عہد کے عجائب کو ایک نہایت مدھم اور پراسرار روشنی میں نمایاں کیا گیا ہے۔ انہیں دیکھ کر جہاں انسان تین چار ہزار سال پہچھے چلا جاتا ہے وہاں دل میں ایک ہوں سا بھی المحتا ہے کہ یہ کیا لوگ تھے۔ کیسے لوگ تھے جو ہزاروں رس پہلے ہم سے کہیں زیادہ تہذیب یافتہ اور ذوق جمال رکھنے والے تھے۔ بے شک دنیا کے کسی بھی خطے میں آج تک کسی ایک نسل نے اتنے سو برس حکمرانی نہیں کی جتنا کہ فرعونوں نے کی۔ یہ تعداد میں تقریباً دو سو کے لگ

کی شہزادیوں سے جھوٹی دلاریاں دیکھ کر گھبرا جاتے ہیں اور ایک بیکر پڑھاتے جھوٹے فرعون سے پوچھتے ہیں ”آریو موزلم؟“ اور وہ فرعون کہتا ہے ”وہ کیا ہوتے ہیں۔ میرے زمانے میں تو یہودی ہوا کرتے تھے اور میں جب کسی بورہ، بوجاتا تھا تو شغل کے طور پر ان کا قتل عام کیا کرتا تھا۔“ اس پر ایک تھہبہ بلند ہوتا ہے کہ اسے لطف اندوڑ ہونے والی شخص تو ذریک ہو چکا ہے۔ البتہ ملکہ نفرتی کے گرد ماحول کا ایک ہجوم ہے۔

”لیڈی تم کون ہو؟“

”میں مصر کی سب سے حسین اور طاقتور ملکہ نفرتی ہوں۔“

”لیکن تم نے اپنی آنکھوں میں اتنا سرمد کیوں ڈال رکھا ہے۔ ملکہ... اور یہ تمہارے ماتھے پر ایک سانپ کیوں پھن اٹھائے کھڑا ہے۔“

ملکہ نفرتی ایسے احلفاء سوالوں کے جواب دینا مناسب نہیں بھٹکی۔ کوکا کولا کا ایک گھونٹ بھرتی ہے اور قریبی جھٹکی کو پاناغلام سمجھ کر اس کے ساتھ قص کرنے لگتی ہے۔ ان ممکنات میں اتنے ممکن ہیں کہ ان پر الگ سے ایک کتاب لکھی جاسکتی ہے۔ اس لیے یہیں پر اجتناب کر لیا جائے۔ البتہ آخر میں ذرا یہ تصور میں لے آئیے کہ ایک ابوالہول۔ براؤ دے سڑیت پر چلا جا رہا ہے۔ جیو گلمن چبارہا ہے اور فرجی فراز کھارہا ہے۔ ”فلائم آف دے آپر“، کھیل کا لکٹ خریدنے کے لیے قطار میں کھڑا ہوا ہے تو عام امر کیوں کار دعیل کیا ہو گا۔ میرزا خیال ہے وہ قطعی طور پر پریشان یا حیران نہیں ہوں گے بلکہ آگے بڑھ کر اس سے ہاتھ ملائیں گے اور کہیں گے ”بے قتنی گائے۔ میرا خیال ہے میں نے تمہیں کہیں دیکھا ہوا ہے۔“

مصری سیکشن میں سب سے پرٹکوہ اور قدامت میں ذوبی عمارت۔ پرنا ب کا مقبرہ ہے۔ جس کے لیے خصوصی طور پر ایک دستی ہال تغیر کیا گیا تھا۔

ابوالہول کے بُٹ اور معروف ترین اہراموں کی قیام گاہ غزہ سے نہیں میں جنوب میں سقارہ کا علاقہ ہے جہاں کسی اس فرعونی عہدے دار کا یہی مقبرہ ہوا کرتا تھا۔ امریکیوں نے 1913ء میں اس مقبرے کی بولی لگا کر اسے خرید لیا۔ اور مصری حکومت نے اسے بخوبی فروخت کر دیا کہ اس

ہوں۔ وہ ایک بڑے کمرے میں مشکل سے ساتا تھا۔ وہ تابوت اتنا بڑا تھا کہ اس کا دو چارٹن ورنی ڈھکن جانے کیسے اٹھا کر اس میں مردہ فرعون کو رکھتے ہوں گے۔ اور ایک بارہ ڈھک کر جانے اس کا مند رکھنے کے لیے وہ ڈھکن دوبارہ کیسے اٹھاتے ہوں گے۔ یقیناً ان دونوں مند رکھنے کا رواج نہیں ہو گا۔

ایک تینی کا تابوت بھی تھا جو خود بھی ایک تینی تھا یعنی تینی کی شکل کا تھا۔ اور اس پر علامتی شکلیں کندھ تھیں جن کا مطلب تھا کہ۔ یہ ایک مقدس تینی کا تابوت ہے۔

وہ کبھی میاڑ تینی ہو گی جس کے لیے اتنا پر ٹکوہ اور مصروف تابوت بنایا گیا اور اس پر اس کی پوری ثابت بنائی گئی۔ ہمارے ہاں کی ٹکیوں اور گھروں میں پھرنسے والی آوارہ جلیاں اگر یہ تابوت دیکھ لیں تو کیسا رنگ کریں کہ یہ نہ تھی ہماری قسم۔

اگرچہ قدیم مصر میں مگر مجھ سانپ اور گیڑ کے علاوہ تینی کو بھی ایک مقدس جانور مانا جاتا تھا۔ لیکن ان زمانوں میں ایک شہر بوباشاٹ نام کا ہوا کرتا تھا جہاں کے باشندے ہر تینی کو کہا۔ ماناتم روزانہ ڈراؤ رکیری نیندیں حرام کرتی ہو۔ اسے کیوں نہیں ڈراتی جو کبھت مسلمان ہو گیا ہے تو کالی ماتا نے کہا۔ اسے میں نہیں ڈرائیں کیونکہ وہ مجھے مانتا نہیں۔

سنوارتے تھے۔ ان سے مرادیں مانگتے تھے۔ ان کی میاڑیں میاڑیں سن کر عقیدت سے سر جھکا کر اپنی خوش بختی پر ناز کرتے تھے کہ یہ جو میاڑیں میاڑیں ہے تو یقیناً آسمان سے اتنے والی ایک

میاڑیں ہے۔ یعنی ہوئے وہ ہم سے ہم کلام۔ تینی تینی! پھر کچھ یوں ہوا کہ اس تینی پرست شہر کے ایک خاندان کے لوگ مصر کے بادشاہ ہو گئے تو ظاہر ہے ہر جانب جلیاں ہی جلیاں ہو گئیں۔ لوگ جو حق بیوں پر ایمان لانے لگے اور یہ سلسلہ آج تک چلا آتا ہے۔ جو بھی

حاکم وقت ہوتا ہے وہ اپنی تینی کو تھیلے میں سے باہر لے آتا ہے اور اس کی قربت کے خواہش مند حیں اس کی تینی کو خدا مان لیتے ہیں تو ان بادشاہوں کے عہد میں ہر جانب بیوں کا راجح ہو گیا۔ ان کے جشن منائے جاتے۔ ان کے لیے معبد تعمیر کیے گئے اور انہیں دفن کرنے کے لیے خصوصی

تبرستان تعمیر کیے گئے۔ ایک تینی کو محض ایک تینی سمجھنا اور اسے صرف تینی کہنا خلاف قانون قرار دیا گیا۔ یہاں تک کہ جنک تینی کی سزا بھی نہایت شدید تھی۔ یہ میراگمان ہے کہ ایسا ہی ہوا ہو گا کیونکہ ہمارے ہاں ایسا ہی ہوتا چلا آیا ہے۔

یہی وجہ ہے مصر کے مقابر اور زیر زمین مfonوں میں سے انسانوں کی نسبت بیوں کی

بھگ تھے اور ان میں سے ایک فرعون جس نے ہمارے پیارے حضرت موسیٰ سے بہت بد تمیزی کی تھی اور وہ یقیناً ایک ذلیل فرعون تھا اس کے سوابقیہ فرعون حضرات تو لگتا ہے کہ نہایت تہذیب یافتہ ممتدان۔ ذوق جمال رکھنے والے اور فلسفی قسم کے تھے۔

ایک ہول اس لیے بھی اختتا ہے کہ وہاں متعدد ابوالہول بھی ہیں جو شیر بنے بیٹھے ہیں۔ ڈر کے ان بآپوں سے اب کوئی نہیں ڈرتا کہ وہ صرف اپنے مانے والوں کو ڈراتے ہیں اور مانے والے کب کے خاک ہو چکے۔

کہتے ہیں کہ کہیں بہارس وغیرہ میں دو ہندو بھائی کالی دیوی کے پیاری تھے۔ ان میں سے ایک مسلمان، ہو گیا۔ جو ہندورہ گیا اسے کالی ماتاروز خوابوں میں آ کر کھو پڑیاں تھکھناتی خوب ڈراتی اور وہ غریب ساری رات سونہ سکتا اور خوف کے مارے کا نپارتا۔ ادھر جو مسلمان بھائی تھا وہ چین کی نیزد سوتا اور خراۓ مارتا، خوب مزے کرتا۔ ایک روز اس ہندونے اسے ڈراتی کالی ماتا سے کہا۔ ماناتم روزانہ ڈراؤ رکیری نیندیں حرام کرتی ہو۔ اسے کیوں نہیں ڈراتی جو کبھت مسلمان ہو گیا ہے تو کالی ماتا نے کہا۔ اسے میں نہیں ڈرائیں کیونکہ وہ مجھے مانتا نہیں۔

چنانچہ جو مانتا ہے اسے ہی ڈرایا جاتا ہے۔ ابوالہول کے مانے والے نہیں رہے اس لیے وہ اب کسی کو ڈرانہ نہیں سکتا۔ بچ لوگ میوزیم کے پھرے داروں کے ادھر ادھر ہوتے ہی اس پر سواری کر کے لمحے لمحے کرنے لگتے ہیں کہ چل میرے ابوالہول چل۔

متروک خداوں کا یہی حشر ہوتا ہے۔ اکثر خدا زمانے گزرنے سے متروک ہو جاتے ہیں اور پھر ان سے کوئی نہیں ڈرتا۔

جیسے چین میں ہرمارت اور عبادت گاہ کے باہر چلپٹیاں کوں والے چینی شیر مجسموں کی شکل میں بھادیئے جاتے ہیں کہ ان کے عقیدے کے مطابق وہ اس عمارت کو بلاوں سے محفوظ رکھیں گے اور اس کی حفاظت کریں گے۔ اس طور تدبیم مصر میں ہر ہجیل یا معبد کے باہر یہ ابوالہول سکیورٹی گارڈز تعینات کر دیئے جاتے تھے۔

اب ان میں سے پیش نیو یارک کے میزدھ میں بیٹھے ہیں اور الٹی ان کی حفاظت کی جا رہی ہے۔ ایک پوری چٹان میں سے تراش گیا ایک ایسا پتھر یا تابوت تھا جس کا تذکرہ میں کرچکا

انجیر بھی نہیں بوتے۔

اگر نہ تھا یہ چار ہزار برس قدیم گھریلو ماذل دیکھ لیتی تو مجھے سرزنش کرتی کہ دیکھو  
نسل انسانی کا سب سے پسندیدہ اور قدیمی میوہ بھی انجیر ہی تو رہا ہے۔

انجیر کے علاوہ سیاہ شہتوت کے درختوں کی موجودگی بھی ظاہر کرتی ہے کہ قدیم مصری  
اس پہل سے بھی رغبت رکھتے تھے اور وہ بھی یقیناً کھانی کے لیے شربت سیاہ ٹوٹ استعمال  
کرتے ہوں گے۔ آج کے لاہور کی گلیوں کی مانند چار ہزار برس پیشتر کے مصر کے بازاروں میں  
بھی خوانپی فروش ”آٹھنڈا خارائے“ کے آوازے لگا کر گھاکوں کو متوجہ کرتے ہوں گے۔ کہتے ہیں  
کہ ایک ایسے ہی شہتوت فروش نے فریب سے گزرتے جنازے کو کندھا دیتے ہوئے کلہ شہادت  
کہنے کے بجائے ”آٹھنڈا خارائے“ کا غفرہ لگا دیا تھا۔

روزمرہ کے استعمال کی اشیاء میں لکڑی اور ہاتھی دانت سے ساختہ ایک منتش گرسی بھی  
ہے جس پر شاہی فرمان تحریر کرنے والا میرنشی بیٹھا کرتا تھا، یقین مانیتے ہمارے بان آج بھی ہو، بہو  
ایسی کریاں استعمال ہوتی ہیں۔ سہرے رنگ کی زمانہ جلیں بھی ایسی ہیں کہ جنگ گزرا ہے کہ  
انہیں بانو بازار لاہور سے خرید کر بیان رکھ دیا گیا ہے۔

ایک شکست ہو چکے سفید پتھر سے تراشے ہوئے مجھے کے صرف ہونٹ باتی روہ گئے تھے  
اور اسے ڈودھیار وشنی سے نمایاں کیا گیا تھا۔ صرف ہونٹ... ان کے سوا اور کوئی نقش سلامت نہ  
تھا۔ پتھر کے وہ ہونٹ اتنے نازک اور پرکشش تھے کہ ان پر زندہ ہونٹ رکھ دینے کو جی چاہتا تھا۔ وہ  
باریک اور ترشے ہوئے نہیں تھے بلکہ افریقی نسل کے قدرے موٹے اور بھرے بھرے ہونٹ  
تھے۔ پنکھری اک گلاب کی ہرگز نہ تھے۔ وہ شب وصال کی سوریہ والے ذرا سوچے ہوئے ہونٹ  
تھے۔ اور یہ ہونٹ شناس سے لگتے تھے۔ میں نے انہیں پہلے بھی کہیں دیکھا تھا۔ اگر دیکھا تھا تو  
ویکھتے ہی انہیں اگر پتھر میں تراش دیتا تو وہ بھی ہو، بہو ایسے ہی ہوتے۔

ان ہونٹوں کے سوا ایک مخفی سا بالشت بھر کا مجسم تھا۔ ایک بے لباس عورت کا۔ چاندی  
سے تخلیق کردہ۔ اور اس کی دل فرمی اور صنای ایسی تھی کہ میں بہت دیرک ششی کے شوکیں سے  
ناک چپائے اسے تکمara کا کاب یا کون ہے جو شناساگلتی ہے۔۔۔ مجھے کے بال اور گنے الگ سے بنا  
کر اسے پہنانے گئے تھے۔۔۔

خنوش شدہ لاٹھیں زیادہ برآمد ہوئیں۔

یعنی قدیم مصر میں انسان ہونے سے بہتر تھا لیکن ہونا!

نہیں کہ انسان کو بھی میرنسیں انسان ہونا بلکہ... بلی کو بھی میرنسیں بلی ہونا۔

ویسے ہم لوگ جو ہیں مسلمان لوگ تو ہم بھی ایک طرح سے بیویوں کے پیاری ہیں  
شرط صرف یہ ہے کہ وہ بیویوں کے باپ۔ ابو ہریرہ کی بنیاں ہوں۔

یہ بھجو بھجو۔ تابوتوں اور تصویریوں کے بہت پر ہول اور متاثر کرنے والے تھے  
لیکن مجھے اس سیکشن میں لکڑی سے بنائے گئے اور انہی زمانوں میں تراشے گئے وہ چھوٹے چھوٹے  
ماڈل۔ بہت پسند آئے جن میں قدیم مصر کی روزمرہ کی زندگی کی عکائی تھی۔ یہ ماڈل ویسے ہی تھے  
جیسے ہمارے بان لوگ ورثہ میوزیم یا سندھیا لوگی شعبے میں اپنی ثقافت کو پیش کرنے کے لیے بنائے  
جاتے تھے۔ ان ماڈلوں کی کل تعداد تیرہ تھی۔ جی ہاں میں نے انہیں بہت غور سے گناہ کا۔ ان میں  
کھیتی باڑی کے طریقے دکھائے گئے تھے۔ خوراک کوئی اور کیسے تیار کی جاتی تھی۔ مویشیوں کی دیکھے  
بھال۔ کشتیاں کیسے بنائی جاتی تھیں اور ان زمانوں میں تفریغ کے کون سے کھیل تھے۔۔۔ یہ سب  
ماڈلوں کی صورت میں نمائش پر تھیں اور میں ایک مرتبہ پھر یہ تادوں کو یہ ماڈل آج نہیں ہزاروں  
برس پیشتر بنائے گئے تھے۔ ان میں ایک چھوٹا سا عام مصری گھر بھی بنایا گیا تھا۔ اور وہ تقریباً دیساں  
تھا جیسا کہ ہمارے بان ایک دورافتہ گاؤں میں ہوتا ہے۔ ایک مستطیل صحن جس کے آخر میں چند  
کمرے جو مقش ستونوں کے سہارے کھڑے ہیں۔ صحن میں چند درخت اور درمیان میں ایک  
تالاب۔ اور درخت انجیر اور سیاہ شہتوت کے ہیں۔

میری بیگم اگر اس ماڈل مصری گھر کو دیکھ لیتی تو میری شامت آجائی کہ اسے انجیر  
بے حدم غوب ہیں اور میں نہایت ہمدردی اور گھر سے غور و خوش کے باوجود یہ نہیں سمجھ سکا کہ آخر  
اسے انجیر ایسا۔ تیکوں سے بھرا۔۔۔ بے ذائقہ میوہ کیوں پسند ہے۔۔۔ میں دوہی سے فون کر کے اسے  
پوچھتا ہوں کہ مونا یہاں سے تمہارے لیے کیا لے کر آؤں اور وہ گنے سوچی نہیں مانگتی صرف انجیر  
مانگتی ہے۔۔۔ یہاں تک کہنیاں سے فون کر کے پوچھا تو بھی یہی فرمائش اور جب میں نے خفت کا  
اظہار کیا کہ بیگم یہاں تو انجیر نہیں ہوتے تو کہنے لگی۔ کیسے واہیات ملک میں چلے گئے ہو جہاں

ہوئے اس معبد کو ایک تھنے کے طور پر عنایت کر دیا۔ امریکی تو انگلستان اور فرانس کے قلعے اور پرانی رہائش گاہیں مسماں کر کے ان کے پھرلوں اور اینٹوں کو جہازوں میں لا دکر اپنے ملک میں دوبارہ قیصر کر لیتے ہیں تو یہ تو ایک چھوٹا سا مصری معبد تھا۔

ڈنیڈور کے معبد کے داخلے پر ایک تھنی پر کندہ ہے ”ریاست ہائے متحدہ کو 1965ء میں عظیم کیا گیا اور پھر حکومت نے 1967ء میں اسے میراث پالٹن میوزیم کو عنایت کر دیا۔“

حسب روایت دو ابوالہول اس معبد کی خواضت کے لیے ایستادہ ہیں۔ پس منظر میں ایک وسیع تالاب ہے۔ اس سے پرے بھاری پھرلوں کا ایک صدر دروازہ ہے اور اس کے آگے ڈنیڈور کا معبد رہنیوں سے منور دبلند اور منتشی ستونوں کے سہارے قائم ہے۔ ایک پوری بلند چھٹت تک جاتی شیشی کی دیوار ہے جو نیشنل پارک کے منظر پر کھلتی ہے اور اس کے درختوں کی ہر یا اول کو عاب گھر کے اندر سکتے آتی ہے۔ آپ جماں کیے تو نیشنل پارک میں سیر کرتے لوگ نظر آئیں گے اور ان میں وہ پونی ٹیل لڑکی بھی جا گا کرتی ہوئی نظر آجائے گی۔

سلیوق نے بتایا کہ جب یہ معبد پھر پھر کر کے اس ہال میں دوبارہ تعمیر کیا جا رہا تھا تو ان زانوں کی مخفی بے ڈھنگی اور معنوی شکل اگرچہ غیر معنوی لباسوں والی خاتون اؤل کو خبر ہو گئی جس کا نام جیکو لین کینیڈی تھا اور وہ اس میوزیم کے پارنسپل پارک کے کناروں پر اٹھتی ہوئی ایک عمارت کے قلب میں رہائش پذیر تھی اور یہ فلیٹ میوزیم کے روپ رو تھا۔ جیکو لین کینیڈی نے پیشکش کی کہ اگر ایک اینٹوں کی دیوار کی بجائے میرے فلیٹ کے رخ پر شیشی کی ایک الگی دیوار بنا دی جائے کہ میں اپنے فلیٹ میں بیٹھی مصر کے اس حرمت کو دیکھ سکوں تو میں اس میریانی کے معادھنے کے طور پر اتنے لاکھ ڈالر میوزیم کے قدموں میں پچاہو کر دوں گی۔ یہ پیشکش بخوبی قبول کر لی گئی۔ جیکو لین جو ایک محفلوں میں پہنچ کر مہماںوں کی تصویریں اٹارتے والی معنوی فن تو گرفراز اور اس سے بھی معنوی شکل کی فاقہ زدہ لڑکی تھی جس نے نوجوان جیک کینیڈی کو اسیر کر کے امریکہ کی خاتون اؤل کا رہنہ حاصل کیا اور پھر اس کے قل پر اتنی غناک ہوئی کہ ایک ایسے یونانی سے شادی رچا لی جو قبر میں پاکیں لٹکائے بیٹھا تھا لیکن وہ قبر دولت سے لبریز تھی اور اس شخص کا نام ارشائل ایسوس تھا۔ تو وہ خاتون اپنے فلیٹ میں برپا پارٹیوں کے دوران جب نہایت ڈرامائی

قدیم مصر کے ذوق جمال اور مبارت کی یقینت ترین مگر بلیغ مثال تھی۔ اگرچہ اس تہذیب کی نمائندگی کرنے والے مظاہر حجم اور بیعت میں بہت بڑے بڑے فلک سے چھوتے ہوئے اہرام اور صحراء میں برا جان ابوالہول۔ بے شک یہ دنگ کر دینے والے مظاہر نہ بھی ہوتے تو بھی چاندی کی یقینت عورت قدیم مصر کی تہذیب کی مکمل نمائندگی کر سکتی تھی۔

چاندی کی یقینت عورت بھی زندہ لگتی تھی۔ چھریے بدن کی لمبی ناگوں والی جس کے کوئے بھاری نہ تھے سبک تھے جیسے وہی سفید پھر کے موٹے ہونٹ قدرے بڑے ہو گئے ہوں۔ ذہلی اگرچہ ناکافی لگتی تھیں لیکن کافی چھاتیاں۔ گلے میں ہار۔ پاؤں میں جھاٹھریں۔ اور ایک بھید بھری مسکراہٹ کہ ”تم مجھے چھوٹیں سکتے؟“ پوچھئے کہ کیوں نہیں؟ تو جواب میں صرف یہ کہا جائے کہ ”کیونکہ...“ اس کے سوا کچھ نہیں۔ آنکھوں میں شرارت کے سوا کچھ نہیں۔

مصری گلری کا نکتہ عرض جسے گرینڈ فنالے بھی کہا جاتا ہے۔ ڈنیڈور کا معبد ہے۔ یہ ایک مختصر ماؤل نہیں جو مصری تہذیب کی عکای کے لیے ناکش پر ہو۔ کوئی نقش کوئی مجسمہ یا تصویر نہیں۔ وہ جیسا تھا ہزاروں برس پیشتر مصر کے ویرانوں میں تھا وہ دیسا ہی اب میزرو کے ایک وسیع بال میں ایستادہ ہے۔

دو ہزار برس پیشتر مصر پر قبضہ کرنے کے بعد وہی شہنشاہ آگوش نے اسے جب تعمیر کروایا تھا یاب ای مکمل حالت میں آپ کی نظر لوں کے سامنے ہے۔

اسوان ڈیم کی تعمیر کے بعد جب جھیل ناصر کو نمودار ہونا تھا تو قدیم مصر کی بہت سی جگہوں عمارتیں اور معبد اور کھنڈر زیر آب ہو جانے تھے۔ انہیں محفوظ کر لینے کے لیے میں الاقوای سلطنت پر منسوبہ بندی کی گئی اور انہیں بچانے کی خاطراتی رقم خرچ کی گئی جو ان کی تعمیر پر بھی خرچ نہ ہوئی ہو گی۔ نوبیا کے پرٹکوہ محلات اور معبد ایک ایک پھر کر کے مسماں کیے گئے۔ اور ہر پھر پر نشان لگے۔ ہند سے نقش ہوتے اور پھر انہیں جھیل ناصر کے پار لے جا کر جوں کا توں تعمیر کر دیا گیا کہ تہذیب کی ایک ملک کی نہیں ہوتی، وہ ایک مشترکہ راست ہوتی ہے۔ ان کو ششوں میں امریکہ کا بھی بہت بڑا حصہ تھا جانپی مصری حکومت نے تشكیر کا اظہار کچھ بیوں کیا کہ کسی صحرائیں اجرتے۔

ہے جوش و کچور ہاہوں..

بس بھی منظر ہے جو جیکو لین کے نصیب میں ہو نہیں سکتا تھا پر میرے نصیب میں  
تما۔ نانگا پر بہت کا سفید بر قانی معبد توازل سے تھا۔ اور یہ مصری معبد تو بس دو ہزار برس پہلے وجود  
میں آیا تھا تو ان کا کیا مقابل..

اور یہ معبد تو اس میوزیم میں مردہ پڑا ہے۔ اس کا کوئی پیغمباری نہیں جبکہ نانگا پر بہت کے  
چابنے والے کمھی کم نہ ہوں گے..

آخر خدا زمانے گزرنے سے متروک ہو جاتے ہیں۔ وہ مصر کے ہوں۔ بابل۔ نینوا۔  
موہنیوڑا رو۔ مہرگڑا یا گندھارا کے ہوں خدا سے پتھر ہو جاتے ہیں لیکن۔۔۔ لیکن مختصر کمھی متروک نہیں  
ہوتے۔ یوں وہ ایسے عارضی خداوں سے برتر ہوتے ہیں۔ اور ہاں میں نے اس بازارِ مصر کو بیان  
کرتے ہوئے اس تابوت کا تو تذکرہ ہی نہیں کیا جو میرا احتلا۔ جس کے ڈھکن پر میری تصویر نقش تھی۔۔۔  
میں مختلف تابوتوں پر سرسری نظر ڈالتا چلا جا رہا تھا جب اُس ڈھکن پر میری تصویر نے میرے قدم  
روک دیئے۔ میں مباند نہیں کر رہا۔ وہ میری طرح گندی رنگ کا تھا، بال گھنٹھری یا لے تھے، ناک سیدھی  
اور ٹیکھی تھی اور اس کی آنکھیں بڑی اور سیاہ تھیں۔ سعید اختر کی بنائی ہوئی میری وہ پورٹریٹ جو  
”خانہ بدلوں“ کے پہلے ایڈیشن کے سر درق پرشائع ہوئی تھی ڈھکن پر میری یہ تصویر تقریباً اس جیسی تھی۔  
تمن چار ہزار پیشتر یہ کون تھا جو میرا ہم شکل تھا۔ یا یہ میں ہی تھا جو ان زمانوں میں زندہ  
تھا۔ البتہ یہ تصویر یہ کاڑھے اور شوخ رنگوں سے بنائی گئی تابوت پر یہ تصویر۔ میری نوجوانی کے  
زمانے کی شکل تھی۔

تو کیا یہ میں تھا جو ہزاروں برس پیشتر عالم جوانی میں مر گیا تھا اور اس تابوت میں فتن کیا  
گیا تھا۔ اور اب پھر زندہ ہوا ہوں اور اپنے اسی تابوت کو دیکھنے کی خاطر لا ہو رہے نیویارک کا  
طویل سفر طے کر کے آیا ہوں۔ صرف اپنے آپ کو دیکھنے کے لیے اور ڈھکن پر اپنی شکل کو سامنے پا  
کر رہتا ہوں۔ مستنصر تم دہاں بھی تھے ہزاروں برس پیشتر اور اب بیہاں بھی ہوتے کیوں ہو۔۔۔  
ایک تینی جو مقدس تھی اور چاندی کی بنی ہوئی ایک محقر عورت۔ اور ایک تابوت جس میں  
میں فتن ہوا تھا۔

انداز میں کھڑکیوں کے پردے واکر تی ہو گی تو مہماںوں کو ایک قدیم مصری مندر یکدم اپنے سامنے  
پیوں نظر آنے لگتا ہو گا جیسے وہ آئند کر جیکو لین کے فلیٹ کے اندر چلا آ رہا ہوا وہ کیسے جیکو لین کو ایک  
دیوی کی ماں نہ چاہنے لگتے ہوں گے۔ ایسے کسی رت جگے کے بعد جب وہ رات کے پہلے پھر غسل  
خانے میں پچھلی شب کی تھکا دشیں اور خمار اپنے بدن سے اٹارتی ہو گی تو بھی یہ شامدار معبد اس کی  
نظردوں کے سامنے آتا ہو گا اور وہ یقین کر لیتی ہو گی کہ وہ ایک معمولی ہی فوٹوگرافر لڑکی نہیں ہے۔۔۔  
اس قدم یہ معبد کی ایک دیوی ہے۔۔۔

دیے جیکو لین کینیڈی کے سنشل پارک کے فلیٹ سے نظر آنے والا یہ قدیم معبد اپنی  
جگہ۔ بے شک وہ امریکہ کی خاتون اول تھی۔ امریکیوں کے لیے ان کا رائل خاندان۔۔۔ ایک شہزادی  
تھی لیکن اس کے نصیب میں بھی وہ مظہر نہیں لکھا گیا تھا جو میرے نصیب میں تھا۔ اور میں نے اسے  
دیکھنے کے لیے کروڑوں ڈالر خرچ نہیں کیے تھے مجھن ایک کتاب ”نانگا پر بہت“ لکھ کی تھی۔۔۔ رسول  
پیشتر بولڈر ریور کے راستے ایک گنبد فیری میڈیو میں پہنچا تھا اور اپنے ہم وطنوں کو خبر کی تھی کہ بیہاں  
نانگا پر بہت کے دامن میں دنیا کا سب سے خوبصورت مظہر پریوں کی ایک چاگاہ میں پوشیدہ  
ہے۔۔۔ اور اب وہ پوشیدگی یوں ظاہر ہوئی ہے کہ مقنای لوگوں کے بقول لوگ ”نانگا پر بہت“ کے  
راستوں پر چلتے ہوئے بیہاں تک آتے ہیں اور اس نے آتے ہیں کافیہ فیری میڈیو میں جماں نہیں رہتی  
اور ہر کوئی پہلا سوال سمجھی کرتا ہے کہ تاریخ نے اپنا خیمد کہاں لگایا تھا۔ تو انہوں نے وہ مقام جو کہ ایک  
پہاڑی پر تھا جہاں سے نانگا پر بہت کا ایک بدن کو خل کر دینے والا مظہر تھا کہ اس پہاڑ کو بھی شل مکھی  
لیعنی سوچہروں والی بھی کہا جاتا تھا تو اس نے خل تو کرنا تھا۔ تو وہ مقام انہوں نے محفوظ کر لیا  
ہے۔ ترسی جھیل کو ”تارڑ جھیل“ کا نام دیا ہے اور رحمت نبی کی پر آسائش کیمپنگ کے اور پر تیغیر کی  
جانے والے پہلے جھونپڑے یا تھٹ کو بھی ”تارڑ ہٹ“ کہا ہے۔۔۔ یہ جب میں آخری مرتبہ فیری  
میڈیو میں گیا تھا تو اس کے جنگلوں میں بوسیدہ ہو کر گرنے والے درختوں کی لکڑی سے تغیر شدہ ایک حرج  
انگیز رہائش تھی۔۔۔ رحمت نبی نے مجھ پر کیسا کرم کیا۔۔۔ کیسی بے مثال ألفت کی کہ میں وہ پہلا مہماں تھا  
جو اس تازہ تر اشیدہ لکڑی کی مہک والے جھونپڑے میں نہ ہوا۔ اور اس کی کھڑکی نانگا پر بہت کی  
برفوں پر ٹھکی تھی۔۔۔ صح سویرے سردی کی شدت سے جب میں جاگ جاتا تو ناگہاں نظر اس مظہر کی  
سفیدی کے اندر دو رنگ چلی جاتی اور میں سوچتا کہ یہ حقیقت نہیں ہے ایک سفید بر قوں بھرا خواب

تو میں دہاں یونانی دیومالا کے سمندر دل میں تھا۔ جب ایک شخص نے گرے ہوئے شتر کے بیچ سے جھاککے کر کہا "تارڑ صاحب۔ شاید میں نے آپ کوڈ میرب کیا ہے۔ لیکن میں شر قور سے آرہا ہوں، موڑ سائکل پر.... اس لیے اتنی دیر سے یہاں پہنچا ہوں۔ مجھے بزر یوں اور پھولوں کے کچھ تجھ درکار ہیں اور آپ کے والد صاحب کی کتاب "پھولوں کی دنیا" بھی۔ تو کیا آپ مہربانی کریں گے۔ بوری ٹوڈ میرب یو۔"

بے شک وہ ایک گاپک تھا اور بے شک اُس کی آمد میں کچھ مالی منفعت کا بھی امکان تھا لیکن مجھے انہیں سمندر کے جزیروں میں گیت گانے والی بہن بدن جادوگر یوں کے آغوش میں سے یکدم گومنڈی میں آ جانا کچھ بھلاند لگا لیکن میں اُسے ایک گاپک کو دھنکار تو نہ سکتا تھا۔ میں اپنی نشست سے اٹھا اور ایک دکاندار کی خوشابی مسکراہٹ چہرے پر سچائے "کیوں نہیں۔ کیوں نہیں۔" کہتا۔ اس کا استقبال کیا اور اسے مطلوبہ تجھ اور کتاب فراہم کر دیئے۔ میرا خیال تھا کہ وہ اوسی کر کے فوار رخصت ہو جائے گا پر وہ نہ ہوا۔ باقی کرنے لگا۔ یہ بھی نہیں کہ خود بخود بر دتی باقی کرنے لگا میں اپنی کھون اور لوہہ کی جس سے مجبور ہو کر اُس سے پوچھ بیٹھا تھا کہ آپ کہاں سے آئے ہیں۔ کیا کرتے ہیں۔

میں نے جانا کہ وہ بھی ایک ساحر ہے۔ ایک جادوگر ہے جو لوگوں کو راہ راست سے بھکاتا ہے۔ یونانی دیومالا کے کسی جزیرے میں مقیم ہے اور آس پاس سے گزرنے والی کشتیوں کے ماحول کو گیتوں سے نہیں باقتوں سے بے راہ روکتا ہے۔ وہ ایک عجیب اور کم از کم ہمارے معاشرے میں ناقابل فہم روئے کا پرچارک تھا۔ اُس کی توجیہہ اور منطق سراسر مجھے قول نہ تھی اور نہ میں اس کے نقطہ نظر سے کمل طور پر تتفق ہو سکتا تھا۔ لیکن میں نے اسے صبر سے اور دلچسپی سے سن۔ ایک لکھنے والے کو وہ کچھ بھی سننا چاہیے جس کے سنتے سے کافیوں میں پچھلا ہوا سیساً اٹھیں دیا جاتا ہے۔ وہ رک رک کر جیسے ایک عالم خمار میں بات کرتا تھا اور نقل کفر کرنا تو کفر نہیں ہے تو ایسی باقی انقل کروں تو اس میں کچھ قباحت نہیں۔

اس کا نظریہ تھا کہ یہ دنیا آج کہیں زیادہ پُرانی مہذب، متمدن اور ترقی یافتہ ہوتی۔ اگر نذهب نہ ہوتے۔ پیغمبر نہ ہوتے۔

میں نے اپنے محدود علم کو بڑے کارلا کر مقدور بھراں سے اختلاف کرنے کی سعی کی۔

سرد یوں کی ایک شام ایک خوبست اور دھندا اور درات میں اُتر رہی تھی۔

بازار کی پیشتر دکانیں بند ہو چکی تھیں اور ان کے ٹھزوں پر آوارہ کئے لوٹتے تھے۔ پرانی بزری منڈی کی ایک شکستہ دیوار کے ساتھ دو خاکروں دن بھر کے کوڑے کر کت کو جلا کر آگ تاپ رہے تھے اور پھر بھی اپنے سیاہ جھوں میں ٹھہر رہے تھے۔ جو سکا ایک سلگتا سگریت، ہی ان کی واحد اور مشترک خوشی تھا۔ جو کش لگا رہا ہوتا وہ اس گندگی سے لختی ہوئی ہوئی ذلت آمیز حیات سے چند جھوں کے لیے فرار حاصل کر کے قرار میں چلا جاتا اور دوسرا اپنا بے جھین ہاتھ آگے بڑھائے اپنی باری کا انتظار کرتا تاکہ وہ بھی غلامت کے ایک کیڑے سے ذرا بلند ہو کر آدمیت کے کچھ سائنس لے لے۔

خوانچے فردوس بھی رخصت ہو چکے تھے، صرف موگ پھلی فروخت کرنے والا اپنے آپ پر جبر کرتا۔ بھی تک اُس بدن میں چھید کر قریبی کی شدت سہتا تھا جو اُس کے رگ دپے میں اُتر کر خون کو بھی رف کر رہی تھی۔ موگ پھلی کے ڈھیر پر رکھے ایک کچے گھے میں سلتے۔ کبھی جو کوئلے سلگتے تھے اور اب راکھہ ہونے کو تھے، ان پر اپنی ہتھیلیاں پھیلائے "موگ پھلی" ہے۔ گرما گرم جبے کی صدائگا تھا۔ اور یہ صد ابھی مند سے برآمد ہوتے ہی ٹھہر نے لگتی تھی۔

میرے ملازم کب کے جا پکے تھے اور میں اپنی دکان کا شریخی پچ کر کے ایک تھنائی تھنائی کر کے اپنا سفر نامہ "خانہ بدوش" لکھ رہا تھا اور میرے سامنے یونانی دیومالا کی انسائیکلو پیڈیا کھلی پڑی تھی اور میں اس کے حوالے اپنے سفر نامے میں شامل کر رہا تھا۔

میں یونانی دیومالا کے سمندر انجمن میں ایک ترک جہاز پر نیپلز کی جانب سفر کر رہا تھا۔ ہر سو خاموشی تھی اور میں اطمینان سے گومنڈی میں بیٹھا یونانی دیومالا کی ایک روح پر سوار اسکھن سمندر کے جادوی جزیروں میں اُتر رہا تھا۔ اوڈیسیس کے ہمراہ "سہری کھال" کی تلاش میں سفر کر رہا تھا۔ ابھی جادوگر یوں کا وہ جزیرہ گزار تھا جس میں آباد پر کشش بدنوں اور آوانزوں والی جادوگریاں ماحول کو اپنے گیت سنا کر سوکر لیتی تھیں اور وہ اپنے چہازوں سے چھلانگ لگا کر ان تک چکتے ہیں اور ان سے ہم آغوش ہوتے ہی موت کے من میں چلے جاتے تھے۔

میرے کافیوں میں "موگ پھلی" ہے۔ گرما گرم جبے کی صدائی کی بجائے سائرز کے حراج گزگز گیت اُتر رہے تھے۔

جائیے روی تہذیب کے بکھر راضی کی یادگاریں ہیں۔ تو یہ تہذیب بھی اپنے روم رہوڑا سکندریہ، ہرات اور رنائے سمیت سر گنوں ہو گئی۔ اس تہذیب نے چند عیسائیوں کو شیروں کے آگے ڈال کر یہ سمجھ لیا کہ شاید یوں ان کا زوال رُک جائے گا پر ایسا نہ ہوا۔

مجھے کچھ کچھ یاد پڑتا ہے کہ ان پر اسرار صاحب کا نام سعید تھا اور وہ شرقور جانے والی سرک کے کنارے ایک دیرانے میں چند ایکڑ زمین گھیرے۔ چوروں اور ڈاکوؤں سے بچاؤ کی خاطر اس زمین کے گروہ بیوار تعمیر کر کے اس میں بکھل چھوڑے رہائش رکھتے تھے۔ وہاں ان کے کھیت اور تالاب تھے۔ بچلدار و رخت اور دودھ دینے والے جانور تھے اور اس تدریجی ماحول میں ان کے پنج دشیوں کی مانند قلیلیں بھرتے پھرتے تھے کہ سعید صاحب انہیں خود تعلیم دیتے تھے۔ سکول نہ بھیتھ تھا تاکہ وہ روایتی تعلیم سے آزاد ہو کر اپنی سوچ کے مطابق زندگی گزار سکیں۔ مجھے بعد میں اپنی بیگم کے ہمراہ ان کے اس نیم تہذیب یافتہ چنگل ٹھکانے میں جانے کا اتفاق ہوا اور میرے پنج باغی ہو گئے کہ آزاد ماحول میں کیوں نہیں رہتے۔ سعید صاحب اور ان کی بیگم نے۔ شکر ہے کہ وہ نکاح پر یقین رکھتے تھے۔ ہمیں اپنے تالاب میں سے بکڑی جانے والی مچھلیاں اور ادھر ادھر گھومتی کچھ مرغیوں میں سے چند ایک مرغیاں اور اپنے کھیت کی بیڑیاں خوراک کے طور پر پیش کیں۔

سعید صاحب جب اس سر دشام میں جب کہ گولمنڈی کے بازاروں میں ایک سرو خاموشی کا راجح تھا۔ ان کی گنگو کے دروان آگ تاپے خاک روپ چس کا آخری سگریٹ پی کر چلے گئے اور موگ پھلی والا بھی کب کا اپنا تھیلہ دھکیتا ہوا گھر لوٹ چکا تھا۔ اور تب وہ اپنی عجیب اور یکطرنہ منطق پیش کرتے حضرت ابراہیم سے شروع ہو کر آخر تک ہم تک یعنی ہم مسلمانوں تک آگئے اور میں نے دم روک لیا اور اب یہ بھٹکے اور بھٹکے ہوئے حضرت جانے کیا گل کھلا گئیں گے۔

یہاں بھی انہوں نے وہی گل کھلانے جو پہلے کھلاتے چلے آئے تھے۔

آپ کو توبہ علم ہے کہ ان زمانوں میں پوری متمن دنیا میں سب سے زیادہ تہذیب یافتہ علم دوست بہادر اور حس جمال رکھنے والی دو سلطنتیں تھیں۔ ایک روی اور دوسری ایرانی۔ روم کے زوال کے بعد یہ کافنیخان کا آباد کردہ شہر قسطنطینیہ تھا تھے، دوسرا روم کہا گیا۔ یہ بازنطائن سلطنت تھی جس کے عروج میں آیا صونیہ ایسا فن تعمیر کا ایک جو جہہ ظہور میں آیا اور لوگوں نے کہا کہ یہ

لیکن اس کے دل پر قفل لگ پکھے تھے جو محل نہ سکتے تھے۔

اس کا کہنا تھا کہ دنیا کے عظیم ترین مذہب... یہودی ایسا سیت اور اسلام جب آئے تو دنیا بود و باش، علم سائنس، فن تعمیر ادب، فلسفہ اور سوچ کے حوالے سے عروج پر تھی۔ اور اس عروج کو مذہب نے زوال میں بدل دیا۔

بابل اور نیوا کی عظیم الشان تہذیب۔ جہاں حروف ہجی ایجاد ہوئے اور جہاں مشی کی تختیوں کی صورت میں ستمائیں لکھی گئیں۔ کہیں بابل کے مغلن باغ ہیں اور کہیں اس کے بلند دروازے۔ عالی شان رہائش گاہیں اور سکاہیں اور مشتوں تاجر جن کے تجارتی جہاز دور درواز کے سمندروں میں جاتے تھے۔ ایسی سپاہ جو اپنی رخبوں پر سوار دنیا کو زیر کر سکتی تھی۔ یہاں حضرت ابراہیم آئے اور اپنے باپ آذر سے بخاوت کر کے بتوں کو توڑا لانا اور تو حیدر کی دعوت دی۔

بابل اور نیوا زوال کا شکار ہوئے۔ بکھر ہو گئے۔

چھر قدیم مصر کی شان و شوکت اور جاہ و جلال۔ ان کے محاذات اور عظیم معدہ اہرام۔ فن سنگ تراشی اور مصوری۔ آج کے نیویارک اور ٹوکیو سے کہیں بڑھ کر متمن اور پر شکوہ شہر۔ اور یہ تہذیب چند برس نہیں تقریباً ایک ہزار برس کے عرصے پر محیط رہی۔ دنیا کی کوئی اور تہذیب ایکانہ تھی اور نہ ہوئی جو اتنے طویل عرصے تک قائم رہی۔ آج بھی سائنس و ان اور محقق نہ اہرام کی حقیقت جان سکے ہیں اور نہ ان کی تعمیر کی گتھی سلسلہ کے ہیں۔ کہاں اور اب سبل کے معبدوں کے ستون کیسے ایجاد کیے گئے اور زیر زمین مقابر کیے وہ جو دیں آئے۔ اور وہاں حضرت موسیٰ کا نزول ہو گیا۔ قدیم مصر اور اس کی تہذیب زوال میں چلے گئے۔

اور اب ہم حضرت عیسیٰ کے زمانوں میں آ جاتے ہیں۔

اپریلِ روم نصف دنیا پر حکمران ہے۔ روم ایک طرح سے یونانی تہذیب کا ہی ایک پھیلا ڈھا۔ بیت اللہم اور نزر تھے۔ آج کا فلسطین رویوں کی سلطنت کا ہی سینکڑوں میں سے ایک صوبہ تھا۔ برطانیہ سے شروع ہو کر۔ پورا یورپ۔ افریقہ اور مشرق وسطیٰ کا کوئی اعلاق تھا جو ان کے تسلط میں نہ تھا۔ اور ان زمانوں کی اس نصف متمن دنیا میں کوئی ایسا خطہ ہے۔ کوئی ایک گوشہ ہے جہاں ان کی پر شکوہ تہذیب کے آثار۔ آج بھی اجڑے ہوئے محلات۔ معبدوں کھلیوں کے شینڈیم اور بانات کی صورت میں نہ ملتے ہوں۔ ہپا نیز فرانس، مراکلینان، اردن، مصر، ترکی۔ کہیں بھی چلے

کے طور پر آپ لوگ اٹھا کر لے گئے اور جب اس کی ملکیت پر چکرا ہونے لگا تو اس کا آسان حل یہ تلاش کیا گیا کہ اس کے لکڑے نکلے کر کے فاتحین میں تقسیم کروئے گے اور آپ نے اسے انصاف اور مساوات قرار دے کر خوب فخر کیا۔ یہ اسی طرح ہے جیسے مونالیزا کی تصویر کو کاٹ کر برادر میں تقسیم کر دیا جائے اور اس پر فخر کیا جائے۔

سعید صاحب ایک راہ پر چل نکلے تھے اور اسے ہی صراحت مستقیم سمجھتے تھے۔ اپنے نقطہ نظر میں ایک قسم کے بنیاد پرست ہو چکے تھے اس لیے ان کے ساتھ بحث نہیں کی جا سکتی تھی۔ جیسے ایک خود کش حلہ آور سے بحث نہیں کی جا سکتی کہ اس مل میں معصوم مسلمان لوگ ہلاک ہو جائیں گے تو آپ بحث میں کیسے جائیں گے۔ میں نے کچھ دعا صاحت کرنی چاہی کہ باطل اور نینوا کی تہذیب اگر کھنڈر ہوئی تو اس میں کسی کا دوش نہ تھا، عروج کی آخری سیڑھی آجائے تو پھر اگلا قدم زوال میں ہی گرتا ہے اور بھی قانونی قدرت ہے۔ حضرت موسیٰ کے بعد بھی سیٹکروں پر رسول تک فرعون آتے رہے اور مصری تہذیب دنیا بھر میں یکتا اور منفرد رہی۔ بلکہ تمام عظیم معبد اور محلات اور سامنی ترقی حضرت موسیٰ کے بعد کے زمانوں میں ہوئی۔ حضرت عیسیٰ بھی روی تہذیب کے انحطاط کا سبب نہ بنے کہ اس کی جڑیں پہلے سے ہی کھو چکی ہو چکی تھیں اور ان کا درود نہ بھی ہوتا تو بھی اس کا قدرتی زوال ناگزیر تھا۔ اسی طور بازنطائن اور ایران کے بھی آخری دن آچکے تھے اور ان کی جانی کے ہم ذمہ دار نہ تھے۔ ذرا یہ بھی تو غور کیجیے کہ ان مذاہب کے ظہور کے حد تے نسل انسانی کو کیسے کیے شاندار نہ مانے نصیب ہوئے۔ حضرت سلیمان اور حضرت داؤد ایسے بادشاہ نصیب ہوئے جو انسانوں کے علاوہ کل جہان کے پرندوں اور جانوروں پر حکمران کرتے تھے اور گولاکھ ایسے دیو کو ایک غلیل سے زیر کر لیتے تھے۔ عہد حاضر میں دنیا بھر میں جو جگوئے ہوئے ہیں وہ میسا بت کی کرشمہ گری ہے۔ اور بقول آپ کے ہم لوگوں کے سارے گناہ صرف تہذیب انہیں کی بنیاد رکھنے پر ہی معاف کیے جاسکتے ہیں۔ بنو امیہ، عبادی اور مغل اور اسکی توہم لوگوں کے ہی تھے۔ قرطہ، بغداد، دمشق اور شہنشاہ کے دربار میں گیا تھا۔ اس شان سے کہ اس نے فرش پر بچھے بیش قیمت قالین میں سوراخ کر دیتے تھے۔ یہ شان تھی۔ اور ایران کو زیر کرنے کے بعد جب ایک اور قالین جس کی کارگیری اور خوش نہایتی کا آج تک کوئی ٹانی نہیں ہو سکا اور جسے بنت کا قالین کہتے تھے کیونکہ اس پر انسان کے خیال کی بہشت کے سرو و شمن۔ پرندے۔ شہنشاہ اور مل بوئے نقش تھے مال غنیمت

سعید صاحب سر جھکائے نہایت تحمل سے میری باتیں سنتے رہے لیکن میں دیکھ رہا تھا کہ وہ اپنے ”ایران“ پر قائم تھے۔ انہیں در غلایا نہیں جاسکتا تھا۔

عمارت اہرام مصر سے بڑھ کر شاندار اور پر شکوہ ہے۔ ماہر تعمیر آج تک حریت میں چلے جاتے ہیں کہ آخراً تا براہ آسمانی گنبد ہزاروں برس گزرنے کے باوجود چند ستونوں کے سہارے کیسے قائم ہے۔ بازنطینی ہنرمندی اتنے کمال کی تھی کہ جب مسجد قرطہ کی محراب کو دنیا بھر میں منفرد اور پرکشش تعمیر کرنے کے بارے میں سوچا گیا تو اس کے لیے بازنطینی عیسائی کارگیر آئے اور یہ دھن کا موز یک یعنی چھوٹے پتھروں سے زیبا کش کا کام آج بھی آپ کو در طرزِ حریت میں ڈال دیتا ہے۔ جی ہاں مسجد قرطہ کا سب سے خوبصورت حصہ بازنطائن کے عیسائی ہنرمندوں کا کمال فی ہے۔ اور ان کے برابر میں بقول آپ کے کچھ گوئے بھی تھے۔ اہل عجم بھی تھے۔ دار اسائز کے خسرہ اور نو شیر وال کا ایران بھی تھا جس کی عسکری قوت ایسی تھی کہ انہوں نے یونان کے دارالسلطنت ایکھنر کو فتح کر کے اُسے جلا کر راکھ کر دیا تھا۔ سکندر را وہر ہماری جانب تو یونی ٹشل کے طور پر آگیا تھا درندہ وہ تو صرف اور صرف ایرانیوں سے یونانیوں کی تو چین کا بدلہ لینے کے لیے گھر سے نکلا تھا۔ اور تب ایران کا دارالسلطنت پر پاس یونانیوں کے ایکھنر سے کہیں بڑھ کر شاندار اور پر شکوہ تھا جسے سکندر عظیم کی ایک رقصہ تھا ایس نے آگ کا دادی تھی۔ آج بھی پس پاس کے کھنڈر گواہی دیتے ہیں کہ روئے زمین پر ایسی تہذیب کم ہی ابھری ہوئی۔ ان ایرانیوں کی وسیع سلطنت گندھارا اور ملتان تک پہنچیں ہوئی تھی۔ وہ تہذیب و تمدن اسلامی، فن تعمیر میں ایسے یکتا تھے کہ یونان کو بھی احساس کتری میں جتنا کرتے تھے۔

”ایسی عظیم تہذیب کا آپ لوگوں نے کیا اختر کیا؟“

”ہم لوگوں نے۔“

”جی ہاں۔ آپ لوگوں نے۔“

”ہم مسلمانوں نے؟“

”جی ہاں۔ آپ نے۔ آپ آج بھی فخر کرتے ہیں کہ ہمارا ایک سالا را پانیزہ یونیکیتا ہوا ایرانی شہنشاہ کے دربار میں گیا تھا۔ اس شان سے کہ اس نے فرش پر بچھے بیش قیمت قالین میں سوراخ کر دیتے تھے۔ یہ شان تھی۔ اور ایران کو زیر کرنے کے بعد جب ایک اور قالین جس کی کارگیری اور خوش نہایتی کا آج تک کوئی ٹانی نہیں ہو سکا اور جسے بنت کا قالین کہتے تھے کیونکہ اس پر انسان کی بہشت کے سرو و شمن۔ پرندے۔ شہنشاہ اور مل بوئے نقش تھے مال غنیمت

برٹشگی کے باعث ہوگا۔ تو وہ ساتھی کوہ نور نہایت اطمینان اور گھرے یقین کے ساتھ کہنے لگا ”تارڑ صاحب... یہ تو دوز آخ رفت پتہ چلے گا کہ فرشتے کے گز مارتے ہیں۔ مجھے یا آپ کو“  
تو ہر شخص یہی یقین رکھتا ہے کہ گز مجھے نہیں، مجھے سے اختلاف رکھنے والے عقیدے کے  
شخص کو مارے جائیں گے..

میں نے ایک تیس برس پیشتر کی سرورات کا قصہ اگر آپ کو سنایا ہے اور اس کی تفصیل  
میں چلا گیا ہوں تو صرف اس لیے کہ ان قدیم تہذیبوں کی شانداری دیکھ کر مجھے وہ سعید صاحب  
بے طرح یاد آئے۔ اپنے آپ کا ایک تابوت کے ڈھنک پر پہچانتے ہوئے۔ قدیم بالل، نیوا، سما،  
ایران، یونان، روم کے نقش اور آثار دیکھتے ہوئے۔ مجھے وہ سعید صاحب بہت یاد آئے۔ جو میرا  
ایمان ہے کہ اگر فوت ہوچکے ہیں تو جہنم کے کسی بہر کے ہوئے گوشے میں اپنی سوچ کی پاداش میں  
جل رہے ہوں گے۔ تو میں ان چہانوں میں داخل ہوتا ہوں جو اس سرديگی رات میں سعید صاحب  
نے یاں کیے تھے۔ اور ان کے زوال کا ذمہ دار نہب کو ختم یا تھا۔ میں ان تہذیبوں کو ایک اکٹا  
دینے والی تفصیل کے ساتھ یہاں کرتا ہوں۔ آپ پر لازمی نہیں کہ آپ یہ تفصیل دل پر جرجر کے  
پڑھیں۔ اگر آپ کو فون لطیف اور تہذیب کے ارتقاء سے چندال رچنی نہیں ہے تو بے شک بیزار ہو  
کر زور پلٹتے جائیں۔ اور جب یہ پیان اختتام کو پہنچتے ہب اطمینان کا سانس لیں۔  
یہ ایک... میں اقرار کرتا ہوں۔ ایک اکٹا دینے والی تفصیل ہے..

میزرو پالٹن کے گلٹ کا ڈنٹ سے اندر واٹل ہوتے ہی آپ ایک بلند نہیں ہیں جو چھٹ  
تلے آجاتے ہیں جہاں روئی اور یونانی زبانوں کے تراشیدہ متعدد پر شکوہ اور شاندار بھتستے آؤزیں  
ہیں۔ وہ تو ظاہر ہے خاموش ہیں کچھ بیان نہیں کر سکتے البتہ میوزیم کا یہی آن کی تاریخ اور فنی  
بارکیبوں کے بارے میں بیان کرتے چلتے جاتے ہیں۔ یہاں نہایت شدہ نوادر۔ مجسموں برتوں اور  
مریباں کی آسانی خوبصورتی اور کاریگری کی تفصیل میں کیا جانا کہ آپ کی آنکھیں نہ صرف ان  
عجائب کو بھتی ہیں بلکہ ان کے سامنے پوری یونانی دیوالا کے کردار بھی زندہ ہونے لگتے ہیں۔  
چیزیں میں ان میں سے صرف دو مجسموں کا انتخاب کرتا ہوں جو کسی دیوتا یا شہنشاہ کے نہیں

میں فیصلہ نہ کر پایا کہ ہم دونوں میں سے کون بھٹکا ہوا ہے۔ میں یادہ۔ اور اس مکالے  
کے بعد کون اپنے نقطہ نظر پر قائم رہتا ہے۔ وہ میں۔  
جب وہ اس گفتگو کے دوران متعدد بار ”آپ لوگ“ کہہ چکے اور میں نے پوچھا  
کہ ہم مسلمانوں نے۔ اور انہوں نے اثبات میں سرہاد دیا تو میں نے پوچھا ”تو آپ مسلمان  
نہیں ہیں؟“

”میں ایک مسلمان گھرانے میں بیدا ہوا تھا۔“ یہ کہہ کر وہ چپ ہو گئے۔  
”تو پھر آپ مسلمان تو ہیں نا۔“

”یہ طرکرنا کیا ضروری ہے؟۔ میں برصغیر اقرار نہیں کرتا۔ چپ رہتا ہوں کہ آپ  
لوگ ایک مختلف توجیہہ سن کر بھڑک اٹھتے ہیں اور ٹھنڈے دماغ سے جواب نہیں دیتے، خیز اخفا  
لیتے ہیں اور میرے جسموں کو بقول آپ کے جنم درسید کر کے خود جنت کا نکٹ کٹا لیتے ہیں شہید  
اور عازی کہلاتے ہیں۔ آپ کے ساتھ میں نے یہ باتیں صرف اس لیے کہ لی ہیں کہ آپ کی  
تجھیوں کو پڑھ کر میں نے محضوں کیا کہ آپ میں اتنا حوصلہ اور فراخ دلی ہے کہ آپ مجھے سن لیں  
گے۔ بھڑک کر مجھے لااؤں کے حوالے نہیں کر دیں گے۔“

سعید صاحب شاید تیس برس پیشتر ایک سرداشام کی سرداشامی میں میری دکان کے ادھ  
کھلے شتر کے نیچے سے ہو کر اندر آئے تھے۔ اور میں صرف ایک باران کے ہاں شرپور کے راستے  
میں واقع ان کے نہم دھنیا نیسرے پر گیا تھا اور اس کے بعد مجھے کچھ علم نہیں کہ وہ زندہ بھی ہیں یا  
نہیں۔ اگر ہیں تو کہاں ہیں اور اگر فوت ہوچکے ہیں تو یقیناً وہ جہنم کی آگ کے سب سے زیادہ جلنے  
والے ایندھن ہوں گے اور اس ایندھن کو فرشتے گز مار رہے ہوں گے۔

اس گز مارنے سے یاد آیا کہ میری کوہ نور یوں کے ایک نہایت ہی قریبی اور بہت عزیز  
ساتھی اور ایک نیس انسان سے۔ جن کا عقیدہ ذرا مختلف اور میری نظر میں بھٹکا ہوا تھا میں نے ایک  
شب سنویک کی برفوں میں مجھہ ہوتے ہوئے کہا تھا کہ یار تم اتنے نیس شخص ہو اور مجھے صرف یہ  
افسوں ہے کہ ہم لوگ تو براہ راست جنت میں چلے جائیں گے اور تمہیں فرشتے دوزخ میں ڈال کر  
گز مار رہے ہوں گے۔ تم اتنے اچھے انسان ہو کر تمہارے ساتھ ایسا نہیں ہونا چاہیے لیکن تمہاری

ایسی خواب گاہوں میں تادیر ٹھہرنا مناسب نہیں ہوتا۔ کیا جانے کب کوئی منتظر آتش  
نشاں پھٹ جائے اور لا و آپ کو بھی راکھ کر کے اس میں دفن کروے۔ ویسے دفن کر دے تو آپ  
یوں گنماں تو نہ رہیں۔ ہزاروں برس بعد کسی میڑو پالٹن میوزیم میں اس خواب گاہ میں آپ کا  
سوختہ ڈھانچہ بھی آرام کرتا نہماں پر ہو کر۔ یہ کوئی آوارہ گرد اویب تھا۔ اس خواب گاہ میں زیادہ  
دیر ٹھہر ارہا۔ فرش کے نقش دنگار میں کھویا رہا اور یوں آتش نشاں کے پھٹے کی آواز اور پوچھی آئی  
کے لوگوں کی چیخ و پیکار بھی نہ سن سکا اور بے خوفن ہو گیا۔ اس کے نام کا علم نہیں ہوسکا۔ سناء  
بہت مشکل تھا۔

ویسے میں نے اپنی آنکھوں سے دسودیکس کے آتش نشاں کو پھٹے دیکھا ہے۔ اُس کو  
لا دا اگلتے دیکھا ہے۔

رات کا وقت تھا۔ آس پاس کا سمندر اتحاد تاریکی میں ڈبا ہوا تھا۔ ہمارا جہاز ”اکڈنیز“  
سلی کی تھکنے پیس سے گزر رہا تھا اور دنوں جانب ہبہب چٹاؤں کے ساتھ تھے۔ تب تاریکی  
میں سے ایک پہاڑ کی چوٹی سلطنتی دکھائی دی اور پھر اس کے اندر سے چیسے آتش نشاں انار پھوٹ رہے  
ہوں لا دا بلند ہونے لگا۔ جہاز پر سوار عرب مسافروں نے ”النادر، النادر“ کے نغمے لگائے۔ اس  
منظر میں ایک عجیب بیت تھی۔ سمندر میں ہوئے ہوئے سرکتا جہاز اور اس کے عین اوپر ٹھپ  
اندھیرے کے سیاہ کینوں پر آگ کی بارش۔ آنکھوں کو خمرہ کرنی ہوئی پھل جھٹریاں۔ بھی دہاں  
بالکل تاریکی چھا جاتی۔ چپ ہو جاتی اور ایک مختصر و قطعے کے بعد یکدم تاریکی کے پردے کو اناروں  
کی آگ روشن کرنے لگتی۔ اُمان کی جانب چھوٹتے ہوئے لا وے کی آگ روشنی  
پورے عرضے کو روشن کر دیتی۔ مسافروں کے چہرے دکھائی دینے لگتے۔

یہ دی دسودیکس تھا جس نے اس خواب گاہ کو جس کے اندر میں تھائی میں تھا اپنے  
لا وے میں ہزاروں برس پیشتر دفن کر دیا تھا۔

روم اور یونان کو میں نے شتابی سے فارغ کر دیا اور پھر اس سیکشن کا سراغ لگایا جہاں  
آن سے بھی کہیں قدم تہذیب کے آثار تھے۔ ایسی تخلیقی حریمیں نماش پر تھیں جو پانچ چھ ہزار برس

بلکہ عام ہمارے چیزیں گلیوں میں بھکنے والے لوگوں کے ہیں۔ پہلا مجسمہ ایک بوڑھی اور ضعیف  
عورت کا ہے۔ ڈھانی ہزار پیشتر کے سکندر یہ میں بھکنے والی بوڑھی عورت۔ تحکا و اٹ اور ضعف اس کی  
شباهت پر اور بدن میں ایسا کہ وہ جھلکی جا رہی ہے۔ ہاتھ میں تھامی توکری میں کچھ بزریاں اور چند  
مرغیاں ہیں جنہیں فروخت کرنے کی خاطر سے منڈی میں جانا ہے اور وہ جمل نہیں سکتی۔ بے شک  
وہ تہذیب اعلیٰ اور ارفخ تھی لیکن اس بھتی کو دیکھ کر احساس ہوتا ہے کہ تب بھی بندہ مزدور کے  
ادقات سخت بہت تھے۔

دوسرا مجسمہ ”پرده پوش رقصہ“ نام کا ہے۔ سیاہ پتھر سے تراشا ہوا ایک نسوانی بدن جو  
ایک چادر میں ڈھکا ہوا ہے سر سے پاؤں تک۔ روپوش ہے۔ اور اس چادر کی سلوٹیں گویا زندہ  
ہیں۔ حرکت میں ہیں۔ اُس کے اندر جو بدن ہے اُس کے ہر سانس سے چادر میں سلوٹ پڑتی  
ہے۔ اور اُس کے اندر جو روپوش بدن تحرک میں ہے وہ یوں چادر میں غایاں ہو رہا ہے کہ کچھ دیر  
اپنی توجہ کو بھکنے نہ دیجیے اس سیاہ بھتی پر مرکوز رکھیے تو چادر اور جمل ہو جاتی ہے اور رقصہ کامل کھانا  
بدن بے لباس آپ کے سامنے آ جاتا ہے۔

روی چھٹے میں ایک اور جیرت منتظر تھی۔ پہنچی آئی کا شہر جو دسودیکس کے آتش نشاں  
کے پھٹے سے تکمیل طور پر لا وے میں دفن ہو گیا تھا وہاں کی ایک شاخانہ رہائش گاہ کی ایک خواہا جا پی  
اصلی حالت میں جوں کی توں موجود ہے اور آپ اس کے اندر داخل ہو سکتے ہیں۔ پچھلے ہوئے  
لا وے نے اس خواہا کا کوئی بقیہ شہر کی انداز آگ کی قبر میں دفن کر دیا تھا۔ اور جب ہزاروں برس  
بعد اس شہر کی کھدائی کی گئی تو جیرت انگریز طور پر بالکل مخفوظ تھی۔

تو یہ خواب گاہ اپنی اصلی حالت میں پہنچی آئی کی بجائے نوبارک شہر میں ہے۔  
دیواروں پر اُس عہد کی تصاویر آؤیزاں ہیں جن میں لوگ بھی ہیں اور شہر کی عمارتیں بھی۔ فرش کی  
تریکنی موزیک کے گلزوں سے کی گئی ہے اور یہ ایسا لافریب نقش دنگار والا فرش ہے کہ اس پر قدم  
رکھنے سے گناہ ہوتا ہے۔ میں جب اس خواب گاہوں کی قدامت میں داخل ہوا تو مکسر تھا تھا۔  
چونکہ یہ ایک نیم تاریک کرنے میں قدرے پوچیدہ تھی اس لیے یہ شریاں اس کے وجود سے غافل  
آگے بڑھ جاتے تھے۔ اس کے اندر میں نے ایک سکوت ٹھہر اہوا محسوس کیا جاؤ اس نشاں کے لا وے  
میں دفن ہونے کے بعد اس میں ہزاروں برس تک شہر ارہا۔ سلطنتی راکھ کی ایک مہک موجود تھی۔

دکتے سونے کا ایک تین ہزار برس پرانا زریں جام.. جس پر سونے نے غزال چوکڑیاں بھرتے تھے.. اور ان کے شہری سینگ جام سے باہر آتے تھے.. وہ کیسے لوگ تھے جو ایسے شہری جاموں میں چھلکتی آگ کے گھونٹ بھرتے ہوں گے.. سخت پس ماندہ اور تہذیب سے بے بہرہ لوگ ہوں گے.. یہاں ایک ساسانی بادشاہ کا چاندی میں ڈھلا ہوا ذہنی ہزار برس پیشتر ڈھالا ہوا ایک پر بیت ایسا مجسہ ہے کہ اسے دریک دیکھیے تو سرگوں ہونے کو جی چاہتا ہے.. اس کے چہرے پر ایسا جلال اور بیت ہے..

ایک شیرین شخص کا مجسہ ہے.. بڑی بڑی آنکھوں والا جو سر سے کی کثرت سے سیاہ ہو رہی ہیں.. گفتگو یا لے بالوں اور گھنی واڑی والا اور یہابھی صرف پانچ ہزار سال پیشتر بنداد کے نواحی میں اسار کے مشہور زمانہ شہر میں زندگی برکرتا تھا..

ایک شیر ہے.. نرود کے زمانوں کا.. بر انسان کا ہے.. پانچ نانکیں ہیں اور پر پھیلاتے کھڑا ہے جیسے پرواز کر جانے کو ہے.. کیا یہ نرود کی خدا تھی..

یہاں ایک پرندے کے نر والادیتا بھی بر اجانب ہے جو پر پھیلاتے ہوئے ہے..

اگرچہ اسیر یا کی حکمرانی اُن زمانوں میں کل تہذیب یافتہ دنیا پر تھی لیکن اُس کا مرکز شمالی عراق میں تیل کے شہر سول کی قربت میں شہر نرود تھا.. اور یہ دیوتا پرندہ نرود شہر کے ایک شاہی محل کے باہر اسے بلااؤں سے گفتوظ رکھنے کی خاطر پہرا دیا کرتا تھا..

اب یہاں نیویارک میں بیکار بیٹھا انگلیاں ٹھکارتا ہے.. یہاں اس کی دال نہیں گلتی کہ یہاں اس سے بھی بڑے زرد شیطان کا راج ہے..

لیکن اس سیکشن میں بقول میر نیازی.. جس نے میرے دل کو.. دو دیا اُس ٹھکل کو میں نے بھلا کیا ہے.. تو وہ ٹھکل بابل کے ایک شیر کی تھی جو بھوتی نہیں.. دُم سیدھی کیسے دھاڑتا ہوا.. بڑی بڑی آنکھوں اور دانتوں کے ساتھ.. اسی متفص اور خوش نظر نیلی اینٹوں سے ہاہا جواپنے لئا کی تھی تھیں..

ایک آنکھوں کا مام تھا.. اینٹوں میں سے ابھارا ہوا شیر کا نقش تھا.. اور یہ آنکھوں نیلا شیر کہاں ہوا کرتا تھا؟

شہر بابل میں.. وہاں کے بائیوں کے لیے جو ایک تفریخ گا، تمیر کی گئی تھی موجود میں

پیشتر جو دو میں آئی تھیں.. اور انہوں نے آج کی دنیا کے پس ماندہ علاقوں میں جنم لیا تھا.. ایران عراق اشامِ ترکی اور دریائے سندھ کے کناروں پر پاکستان میں.. انہی خطوں نے انسانی تمدن کی اولین بنیاد رکھی تھی.. جروف تھی.. مجسمہ سازی.. زراعت.. فن تعمیر اور وہ سب کچھ جو انسان کو ایک جانور سے ممتاز کرتا ہے اُسے اشرف الحلقات بتاتا ہے وہ سب کچھ انہی خطوں کے باسیوں کے میزبان ہے.. اور آج یہی خطے نفرت اور جنگ کا شکار ہیں.. مغرب کی جانب سے اکثریہ آوازِ اٹھتی ہے کہ ہم اپنی تہذیب کا دفاع کر رہے ہیں.. ان لوگوں کو تہذیب سے روشناس کردار ہے ہیں.. یہ شہنشہ لاگ جو جمہوریت سے واقع نہیں.. یہ دہشت گرد..

میرا خیال ہے بلکہ مجھے یقین ہے کہ آئندہ چند برسوں میں یورپ اور امریکہ کے علاشب گھروں میں.. شاید میزدہ پائلٹن میوزیم میں بھی کچھ گرانقدر اضافے ہوں گے.. بابل شہر کے دروازوں میں سے کوئی ایک.. اُس کے متعلق باغوں کا کوئی ایک شہر.. کوئی جو ہزار برس پر اتنا منتش مرجان.. کوئی شراب کا شاہی جام.. نرود کے محل کا کوئی ستون.. خیوا کا کوئی شہانہ گھر.. ہارون الرشید کے عہد کے لہاوے.. الف لیلے کی کوئی کہانی.. بتوانیہ کے کسی محل کی زیبائش آئندہ چند برسوں میں نہائش پر ہوں گے کہ امریکی حلے کے بعد بنداد کا بے مثال میوزیم لوٹ لیا گیا تھا.. امریکی فوجی اس لوٹ مار کے خاموش تماشائی تھے.. وہ لوٹا گیا انسانی تہذیب کے ارتقاء کا اٹیں خزانہ بھی تک اوچل ہے.. ذرا دھیرے دھیرے دل میں برس بعد ظاہر ہو گا اور وہیں بغداد نہ جائے گا.. یہیں کہیں مغرب یا امریکہ میں نہائش پر ہو گا..

اس قدیم ترین تہذیب کے سیکشن میں مجھے ایک گھرے نے متوجہ کیا.. پانی کا ایک گھڑا کچی مٹی کا.. جو جو ہزار برس پیشتر کی سو ہنچی کمباران نے بنا لیا تھا اور کہیں ایران کے قرب و جوار میں یاد ریائے سندھ کے کناروں پر بنایا تھا.. اس کی مٹی کی رنگت و نی تھی جو آج بھی مجررات اور بہاولپور کے کمباروں کے چاکوں سے اترتے والے گھروں کی ہوتی ہے.. ان پر نہش بھی دینے تھی تھے جو ”بہاؤ“ کی پلکی اپنے گھروں پر ایک ٹھنی سے الیکٹی تھی اور پاروٹی کے پنڈے پر بنا تھی.. یہ طے ہے کہ اس گھرے کے سہارے جو ہزار برس قبل نہ کسی سوتی نے اور نہ پاروٹی نے.. نہ چتاب اور نہ سرستی پار کیا.. ورنہ یہ گھڑا آج نیویارک میں کا ہے کو ہوتا.. ان دریاؤں میں مغل

چکا ہوتا..

ہے۔ کیا آج سے بڑاروں برس بعد آج کانیویارک لندن پریس یاٹو کیوں بھی کسی آئندہ کی تہذیب کے شہر میں کسی میرد پالٹن میوزیم میں نمائش پر ہوگا اور اپنے دھڑ کئے اور تہذیب یافت ہونے کی گواہی دے گا۔

اور ان شہروں کے کھنڈروں سے کیا برآمد ہوگا۔ اگر ان کے کھنڈر دریافت ہو گئے تو۔ سوائے حرصِ لاٹھ اور منافقت کے۔ پیسے کی ہوں کے۔ اور چند عمارتوں کے اور وہ بھی ایسی کہ محض دو چہاروں کے نگرانے سے منہدم ہو جائیں۔ مشینوں کے آلات کے۔ اور کیا برآمد ہوگا۔ کوئی لا ہور کوئی پشاور بھی برآمد ہوگا۔ تو کیا ان کے کھنڈروں سے نفرت اور تعصّب کے۔ اور چند زمگ آلوں چہاروں کے۔ کچھ اور بھی برآمد ہوگا۔ البتہ یہ قوی امکان ہے کہ آئندہ زمانوں کے لوگ شاید ہر پڑپ مونہنگوڑا رہ مہر گڑھ ٹیکسلا اور تخت بائی کے کھنڈروں کو دوبارہ دریافت کر لیں اور ہم انہی کے حوالے سے بیچانے جائیں اور ہماری کچھ عزت رہ جائے۔ البتہ وہ ایک مخفیہ میں ضرور پڑ جائیں گے کہ اپنے حیرت بھرے شہر بنانے والے اور مخفیوں کے لیے ایسا ذوق جمال رکھنے والے لوگوں کو بعد میں کیا ہوا۔ درمیان کے بڑاروں برسوں میں یہ لوگ کیا کرتے رہے۔

کیا وہ شخص سعید نام کا۔ اگر اس کا ہم بھی تھا۔ کیج کہتا تھا کہ تہذیب نے ان تہذیبوں کو ملایا میٹ کر دیا اور اس کے بدالے میں صرف نفرت اور تعصّب کو فروغ دیا۔ اور یوں ہم تاریکی میں بچے گئے۔ اسے کیا ضرورت تھی کہ ایک بہر درات میں وکان کے گردے ہوئے شتر میں سے جھک کر اندر رواٹ ہو جاتا اور میرے طے شدہ نظریات کوٹھیں پہنچا کر مجھے بھی برگشتہ کرنے کی کوشش کرتا۔ شک شہبے میں بھتا کر دیتا۔ کیا ضرورت تھی۔

میرا ایمان ہے کہ وہ ایک بھکا ہوا شخص تھا اور اسے یوں کھلے عام گھومنے کی اجازت نہیں ہوئی چاہیے تھی تاکہ وہ معاشرے میں انتشار نہ پھیلا سکے۔ اس کا اصل گھر زندگی امراض کا کوئی کلینک ہوتا چاہیے تھا جہاں وہ دل کھول کر اس قسم کے پاگل بن کا اظہار کرے اور کسی کے نظریات پر اثر انداز نہ ہو۔ اور اس کا اصل شکھانہ تو جنم ہے لیکن شاید اس کی آگ بھی ایسی بے راہر داور برگشتہ روح کو قبول کرنے سے انکار ہو جائے۔

تہذیب اور تاریخ دراصل جڑواں بہنیں ہیں جن کا آپس میں سوکوں ایسا سلوک ہے اور وہ کبھی ایک دسرے کو معاف نہیں کرتی۔

کرنے کے لیے یہ اس کے راستے میں آؤ دینا تھا۔ اور ہم ترین دروازے ”اشتر گیٹ“ کے نواح میں تھا۔ یہ ”اشتر گیٹ“ نقیر کردہ آج بھی برلن کے میوزیم میں سر بلند ہے۔ میں نے تباہے نہیں دیکھا تھا اور جب اگلے برس جرمن حکومت نے مجھے پاکستانی نژادی کے لیے خصوصی دعوت نامہ روانہ کیا اور میرے ناول ”راکھ“ کے کچھ باب جرمن زبان میں ترجمہ کر کے مجھے ایک محفل میں مدعو کیا تو برلن میں مدعو کیا اور تباہ میں نے یہ اشتر گیٹ دیکھا۔ اور اس کی بلندی اور صفائی نے عبد حاضر کی تہذیب کو تحریر کر کے رکھ دیا۔

بابل کا شہر۔ جہاں سکندر را عظیم ملکان کے آس پاس ایک قلعے کی دیوار پر جڑھتے ہوئے گھائل ہوا تھا اور وہ اسی گھاؤ کی تاب نہ لاتے ہوئے اس شہر میں آ کر دم توڑ گیا تھا اور وہیں کہیں دفن تھا۔ اگر چہ روایت یہ بھی ہے کہ اسے کسی گنائم مقام پر دفن کیا گیا تھا۔ استنبول کے ایک عجائب گھر میں سکندر را عظیم کا ایک تابوت میں نے بھی دیکھا ہے۔

بابل۔ قدیم ترین حکایتوں اور داستانوں کا شہر۔ جہاں سے یہود نکالے گئے اور وہ آج بھی نیویارک میں ہوں یا اس ایمیب میں اپنے بابل نے نکالے جانے کا نوجہ بیان کرتے ہیں۔ عیسائی حضرات ”بائی دسے پور آف بینی لان“ کے گیت الاضحی ہیں اور ہم لوگ اس شہر کے محرومیں ایسے گرفتار ہیں کہ بخاک کی بیٹیاں اپنے باپ کو بابل کے نام سے پکارتی ہیں۔ بابل دادیہڑا اور بابل کی گلیاں ہمارے لوک گیتوں کی گونئی میں ہے۔ اور ہم صرف بابل کو ہی نہیں نیزو کو بھی یاد کرتے ہیں۔ یعنی بے ایمان تو رے نیوازندیا نہ ہے وغیرہ۔

کہا جاتا تھا کہ بابل۔ بے بی لان۔ عراق کے صحراءوں کے کیوس پر سفید سرخ زردا در خاص طور پر نیلے رنگوں کی ایک تصویر شہر تھا۔ یہ رنگ اُن ایٹیوں کے تھے جو نواح میں واقع ہمیں میں پکائی جاتی تھیں اور پھر ان سے اس شہر بے مثال کے دروازے گزر کا ہیں اور معبد تعمیر کے جاتے تھے۔ انہی ایٹیوں کی مصورانہ کار گیری سے وہ شیر اور مختلف جانور تخلیق کیے جاتے تھے جو دروازوں کی محربوں میں سے ابھرتے تھے۔ یہ وہ شہر تھا جس نے انسان کو پڑھنا لکھنا سکھایا۔ مٹی کی تخلیق پر حروف تہجی ترتیب دے کر اولین سکتا ہیں بنا کیں اور ان کے لیے الگ سکرے مخصوص کیے جو کسی بھی کتب خانے کی پہلی کھل تھی۔

بڑاروں برسوں سے اجز چکا بابل اب بھی اس میوزیم میں دھڑ کتا اور تہذیب یافتہ

نیویارک کے ایک میوزیم میں ہیں پروہ بھی نہیں مانے گا اور آپ کو فاتر الحفل جانے گا۔ یہ فرانس چین اور جاپان اتنے حقیقی ہیں۔ فریلک لائیٹ رائٹ جو یوں کہہ جیجے کہ جدید فن تعمیر کا ایک پیغمبر ماں گیا اور جونہ صرف عمارت کا نقش تخلیق کرتا تھا بلکہ اس کے اندر کی آرائش... یہاں تک کہ اس کی میزوں پر رکھے جانے والے جرائد اور کتابیں بھی خود تجویز کرتا تھا۔ اسی فریلک لائیٹ رائٹ نے منے سوئاریاں میں ایک رہائش گاہ ”ملل ہاؤس“ کے نام سے ذیراً اُن کی تھی جو کہ فن تعمیر کا ایک شاہکار ہے۔ اس رہائش گاہ کا لوگ روم بھی جوں کا توں میزروں میں تخلیق کیا گیا ہے۔

اس میوزیم نے جہاں مجھے اپنی زندگی کے سب سے پر کیف اور تخلیقی طور پر یہجان خیز لمحوں سے سرشار کیا دہاں ایک لمحہ ایسا بھی آیا جس نے مجھے نجیده بہت کیا۔ میوزیم کا اسلامی نوادرات کا سیکشن از مر نو تعمیر ہو رہا تھا اور اس کی توسعہ کی جا رہی تھی۔ اس کی نمائش عام ہونے میں بھی کچھ ماہ باقی تھے۔ یہ میرے لیے نیویارک اگلے برس واپس آنے کا کیما معقول بہانہ ہو سکتا تھا۔

میں نے اس بے مثال سرمائے کو اپنی آنکھوں سے تو نہ دیکھا صرف میزروں میں نمائش شدہ نوادرات کے بارے میں جو ایک پانچ چھوٹے صفحات پر مشتمل ایک دیزیز کتاب ہے۔ اس میں شائع شدہ تصویریوں کی صورت دیکھا۔ اس میں ستکنڈوں عجائبات درج ہیں اور میں ان میں سے صرف تین جگوئے بیان کروں گا۔

ایک:- اصفہان کی کسی قدیم مسجد کی نیلی اینٹوں سے ترتیب شدہ ایک ایسی محراب جو آسمان سے اتری ہوئی لگتی تھی۔ اس کی نیلاہت میں ایسا کمال۔ ایسا سحر تھا۔

دوسرے:- بیجا پور کے کسی مصور کی ایک منی اپجر تصویر ”ایک نصوی کی پورٹریٹ۔ ایک افونی شخص۔ کانوں میں بالے۔ بدن کے گرداؤں کا البارہ کہ۔ سو ف سے نصوی۔“ انکیں سیٹے اور اس کی بے اختیاری کے آگے ایک سکول دھرا ہے جس پر ”یا محمد۔ نبی ہاشم کے سردار۔“ میں تھے سے ہو درد کا طالب ہوں، ”نقش ہے۔“

اور تیسرا بھوپے بھی ایک مختار اپنی تصویر ہے۔ ”پرندوں کا اجتماع“ اور یہ تصویر غاہر ہے فرید الدین عطار کی کتاب ”منطق الطیر“ کی ترجمانی کرتی ہے۔ یہ کتاب میری حیات میں ایک

میں نے ابھی کچھ دیر پہلے پہی آئی شہر میں لاوے میں دفن ہو جانے والی ایک ایسی رہائش گاہ کا تذکرہ کیا تھا جو اپنی اصلی حالت میں میزروں میں موجود ہے۔ صرف یہی ایک رہائش گاہ جوں کی توں موجود نہیں ہے۔ مختلف قوموں اور تمدنیوں کے گھر۔ مکمل حالتوں میں۔ آرائش اور زیبائش سمیت۔ آتشدانوں، فانوسوں اور مجسموں سمیت۔۔۔ جیسے ان کے مکین ابھی کہیں باہر گئے ہیں واپس آئیں گے تو آپ کو اپنے گھر میں۔ کسی ڈرائیک روڈ میں۔ صحن میں بیٹھا دیکھ کر حیران ہوں گے کہ یہ کون ہے جو بلا اجازت اوہر آنکا ہے۔۔۔ مثلاً لائس ڈاؤن ہاؤس انگلستان کا پورا ڈائیکنگ روڈ۔ میز پر نیا ایک کارکری بھی ہوئی۔۔۔ ہر س کی ایک دکان کا بیرونی حصہ اور ہوٹل ڈیٹی ٹسے کا گرینڈ سلیوں، ہسپانوی گھر پاتیوں کے بااغ سمیت اطاالیہ کے ایک ڈیوک کا گھر۔۔۔ وہیں کے ایک نواب کا نوابانہ بیڈ روڈ۔۔۔ بے پائی کے ایک راہب خانے کا صحن۔۔۔ دشک کے کسی نور الدین کا عیناً طرز کا گھر۔ ایک مکمل جاپانی بااغ اور ایک چینی صحن۔۔۔

یہ چینی صحن۔۔۔ سوچو کے شہر میں مچھلیوں کے جال بنانے والے ایک کارگر کے گھر کا صحن ہے۔ جس میں گل بونے بھی ہیں اور آپ اسے ایک بااغ بھی کہہ سکتے ہیں۔۔۔ اس کی چھتیں۔۔۔ جالیاں۔۔۔ پتھر اور سنگریزے یہاں تک کہ پو دے بھی چینی سے لائے گئے اور پھر چینی مہر مندوں نے نیویارک آ کر اسے میزروں کے ایک حصے میں تعمیر کیا۔ اس چینی بااغ کی ایک نارنجی ہیئت بھی ہے کہ یہ امریکہ اور چین کے مابین سب سے پہلا شافتی جادو لہ تھا جو ان زمانوں میں ہوا جب امریکہ چین کا سب سے بڑا دشمن تھا اور چین اسے ایک کانٹھی شیر قرار دے کر طیش والا تار جاتا تھا اور امریکہ کا نام لینے سے بھی ایک معزز چینی کی زبان ناپاک ہو جاتی تھی۔

یہ چینی صحن بھی ایسا ہے کہ آپ اس کے اس اور خاموشی میں پھر دوں بیٹھے سکتے ہیں اور غور کریں تو مگل بولوں اور سنگریزوں کی آوازیں سن سکتے ہیں۔

ایک دیوار پر اور یہاں اس پہلے شافتی جادو لے کی تفصیل ایک تختی پر کندہ ہے۔۔۔ ہم تو ابھی ابھی نیویارک کے گھنے عمارتوں کے جنگل اور اس کے شہریوں کی یا جو ج ماجراج میں سے اندر آئے تھے لیکن کسی بھی شخص کی آنکھوں پر بھی باندہ کریہاں لے آئیے تو وہی کھو لئے پوہ بھی فرانس میں جوگا اور بھی چینی یا شام میں۔ ابے آپ لا کھتا دیلیں دیں کہ آپ تو

اور دوسرا امتحان دو والا ہے جس میں ایک پر جوش طالب علم پر چہ سامنے رکھ کر نہایت ہی تفصیل سے سوالوں کے جواب لکھنا شروع کر دیتا ہے اور جب مُتحن اعلان کرتا ہے کہ صرف دس منٹ باقی رہ گئے ہیں تو وہ اپنی مگن کیفیت میں سے ہر برا کر براہ را جاتا ہے اور اسے احساس ہوتا ہے کہ وہ تو ابھی تک دس سوالوں میں سے صرف دو تین کے جوابات لکھ سکا ہے۔ چنانچہ وہ ہر اس اس ہو کر بقیہ سوالوں کے جواب نہایت مختصر کرتا چلا جاتا ہے تاکہ فیل ہو جانے سے فجع جائے۔

مجھے ابھی ابھی احساس ہوا ہے کہ میں بھی چند نو اور اس کی بے جا تفصیل میں مگن ہو گیا اور بہت سا وقت ضائع کر دیا۔ تو میں فیل ہونے کے ذر سے اپنے بقیہ جواب مختصر کرتا ہوں۔ صرف چیدہ چیدہ تصاویر اور نو اور اس کا تذکرہ اور وہ بھی مختصر کروں گا۔

یورپی شاہکاروں میں ہسپانیہ کے مصور اُل گریکو کی سب سے شہرت یافتہ تصویر ”شرنو لیڈ کا منظر“ بھی یہاں نمائش پر ہے۔ میں اس تصویر میں بیٹھ کیے ہوئے اُس میل کو شاخت کر سکتا تھا جو عربوں نے دریائے تا گوس پر تعمیر کیا تھا اور آج تک موجود ہے۔ یہاں گویا، دلائل کو نہ سمجھ سکتے۔ میر بیوی کی نمائندگی بھی بھر پوری ہے اور وہ نہ بھی ہے جس کی خود قوان کے بدن ضرورت سے زیادہ بھرے بھرے اور شہوت انگیز ہوتے ہیں۔

انگریز مصوروں میں سے جان کا نشیل اور رڑ اپنے کا ایسکی انداز کے زمینی مناظر یعنی لینڈسکپس کے ساتھ موجود ہیں۔

آپ چلتے چلتے کوربٹ کی تصویر ”مورت ایک طوطے کے ساتھ“ دیکھ کر ٹھنک جاتے ہیں کہ کیا ہی خوش بخت طوطا ہے جو ایک نہایت آسودہ برهنہ دوہیا بدن عورت کی انگلیوں پر پھر پھر رہا ہے۔ کاش ہم بھی طوطے ہوتے۔

فرانسیسی مصور ڈیگاس کی پیچان فو خیز بیلے رقصائیں ہیں اور وہ اس میوزیم میں بھی اپنی نزاکت اور کوہنگ کے ساتھ آپ کے سامنے آتی ہیں۔

سیزان کی مشہور تصویر ”تاش کھینچنے والے“ بھی آپ کو روکتی ہے۔ فرانس ہی کمانے بھی۔ اور موڑے بھی۔ جو دونوں مانے ہوئے مصور ہیں اور لینڈسکپ کو گوں میں زندہ کرنے پر قادر ہیں۔

اور اب جگر تھام کے بیٹھو کہ میری باری آئی۔ وسدت فان گوگ۔

منشور کی حیثیت رکھتی ہے اور اس نے مجھے بہت بھکایا ہے۔ صراط مستقیم پر چلتے چلتے اکثر یوں بھکایا ہے کہ ذرا ادھر تو نظر کر دیجہ جو ہماریکے لگی ہے اس کے آخر میں کیا ہے ذرا پرہ کرد اور یہ جو ایک الگ راستہ جدا ہوتا ہے تو ذرا کھوچ کرو کہ یہ کہاں جاتا ہے ذرا بھنک جانے کے مزے بھی تو چکھو۔ یوں میری تقریباً تحریر میں... ہر کتاب میں عطار کے پرندے اُڑتے ہوئے آجاتے ہیں اور میں جس راستے پر چل رہا ہوتا ہوں وہ مجھے ورغلائکر کسی اور منزل کی جانب لے جاتے ہیں۔ خاص طور پر میرا ناول ”بکھرہ“ عطار کے ”منظق الطائر“ کا ایک بخوبی پرتو ہے۔

”پرندوں کا اجتماع“ میری حیات کے منشور کی ترجیحی کرتی ہے۔ یہ تصویر مصور بہزاد کی روایت کی پریوی میں تخلیق کی گئی ہے۔ بہزاد جو آج سے چھ سو برس پیشتر ہاتھ میں اسکی تصویریں بنارہا تھا جن کی نزاکت اور تفصیل بے شک ہی۔ اگرچہ اس نے ”تیورنامہ“ بھی مصور کیا لیکن وہ عام طور پر درباری اور شہنشاہی مناظر کی بجائے عام لوگوں اور قدرتی مناظر کی تصویریں زیادہ پر شوق ہو کر بناتا تھا۔ پرندوں کے اجتماع والی یہ تصویر شاہ عباس کے عہد میں جیب اللہ نما مصورونے اپنے مرشد بہزاد کے رنگ میں بنائی اور کیا خوب بنا۔ عطار کے پرندے روحاںی جھتوں میں.. جو کے متلاشی انسان کی نمائندگی کرتے ہوئے۔ پر ودگار ٹک پہنچنے کے راستے تلاش کرنے والے.. انواع و اقسام کے رنگ رنگ پرندے۔ مور۔ طوطے۔ میل کنٹھ۔ ساریں۔ مرغنا بیاں۔ کبوتر۔ سب کے سب ایک چنان پر راجحان تاجدار نما پرندے کی گفتگو ہر تن گوش ہو کر سن رہے ہیں، روایت کے مطابق یہ پرندہ ما فوق الفطرت علوم سے آشنا ہے۔ عطار کی کتاب میں اسے ”سی مرغ“ کا نام دیا گیا ہے۔ ایک اور روایت کے مطابق رسول اللہ نے اس پرندے کے شکار کی ممانعت فرمائی ہے۔

اب مجھے امتحانوں کے بارے میں کچھ کہتا ہے۔

دوا متحانوں کے بارے میں۔

ایک تو یہ کہ اس طولانی اور تخلیقی تفصیل نے آپ کو بور کر کے آپ کے جبر کا جو امتحان لیا ہے۔ اس کے لیے مدرست خواہ ہوں۔ یا انہی پڑھنے والوں کے لیے ہے جنہوں نے میرا کچھ خاطر کیا اور رنگرے گئے ورنہ مجھے یقین ہے کہ پیشتر تو یہ اور اس پلٹ کر کہیں آگے جا چکے ہوں گے۔ مجھے ان سے بھی کچھ شکایت نہیں اُن کی جگہ اگر میں ہوتا تو میں بھی ایسا ہی کرتا۔

وہ بیو سے ان سرد کے درختوں کے بارے میں کہتا ہے ”تیز و ہوپ سے سلگتے ہوئے ایک منظر میں یہ سرد مجھے سیاہ رنگ کی ایک بوچھاڑ و کھائی دیئے اور ذرا غور کرنا کہ یہ سیاہی ایسی ہے کہا سے کیوس پر اتنا نہایت ہی مشکل ہے۔“

س سانحہ کی دہائی میں جب ہرنو عیت کی کتابیں دن رات پڑھنے کا جون ایک مرض کی صورت اختیار کر گیا تھا۔ اور خیم ترین کتابیں پڑھنا مقصود حیات صرف اس لیے ہو گیا تھا تاکہ درختوں کی محفل میں بیٹھ کر لکھر کیا جائے کہ اچھا۔ مارکس کی ”واس کپیٹل“ کا رالائل کی ”فرنج رویلوشن“ اور ہال نٹسے کی ”وس پوک زر تھا“۔ اور وہ جو صرف وہ جلدیوں پر محیط فریز رکی ”گولڈن بار“ یا یہ ورڈ گین کی آٹھ جلدیوں والی ”ڈیکلائن اینڈ فال آف دے رومن ایپاڑ“ ہے تو یار کیا ہے ابھی کل شام ہی تو قائم کی ہے۔ اور اب عمر کی شام ہو رہی ہے تو یہ اعتراف کرنے میں کچھ جرچ نہیں کہ ان کتابوں کا یہ شر حصہ سر پر سے گز گیا۔ بہت کم پڑے پڑا۔ پر جتنا بھی پڑھا آئندہ حیات میں بہت کام آیا۔

اُن دنوں مصوروں کی حیات پر ہمی ناول نما تحریریں مجھے بہت ہی اشتیاق آور کرتی تھی۔ ان میں فان گوگ کی ”لست فار لاکف“، ”سرفہرست تھی۔“ ماٹکل انجلو کو میں نے ”اُمگونی اینڈ ایکشی“ نکے حوالے سے جانا۔ پال گوگین کو سریت ماہم کے ناول ”موں اینڈ سکس پس“ سے پچانا۔ میرے لیے ایک نجت کم معرفت اپاچ فرانسیسی مصور، هنری تو لوں لاڑک کی زندگی کی تصویریں جو ”مالن روڑ“ میں دکھائی گئی تھیں، مجھے انہوں نے بھی ممتاز کیا۔

لاڑک... بنیادی طور پر طوائفوں کا مصور تھا کہ اُس کی حیات کا یہ شر حصہ انہی بدنام عورتوں کی قربت میں گزر رہا۔ اگرچہ اُس کی شہرت کا سبب وہ عام سے پوشر بھی ہیں جو اُس نے مختلف ناٹکبوں اور قصہوں خانوں کی تشمیر کے لیے بنائے۔

بیان.. میٹرو پالٹن میں اُس کی ایک تصویر ”صوفہ“ نام کی ہے۔

دو بدن فردوش ایک صوفے پر نیم دراز گپ لگا رہی ہیں۔ اس تصویریں گورت کے بدن کی کچھ کشش نہیں ہے بلکہ ایک گناہ بھری اداہی ہے۔ ایک بے روح اور بے رنگ زندگی کی ترجیانی ہے۔ اور یہ دل کو چھولتی ہے۔

ایک ایسا مصور ہے جس کی تصویریوں نے اوائل عمری میں ہی میرے بدن کے کنوار پن میں خواہشوں کے عجیب فتوہ بھر دیئے تھے۔ اب بھی میرا من پسند مصور جو مصور نہ قادر اصل ایک رنگ ریز تھا کہ جو آنکہ بھی اُس کی تصویر پر بھبری رکھی گئی۔ ایک سڑاکیم کے فان گوگ میوزیم کے بعد۔ ایک مدت گزر گئی اور آج پھر میں اُس کی تصویریوں کو دیکھتا تھا تو ایک بیجان میں بنتا ہوتا تھا۔ اُس کا پاگل پن مجھ پر اڑ کرتا تھا۔

بیان اُس کی سیلف پورٹریٹ ہے تکنوں کے ہیئت کے ساتھ۔ وہ اپنے عزیز بھائی لیو کو... فان گوگ اور لیو میں جو الفت اور شدید واپسی کا رشتہ تھا وہ سراسر مشرقی مراج کا تھا۔ وہ اسے کہتا تھا... تمہیں پڑھے ہے کہ میں عظیم انسان کیلیساوں کو پینٹ کرنے کی وجہے عام لوگوں کی آنکھیں پینٹ کرنا پسند کرتا ہوں۔ کیونکہ آنکھوں میں کچھ ایسا ہے جو کلیساوں میں نہیں ہوتا۔ بے شک کلیسا نہایت رعب دار اور سمجھیم ہوتے ہیں۔ لیکن ایک انسان کی روح... بے شک وہ ایک گلیوں میں در بدر ہونے والے مفلس انسان کی روح ہو۔ ایک کلیسا سے زیادہ اہم ہوتی ہے۔

فان گوگ کی یہ پورٹریٹ تکنوں کے ہیئت والی کسی دیوار پر آؤزیں اس نتھی بلکہ ہال کے درمیان میں ایک شینڈ پر ایتادہ تھی صرف اس لیے کہ اسی کیوس کی پشت پر اس نے ایک اور تصویر بھی پینٹ کر دی تھی۔

فان گوگ ایسا حیرت ناک مصور ہے کہ اس نے زمینی مناظر کو کاشیل اور فرزکی ہمانند حقیقت کے قریب جوں کا توں پینٹ نہیں کیا بلکہ ان میں اپنے پاگل پن کے خواب بھر دیئے۔ ”سرد کے درخت“ ایک ایسی ہی تصویر ہے۔ اس میں یہ شجر کے ٹھنک اور آپس میں گھنے ہوئے اور ہوا میں مخمور سیاہ ہریادل سے نچوتے ہوئے وکھائی دیتے ہیں۔ اُن پر جو آسان ہے وہ بھی کیسا متحرک ٹھنڈن گھیریاں کھاتا ہوا نیلا اور سفید آسان ہے۔ یہ تصویر اس نے 1889ء میں پینٹ کی تھی جب کہ وہ اپنی مرضی سے بیٹھ ریے کے پاگل خانے میں داخل ہو چکا تھا۔

ایک پاگل اور وہ بھی فان گوگ ایسا پاگل سرد کے درختوں کو کیسے دیتا ہی دیکھ سکتا ہے جیسا کہ ہم چیزیں عام لوگ دیکھتے ہیں۔ ہم تو سروکو سردگن یا سرد و قد کے حوالے سے ہی دیکھ سکتے ہیں۔

کہنا بینائی کو ایک پینار گنوں کے چھینٹوں سے کیونس پر نمایاں کر دے۔ پکا سو کی بینائی ہوئی۔ جسے میں بہت بار آرٹ کے جرائد میں دیکھے چکا تھا۔ امریکی صحفہ گرٹ روڈ شیں کسی حد تک بد شک اور بے چین کر دینے والی پورٹریٹ ہے۔ شیں ہیرس کی سوسائٹی میں نئے مقصودوں اور ادیبوں کے لیے ایک ہر روز اور رہنمای خصیت تھی۔ ہمینگو کے سفر نامے ”اے مودا سیل فیٹ“ میں شیں کا بہت ذکر ہے۔ جب یہ پورٹریٹ پینٹ کی گئی تو اس کی عمر صرف بیس یوں تھی لیکن پورٹریٹ میں خاصی عمر رسیدہ اور بد شکل لگتی تھی۔ بلکہ اس کی مشاہدت بھی واجہی تھی تو پکا سو سے پوچھا گیا تھا کہ۔ یہ تو شیں نہیں لگتی تو اس نے مسکرا کر کہا تھا۔ وہ لگگی بالآخر!

پکا سو کے بعد تصویر میں تحریر بہت آگے چلی تھی۔ وہ تو پھر ناک منہ یا آنکھیں وغیرہ بنا دیتا تھا پا ہے وہ انہیں اپنے مقام کی بجائے اپنی مرپی کے مطابق کہیں بھی بنادیتا تھا لیکن اس کے بعد جو ماڑوں مصور آئے انہوں نے اتنا تلف کرنا بھی چھوڑ دیا۔ اور اس کے باوجود ان کی تصویروں میں اڑا گیزی ہے، خاص طور پر کانڈسکی۔ پولاک۔ گورکی۔ کونک اور پال گلی کے کیونس حیرت سے بھرے ہیں۔ ہنری مور کے مجسمے بھی اسی قبیل کے ہیں۔

میں یہاں ہنری روسو کی عجیب و غریب غیر قدرتی مگر پرکشش تصویروں کا ضرور ذکر کروں گا۔ ایک ایسا زمانہ آیا کہ پیرس کے مصوروں کو گل بولٹے پینٹ کرنے کا خطہ ہو گیا۔ وہ شہر کے بنا تائی باغوں میں جا کر خاص طور پر شرتی پھولوں، بوٹوں اور پھولوں کی بناؤت اور رنگوں پر غور کرتے اور پھر انہیں اپنی تصویروں کا حصہ بناتے۔ روسو کی پیشتر تصاویر ایسی ہی جنگل کہانیاں ہیں جن میں اجنبی اور تاناؤں پھول کھلتے ہیں۔ اور ان کا جنم اور بناؤت مصور کے موڈ کے مطابق کسی بھی شکل میں ظاہر ہو سکتے ہیں۔ اس کی تصویر ”ایک شیر“ میں بھی ایک عجیب جادوئی جنگل ہے جس کے درمیان میں ایک بہت بڑا لیئر رنگ کا پھول کھلا ہے اور ایک شیر ایک چیتے کو ہڑپ کر رہا ہے۔

یہاں میزروں میں بھی دنیا بھر کے عجائب گھروں کی مانند سیاحدوں کو نکال کر دینے کی خاطر ایک دیجع سو ہنر شاپ ہے جہاں اس میوزیم سے متعلق سینکڑوں یا دیگر ای شیاء فروخت ہوتی ہیں۔ ان میں شاہکار تصویروں کے پرنٹ، کیلندر، پوسٹ کارڈ، مجسمے کی رنگ، بیک اور جانے کیا کیا شامل ہے۔ سیاح بے چارے میوزیم میں ایک دن گزار کر رہا مختوب الہواں ہو چکے ہوتے ہیں

اپنے پاکستان میں اقبال حسین بھی دراصل لاٹرک کا ایک روحانی شاگرد ہے۔ اس کے تسبیح میں پیٹ کرتا ہے۔ اور ہیر امنڈی کی طوال نھوں اور رقا صادوں کو کیونس پر اس انداز میں انتارتا ہے کہ وہ کہ اور سو گواری اور بد نصیبی کی تصویر یہ لگتی ہیں۔ انہیں یہاں خیزاد شہوت کی پنڈیاں نہیں بناتا اور لاٹرک سے برکس یہ اس کا ذاتی تحریر ہے کہ وہ خود ان میں سے ہے۔ وہ اس کی اپنی خالا میں۔ پھوپھیاں اور بہنیں ہیں۔ چنانچہ کہیں کہیں وہ لاٹرک سے زیادہ موثر دکھائی دیتا ہے۔ البتہ کبھی کبھی یہ بناڑ بھی صرف ایک لمحے کے لیے آبھرتا ہے کہ وہ شہرت کی خاطر۔ ان کا۔ اپنے عزیزوں کا۔ احتصال کرتا ہے جو پہلے سے ہی احتصال کی گرفت میں ہیں۔

جو نبی ذہن میں تحریر کاری۔ بدن کو بخیں میں اُبھر کرنا کہیں کان کہیں کا تصور ذہن میں آتا ہے۔ ماڈرن آرٹ کا خیال آتا ہے تو صرف پکا سو کا خیال آتا ہے۔ پکا سو یونی بے راہروں میں ہو گیا تھا۔

وہ زندگی کے ابتدائی ایام میں ایک صراط مستقیم پر چلا تھا۔ میں نے اپنی آنکھوں سے بارسلونا کے شہر میں پکا سو کی بینائی ہوئی وہ پورٹریٹ دیکھی ہیں جو کلاسیکی انداز میں کاملیت کے درجے پر فائز ہیں۔ لیکن پھر وہ بھنک جاتا ہے۔ بے راہرو ہو جاتا ہے۔ کوئی ”بلو ہیر یہ آ جاتا ہے اور وہ روانی مصوری سے بغاوت کر کے اشیاء کو ان کی ظاہری محل میں پینٹ کرنے کی بجائے اپنی مرضی سے شکلیں تقلیل کرنے لگتا ہے۔

لیکن یہ تو پکا سو کا ایک عمومی اور روانی تصور ہے۔ کہ اس کے تحریری شاہکار بھی میں نہیں آتے۔

میزروں میں آدیہ ان ایک ایسی تصویر ہے جس کے ذکر اور رنچ کو ایک ان پڑا فتحی بھی جان سکتا ہے۔ اور اس تصویر کا نام ہے ”ایک نایا شخص کا کھانا“۔

1903ء میں پینٹ کی تھی یہ تصویر غربت اور ماہی کا ایک ایسا نقش ہے جو دیکھنے والوں کے دل پر شہت ہو جاتا ہے۔ ایک اندھا آدمی۔ ایک ہاتھ میں ایک بائی ذبل روٹی اور دسرے ہاتھ میں ایک بچک۔ اور وہ آدمی اس روٹی کے شوٹ لئے ہوئے اس بچک کو چھوٹے ہوئے یہ جانتے کی سی کر رہا ہے کہ وہ کیسے ان دونوں میں توازن قائم رکھ کر کھانا کھا سکتا ہے۔ اس کے آگے میز پر ایک خالی برتن دھرا ہے۔ اس شخص کی انگلیاں نٹوتی ہوئی لگتی ہیں۔ انہی لگتی ہیں۔ یہ کیا کمال ہے

کشش نام کو بھی نہیں..

اور چوتھا پرنٹ میں نے اس تصویر کا حاصل کیا ہے میں نے آج سے شاید پچاس برس پیشتر دیکھا اور امریکی مصوری کا نہ صرف قائل ہوا بلکہ مذاق ہو گیا۔ یہ تصویر اینڈر ریو واٹھ کی ”کر سینا کی دنیا“ تھی.. ان دونوں کے ایک ڈاکٹر دوست مصوری سے شف رکھتے تھے اور انہوں نے جب مجھے اپنی تازہ ترین تصویر دکھائی تو میں نے کہا کہ اس میں جو گھاس تم نے پینٹ کی ہے گلتا ہے کہ وہ ”کر سینا کی دنیا“ میں جو گھاس ہے اُس کے قریب ہے.. تو اُس کی آنکھیں نہ ہو گئی تھیں کہ کیا میرے برش میں وہ کمال ہے کہ میں اینڈر ریو واٹھ کے برش کے کمال کی قربت میں ہو جاؤں ..

اور میرے لیے یہاں ایک دکھدینے والا حیرت کا سامان منتظر تھا..

میزرو کی پونے پانچ سو صفات پر محیط گائٹ بک میں کہیں بھی نہ اس مصور کا اور نہ اس کی تصویر کا ذکر تھا.. یہاں تک کہ میوزیم کے کروں میں تیناں محافظ جو ہنسائی بھی کرتے ہیں ان میں سے کسی ایک کو بھی اس مصور کے نام سے واقعیت نہ تھی..

”کر سینا کی دنیا“ کیا ہے؟..

ایک خدا رسمیدہ ہلی گھاس بھرا ڈھلوان میدان ہے اور ایک اپانچ لڑکی کر سینا گھاس پر گری ہوئی۔ مجھ تھی بھوئی.. میدان کے آخر میں دکھائی دیتے پرانے چوبی فارم ہاؤس تک پہنچنے کی اذیت تاک کوشش میں مگن.. اُس کے ہاتھ بھی اُس کے اپانچ پن کو نہیاں کرتے ہیں کہ وہ گھاس پر بے جان زور لگاتے ہیں.. اُس کے بازوؤں میں بھی کچھ سکت نہیں.. لیکن اُس کے ہمان درے پر اذیت نہیں اطمینان ہے اور وہ بہت نہیں ہار رہی.. اپنے بدن کو گھٹیتے ہوئے اپنے گھر کی جانب بڑھنے کی سعی کر رہی ہے..

اس تصویر میں جہاں مجھے اس لڑکی کر سینا کی بے چارگی اور بے بی نے متاثر کیا وہاں اس میدان کی گھاس کی پتوں نے مجھے اس مصور کا مترف کیا..

کیا یہاں حیرت ناک نہیں ہے کہ نہ اس تصویر کا اور نہ اس کے مصور کا.. کچھ تذکرہ نہیں ہوتا.. میزرو کی خنیم گائٹ بک میں بھی نہیں..

پالا ختم تعدد لوگوں کے انکارس کر میوزیم کے ایک رکھوالے نے اثبات میں سر بلا یا ”تم کر سینا

اور دیکھنے گئے شاہکاروں کے سحر میں ہوتے ہیں اور اس شاپ میں داخل ہو کر اپنا سب کچھ لانا وہ یعنے ہیں تا کہ وہ اس دن کو گھر جا کر یاد کر سکیں.. ان سو ڈنر ڈنر کا پنے ڈرائیکٹر دوم میں سجا میں اور پرنسپل کو فرمیم کرو کے دیواروں پر آؤ دیاں کر کے انہیں دیکھیں اور ہر دوست اور عزیز کو ایک سخنداہی آہ بھر کر کہیں، ”تمہیں پتہ ہے میں میزرو میں تھا.. میں نے یہ تصویر اپنی اور بچل حالت میں ان آنکھوں سے دیکھی ہے..“

میں نے بھی اپنے قلیل ڈالروں کا حساب کتاب کر کے چند تصاویر کے پرنٹ خریدے جو خاصے میٹنے تھے.. بتنی قیمت ان تصادری کی اور بچل حالت میں گلی تھی اگر گلی تھی تو.. اس سے کہیں زیادہ قیمت میں آج ان کے پرنٹ فروخت ہو رہے تھے..

میں نے پانچ سات پرنٹ خریدے اور ان میں سے ایک رو سو کی تصویر ”خواب“ تھی.. میں نے اس خواب کا چٹا ہی کیوں کیا یہ یہ رخاب تو نہ تھا.. اول تو مجھے مرے سے خواب آتے ہی نہیں اگر آتے ہیں تو عجیب اور سچا لگ خواب آتے ہیں.. شرمناک خواب بھی آتے ہیں اور صبح تک وہ بھول جاتا ہوں..

یہ ”خواب“، ”کسی اور شخص کا خواب ہے اور میری خواہش ہے کہ یہ میرا خواب ہو سکتا.. ایک جنگل ہے وہم و گماں کا اتنا گھنا اور بھرا ہوا کہ آسمان کی نیلا ہٹ کہیں کہیں اس کے چو داں پتوں میں سے جھکلتی ہے اور ایک سورج سا ہے ہر یا اول میں گھرا ہوا اور ہے چاند بھی ہو سکتا ہے.. جو پھول کھلے ہیں اور جو پتے ہیں جانے کس کائنات کے ہیں اور سیاہ ہمراں گنیز گوٹے ہیں جن کا حقیقت سے کچھ لگا دیں نہیں کہ یہ سب رو سو کے ذہن کے جنگل میں کلے ہیں.. جہاڑیوں اور درختوں کی گھنادشت میں سے کچھ شکلیں جھانکتی ہیں.. دو شیر ہیں حیرت زدہ.. ایک آنکھ ہے.. ایک پرندہ ہے.. اور ایک دیوان پر نیم دراز ایک عورت ہے جسے وہ شیر.. وہ آنکھ.. وہ پرندہ اور جنگل کے گل بولے تک رہے ہیں.. یہ ایک ایسی تصویر ہے جسے سامنے رکھ کر اس کے اندر آت کر ایک خواب یا اس غیر حقیقی بے وجہ اور لا حاصل قسم کا ناول لکھنے کی خواہش بدن میں امکنی ہے..

فان گوگ کی ”زیتون کا درخت“ کے علاوہ گوگین کی ”چاند اور دنیا“ کا پرنٹ بھی میں نے حاصل کیا.. بتائیں کے جزیرے میں ایک مقامی عورت بالوں میں پھول سجائے ایک باریش مرد کو دیکھ رہی ہے.. اس کی پشت کچھ زیادہ ہی بھاری ہے ناک بھی بھیلی ہوئی ہے اور اس میں نسوانی

جس پر نخے میں معصوم فرشتے فرینفت اور پنجاہور ہو رہے تھے اور وہ فوری طور پر جوان ہو جانا چاہتے تھے۔ اور تم نہیں جانتیں کہ اگرچہ ایک شاہکار لیکن اس برا مجنت کرنے والی برمہنہ عورت کے مقابہ بدن کوئی نہ پہلے بھی کبھی دیکھا تھا۔

دصال کے خمار میں... ایسے ایسی انداز میں کسی بستر میں نہیں اپنے عزیز از جان دوست خالد بشیر تارڑ کے غسل خانہ میں دیکھا تھا۔ ہاں میونڈ ایک غسل خانے میں... اور جب میں نے میٹرو پالٹن میوزیم میں روزین کے ایک مجنتے کے عقب میں دیوار پر آؤزین ایکدم اپنی آنکھوں کے سامنے اصل حالت میں اسے دیکھا تو میرا پہلا رد عمل یہی تھا کہ میں خالد بشیر کے غسل خانے میں چلا آیا ہوں۔ تو میں اس تصویر کا پرنسٹ بھی نہیں لایا تھا رے اور معاشرے کے ذرے... اور مجھے اس شوق برہنگی کے لیے نبویارک بھی نہ جانا پڑتا اگر ڈرنہ ہوتا۔ نہیں لاحور میں سعید اختر کی وہ لا جواب نہذہ ہے ایک عورت کی دلاؤزین پشت ہے جسے وہ اپنے زہاد اور نمازوں سے چھپاتا پھرتا ہے اور میں اس نہذہ کو آسانی سے حاصل کر سکتا تھا۔ کالم ڈیوڈ کا تو یہ امتیاز ہے لیکن حاجی سعید اختر جیسی نہذہ بنا سکتا ہے اور کوئی نہیں بنا سکتا۔ ذرے... ویسی رائفل یا روپنے بھی کہاں بناتے ہوں گے۔

ایک اور پوستر اس بظاہر بچکانہ تصویر یہیں بنانے والے فرانسیسی مصور شاگال کا ہے اور تصویر کا نام ہے ”برتھڈے پارٹی“۔

میں نے اس تصویر کو حصہ اس لیے خریدا کہ شاگال کی کوئی نشانی تو پاس ہو کیونکہ جانے کیوں اس کی تصویر ”محبت کرنے والے“ کا پرنسٹ دہاں میسر نہ تھا اور میں ایک قربت مرگ میں محبت لکھنے والا اس تصویر کے محبت کرنے والے جوڑے کی محبت میں جتنا ہو گیا تھا۔

اس نیم تجویدی تصویر کے رنگوں اور جذبوں کو صرف دہی محسوس کر سکتا ہے جسے عشق کے ہاتھی نے کبھی رومنا ہو۔ اس تصویر کے سامنے میں، بہت دریک سانس روکے کھڑا رہا۔ کبھی ذہن میں کوئی پرچھا میں تیر جاتی جس میں محبت کا کوئی دیا جل رہا ہوتا اور میں مسکرا نے لگتا اور کبھی وہ دیا بچھ جاتا تو میں دکھ میں چلا جاتا۔ اور کبھی ایک گہر اسانس بھرتا کہ ہاں میں بھی کچھ واقف ہوں کہ تم پر۔ تم محبت کرنے والوں پر کیا گزر رہی ہے۔ روزین کے ”خدا کے ہاتھ“ مجنتے کی مانداں تصویر میں کچھ تھیں نہیں ہوتا کہ عشق کرنے والا کہاں ہے اور جس سے عشق کیا گیا ہے وہ کہاں ہے۔ نہ کوئی آغاز

کی دنیا رکھنا چاہتے ہو۔ سید ہے چلے جاؤ۔ باسیں ہاتھ پر جو گلری ہے وہاں یہ دوسری تصور ہے۔

”کر سینا ز ولڈ“ کو دیکھنے کے لیے بہت کم لوگ ٹھہر تے تھے۔ میں دیکھتے تھے اور گزرو جاتے تھے۔ میں اس کے سامنے کھڑا ہوا۔ سے کچھ دیر دیکھا تو میری آنکھوں میں نبی آنے لگی۔ اور یعنی اس عمر میں آنے لگتی ہے۔ فان گوگ کی ”ستاروں بھری رات“ دیکھ کر ”کنول کیڈ میں کو درجنیا دلف کے رد پ میں“ دے آورز“ میں دیکھ کر۔ ماں باپ کی قبروں کو دیکھ کر۔ مذہن میں سے جھاٹکتے سورج کے زرد تھال کو صح کی سیر کے بعد پارک میں دیکھ کر۔ کسی دل میں کک بھر جانے والے چہرے کو دیکھ کر۔ اپنی بیٹی کی میلی فون پر آوازن کر۔ اپنی پوتی کی مسکراہٹ دیکھ کر۔ کوئی ایسا فقرہ لکھ کر جوانا لکھا ہو انہیں لگتا اور دوسرے رسول کا سبز گندو دیکھ کر۔ یعنی آنکھوں میں آنے لگتی ہے۔ اکثر پڑھتے تھے کہ فلاں شاعر بزرگ۔ علامہ اقبال آخری عمر میں بہت رقیق القلب ہو گئے تھے زدۃ بہت تھے۔ تو سمجھ میں نہیں آتا کہ اسجھے بھلے سیانے بیانے لوگ بے دلوں اور بچوں کی مانند آخری عمر میں روتے کیوں ہیں۔ اب جا کر احساس ہوا ہے کہ آنکھوں میں نبی آجائے کے بعد اگلا مرحلہ رونے دھونے کا ہے۔

چلیے چھوڑیے اس المناک اور غناک صورتی حال سے گزیز کرتے ہوئے ذرا غاشی اور عربیانی کے تذکروں سے زندگی کو نگین کرتے ہیں۔

وطن دا پسی پر جب میونڈ نے میرے سامان میں سے شاہکار تصاویر کے پرنسٹ برآمد کیے تو احوال پڑھ کر کہنے لگی۔ یہ کیا نگنی تھی عروتوں کی تصادری لے کر آگئے ہو۔ اس گھر میں لکڑے گے۔ پچھے کیا کہیں گے کہ والد صاحب کی پسنداتی تھیں ہے۔

اور مجھے ذاتی پہلی بار احساس ہوا کہ رزوکے ”خواب“ میں اور گوگین کی ”چاند اور زمین“ میں جو عورتیں ہیں بے لباس ہیں۔

میں ایک اسجھے اور مطیع خاوندی کی مانند کھیانا ہو کر مسکرا دیا اور چپ رہا۔ اگر کہہ سکتا تو یہی کہتا کہ بھلی ماں تم کیا جانو کہ میں تمہارے اور اس معاشرے کے ذر سے کہیں کسی نگنی عورتیں چھوڑ آیا ہوں۔ اس ذر کی وجہ سے میں میگاڈلن کی سرخی میں نہایت ہوئی وہ نہذہ چھوڑ آیا ہوں۔ جس پر سے پا کیزہ ترین نظر بھی نہیں ہلتی۔ وہ مصوری کی تاریخ میں سب سے موثر نگنی عورت ہے۔ ایک اور تصویر تھی۔ سمندر کی لہروں پر کروٹی بلتی دودھیا بدن کی۔ ایسی عورت

کے گرد طواف کرتی ہے وہ ہاجرہ کی قبر کے گرد بھی طواف کرتی ہے..  
سب لوگ... گزرتے جاتے تھے اور میں بھی سرسری گزرتا جا رہا تھا جب اس تصویر نے  
مجھے روک لیا۔ میں رُکا تو رُکا ہی رہا۔  
کون اپنی ماں کی تصویر کے سامنے سے... بے شک وہ خیال ہی ہو۔ سرسری گزرسکتا  
ہے۔ کون ایک شیرخوار پنجے کو بلکہ چھوڑ کر آگے جاسکتا ہے۔  
اور کون اُس دیرانے سے نظریں ہٹا سکتا ہے جہاں شہروں کے شہر مکہ کاظمہ ہونا تھا اور  
پھر وہاں میرے حضور کاظمہ ہونا تھا۔  
بے شک یہ ایک خیالاتی تصور تھا۔ شاید جائز بھی نہیں تھا۔  
پھر بھی جہاں ذرہ بھر شاہد ہو کہ یہاں حضور کاظمہ ہوا تھا تو وہاں سے سرسری تو نہیں  
گزر جاسکتا۔



نظر آتا ہے اور نہ کوئی انجام کہ غش میں یہ دونوں معدوم ہو جاتے ہیں بے شناخت ہو کر یکجا ہو  
جاتے ہیں۔ ایک خون سرخ رنگ کی میز اور اس پر عجیب رنگوں کے پودے اور پھولوں والا ایک  
گللا۔ پس منظر میں ایک رنگوں سے بھروسی کھڑکی اور ان میں اور زمین پر جبت کرنے والے عورت ایک  
نیلے پیرا ہن میں اور مرد اسے آغوش میں لیتا ہوا ایسے کہ وہ دونوں اسک دو جے میں گھل رہے ہیں۔

اتی عربیانی اور بے حیائی کے بعد یہ مناسب ہو گا کہ میں میڈر پالٹن میں گزارے ہوئے  
شب دروز کے طویل اور کسی حد تک غیر لچپ بیان کا اختتام ایک ایسی تصویر پر کروں جو گنماں  
ہے۔ ہزار ہاتھا صادر یہ جو نمائش پر ہیں اُن میں سے ایک تصویر جس کا تذکرہ نہ میڈر کی گایہ بک میں  
ہے اور نہ ہی کسی بھی مصوری کی کتاب میں اُس کا حوالہ ہے۔ اگرچہ ہم جیسوں کے لیے دنیا کا سب  
ستے بڑا حوالہ ہے۔

آپ ان ہزار ہاتھا صادریں میں سے چند ایک کاظمہ کردیکھتے ہیں۔ دو چار کوتا دیر دیکھتے ہیں  
اور بقیہ کوہ نظر غور دیکھتے۔ بغیر گزر جاتے تھے۔ چنانچہ میں بھی اس کار جہاں سے جو دراز تھا سرسری  
گزرتا تھا۔ اور اس سرسری گزرنے کے دوران ایک تصویر کا عنوان آنکھوں کے سامنے آیا۔ آیا  
اور وہ عنوان میرے دل میں اتر کر مجھے ایک سکپتاتے نائلے میں لے گیا۔ تصویر کا عنوان تھا۔  
”ہاجرہ صحراء میں“۔

ایک دیرانے ہے جس میں چند چنانیں سورج کی چمیں میں سلسلتی ہیں۔ ایک دو چھدرے  
شجر ہیں۔ گری سے پھرے ہوئے سفید آسمان پر ایک پرندہ اڑان میں ہے۔ اور ایک سیاہ پوش سفید  
پالوں والی خاتون مانتھے پر ہاتھ رکھ کے آسمان سے خاطب ہو کر فریاد کر رہی ہے اور اُس کے آگے  
سنگلاخ زمین پر سفید چادر میں لپٹا ایک پچھوپا بیدہ ہے یا نژاد حال ہے اور نہیں بے ہوش ہے۔  
یا مال ہاجرہ ہے اور وہ حضرت اسماعیل ہیں۔

علی شریعتی کہتا ہے کہ۔ کل انسانیت میں سے ایک عورت۔ اور تمام عورتوں میں سے  
ایک سیاہ قام اور غلام عورت جس کا نام ہاجرہ تھا۔ وہ نہ ہوتی تو کچھ بھی نہ ہوتا۔ نہ خانہ کعبہ ہوتا اور نہ  
ہی اس کعبے کو ہتوں سے پاک کرنے والا ہوتا۔ حج بھی اُسی ہاجرہ کو خراج عجمیں پیش کرنے کا نام  
ہے۔ روایت کے مطابق وہ خانہ کعبہ کے دوسرے ستوں کے قریب دن ہیں تو جتنی خدائی خانہ کعبہ

اور باہر ابھی پکھو دھوپ تھی..

اور جو چھرے ایک زمانہ قدامت کی دنیا میں بس رک کے آئے تھے وہ اس دھوپ میں آئے تو ان کی آنکھیں چندھیا گئیں۔ انہیں یقین نہ آیا کہ ہم تو قدیم مصر کے ایک معبد میں ابھی سانس لیتے تھے اور اب یہ کہاں آگئے ہیں۔ لیکن نیویارک ایسا شہر ہے وہ ہر کسی کو چاہے وہ کسی بھی جہاں میں ہو، جوں میں واپس لے آتا ہے۔

اور باہر.. میوزیم کی سڑیوں اور سلوہوں ایونو کے درمیان جو وسیع فٹ پا تھے ہے وہاں کھیل تھا شاہور ہاتھا..

نیویارک میں کھیل تھا شاہور ہوتا رہتا ہے..

کہیں کوئی ایک واکن نواز اپنی دھن میں مست واکن کے تاروں میں سے درود بھری آہیں اور سکیاں تخلیق کر رہا ہے پر اتنا مست بھی نہیں کہ وہ دھیان بھی نہ کرے کہ فٹ پا تھے پر سے گزرنے والے اُس کے فن کی داد کے نذر انے اُس کے ذمہ میں سکون یا نوٹوں کی صورت ڈال کر گزرے ہیں یا نہیں..

ایک مکمل آرکسٹرا بھی فٹ پا تھے پر سچا ہو سکتا ہے.. نہایت کلاسیکی دھنیں بجائے والے.. زیادہ تر سفید فام موسيقار.. مقنک لڑکے اور لڑکیاں اپنے سامنے رکھے میوزیکل مسکو پر نظریں جمائے شاید چائے کوکی کی ترتیب شدہ کوئی دھن بجانے میں غرق ہیں.. اور اتنے غرق بھی نہیں ہیں کہ کبھی نہ کبھی اٹھا کر یہ تسلی نہ کر لیں کہ ان کے فن سے لطف انہوں ہو کر پکھرا گیئر کچھ نذر نیاز کر کے گئے ہیں یا نہیں..

آن کی ایک نمائندہ خاتون راہ چلتے لوگوں سے دخواست کر رہی ہے کہ وہ ان موسيقاروں کی حوصلہ افزائی کرنے کی خاطر ان کی موسيقی کی ایک سی ڈی صرف وہ پندرہ ڈال میں پیز خرید لیں۔

ایک تھا موسيقار گتار کی تاروں کو ادا کی دھنوں میں چھپر رہا ہے..

ایک ڈھول بجانے والا بھی فٹ پا تھے پر اپنے فن کا مظاہرہ کر رہا ہوگا۔

ایک باسری نواز.. مجھے یقین ہے کہ چوس کے چار پانچ سگریٹ پھوکنے کے بعد بے نیاز ہو چکا ہے.. وہ مسٹن و محملی دی مٹھوڑی تان وے.. میں تاں ہو ہو گئی قربان وے“ کا کوئی

## ”نیویارک سٹریٹ تھیر“

میوزیم کے بلند دروازوں کے کواڑ ایک مٹوب آہنگی سے بند ہونے لگے..  
محاذہ اعلان کر رہے تھے کہ خواتین و حضرات میوزیم کے بند ہونے میں صرف پندرہ منٹ باقی رہ گئے ہیں.. براد مہربانی صدر دروازے کی جانب چنان شروع کر دیں.. وہ منٹ.. پانچ منٹ..

بلند ہالوں اور کمروں میں جہاں ناظرین کے قدموں کی سرسرابہث اور سرگوشیوں کے سوا کچھ نہ تھا، ایک خاموشی تھی.. اس میں یہ اعلان پہلی بار گنجائی اپنے پسندیدہ مجسموں کے سامنے شوق اور فریب کے مارے ہوئے ساکت ہو چکے لوگ زندہ ہونے لگے..

اپنی من چاہی تصویریوں کے اندر چلے گئے۔ زدہوں کے انہوں جنگلوں اور قان گوگ کے سنبھی کھیتوں اور بیانار کے ناثراتی تالابوں میں جا چکے لوگ ہو لے ہو لے ان جادو گنگروں میں سے باہر آنے لگے..

قدیم مصریاں، نینوا اور ژائے کے دروازوں کے اندر چلے جانے والے لوگ جو وہاں اُن شہروں میں آباد ہو چکے تھے، بھدیاں کوچ کی تیاری کرنے لگے..

میں چھپتے کئی روز سے مسلسل اس عجائب خانے میں محفوظ قدیم دنیا دل میں ایک دریا کی مانند بہتار ہاتھا..

لیکن میں یہاں اپنے پہلے دن کے اختتام کے لئے بیان کر رہا ہوں..  
شائقین اور سیاح بھی ایک دریا تھے اور اس اعلان کے بعد اس کا رخ قدیم کا ناتاقوں سے بدل کر صدر دروازے کی جانب روان ہو گیا..

وہ نہ صرف ایک دوسرے پر بلکہ سیرھیوں پر برا جان سیا جوں پر فقرے کس رہے تھے۔ جنتیں کر رہے تھے۔ اور یہ فقرے اور جنتیں بار پار قیقیوں اور تالیوں کا سبب بن رہے تھے۔ کہ ان کے فقرے سطحی نہ تھے نہایت کاٹ داڑد معنی اور دوہرے مطالب کے حامل تھے۔ وہ جو کھیل تماشا کرتے تھے۔ تین سیاہ فام تھے۔

وہ تینوں اگر کبھی لا ہو رآ جائیں تو ہمارے چھیز کے پیشتر کامیڈیں اور جگت باز حضرات کو بیکار کر دیں وہ اتنے برجستہ اور بے پناہ تھے۔ اگر چہ کچھ کچھ غم خوش بھی تھے۔ ان جنتوں اور کشیلے فقروں کے دوران وہ کبھی قریب رکھے ذاتی میوزک سسٹم کی بلند آہنگ سویقی پر نہایت مدد رقص کرتے اور کبھی قلب ابا زیاں لٹکا کر داد و صول کرتے۔ ان میں سے ایک تماشائیوں سے مخاطب ہو رہا ہے ”دستو، ہم سیاہ فاموں پر بہت اعتراض ہوتا ہے کہ ہم تعلیم حاصل نہیں کرتے۔ کافی لمحہ جاتے۔ کیوں مار گن کیوں نہیں جاتے؟“

”کافی کیے جائیں تعلیم بہت بھی ہے۔ ایک سسٹر کی فیس اتنی ہے کہ اس رقم سے پورا ہارہم ایک رس کے لیے بیڑی مکتا ہے۔ اور ہم بہت غریب ہیں، فیس ادا نہیں کر سکتے۔ کاش کہ ہم تعلیم حاصل کر سکتے۔“ وہ ایک آنسو پوچھتا ہے ”میں تو تعلیم حاصل کرنے کے لیے مراجاہ ہوں۔“

”ہاں“ فرمی کہتا ہے ”بلکہ پچھلے سال تو تم تھوڑے سے مر جھی گئے تھے پھر تمہیں ایک کتاب سمجھائی گئی تو تم زندہ ہو گئے۔ تمہیں اتنا شوق ہے پڑھنے کا۔“

”کیا کریں تعلیم تو یہر کے ایک گ سے بھی ملتی ہے۔“

”تو کیا تم یہر کا ایک گ خرید سکتے ہو؟“

”نہیں۔“

”تو پھر تم تعلیم کیسے خرید سکتے ہو۔“

”نہ میں یہر کا ایک گ خرید سکتا ہوں اور نہ میں چرس کا ایک سگریت خرید سکتا ہوں۔“ لیکن میری دلی خواہش ہے کہ میں تعلیم یافتہ ہو جاؤں۔ معاشرے میں ترقی کروں۔ کرڈ پتی ہو جاؤں اور پھر سب سے پہلا کام یہ کروں کہ یہر کا ایک گ خرید کر پوں۔“

”ہے۔ تم کیسے دوست ہو مجھے نہیں پلاڑ گے؟“

”بھی تم بھی تو تعلیم حاصل کر کے دولت مند ہو چکے ہو گے۔ تم خود اپنی یہر خریدنے رہے تھے اور وہ ان کے سامنے پر فارم کر رہے تھے۔“

امریکی تبادل انداز بجائے چلا جا رہا ہے۔ اور وہ بھی اس قدر بے نیاز نہیں کہ راگبیروں کے ذالروں سے سراسر غافل ہو جائے۔ اور ہم پاکستانی اس کے چری ہو جانے پر کچھ اعتراض نہیں کر سکتے کہ یہ بولی ہمارے دم سے ہے۔ اسی لیے دم ماروں۔ پاکستانی گلوکاروں میں سے۔ اور خاص طور پر لوگ گلوکاروں میں سے کوئی ایک ہو گا اور وہ بھی بے سرا ہو گا جو کش لگا کر نہ گاتا ہو۔ میرے بہت ہی دل کے قریب گاہک پٹھانے خان نے جب پہلی مرتبہ میری میزبانی میں ایک پروگرام میں گایا تو سماں باندھ دیا۔ اور جب کچھ عمر سے کے بعد ایک اور پروگرام میں تان لگائی تو اس میں وہ بات نہ تھی۔ میں نے ایک دفے کے دوران ان سے کہا ”سامیں اس بار محس نہیں آئی۔ کیا بات ہے؟“ پٹھانے خان نے اپنے اکھڑتے ہوئے دانتوں کو عیاں کر کے کہا ”سامیں محس کیسے آئے۔ ادھر نوٹے کا کچھ بندو بست نہیں۔“

چنانچہ میں نے اپنا شوہر تکرے کی غرض سے پٹھانے خان کو نسل خانے میں لے جا کر چند سو ٹکلوائے۔

اس کے بعد پٹھانے خان عروج پر آگئے۔ اور ایسا گایا کہ میں اپنی میزبانی بھول کر ان کی گائیکی میں غرق ہو گیا۔ یہ عجیب مجھوہ نہ بولی تھی چرس کی۔ اور یہ طے ہے کہ پٹھانے خان اس کے کش لگائے بغیر ”میرا عشق دی توں۔ میرا ایمان دی توں۔“ کبھی ایسے نہ کہتا جیسے اس نے کایا ہے اور اگر کاتا تو اس میں یہ درد اور فراق کا سوز ہرگز نہ ہوتا۔ چنانچہ ہم پاکستانی ایک امریکی نے نواز کے چری ہو جانے پر کچھ اعتراض نہیں کر سکتے۔

میزو کے باہر آتی ہوں تو یہاں کھیل تماشا ہو رہا ہے۔

ذمہ داری ہے نر رقص۔ بس کھیل تماشا ہے۔

تمن سیاہ فام نوجوان۔ نہایت ذہلی ٹی شرٹوں میں۔ اور ایسی بھی بیکروں میں جو صرف ذہلی نہیں ڈھائی بھی ہیں جو ڈھلتی ہوئی ان کے ٹھنڈے ٹک آنے کو ہیں۔ وہ ان میں چلتے پھرتے جمذوب سے لگتے تھے۔ سو دل اور کھائی دیتے تھے۔ کھیل تماشا کر رہے ہیں۔

لوگ جمع ہو رہے تھے۔ میوزیم سے باہر آنے والے تھے ہوئے لوگ سیرھیوں پر بیٹھ رہے تھے اور وہ ان کے سامنے پر فارم کر رہے تھے۔

اور ان کی تیری رضا کار ایک مختصر قاست کی جاپانی سیاح لڑکی ہے جو معمول کے مطابق اگر یہی بالکل نہیں جانتی اور مارگن کے درخواست کرنے پر جھک جھک کر اس کا شکریہ ادا کرتے بقیہ دو رضا کاروں کے ساتھ آکھڑی ہوتی ہے..

وہ تینوں سیاہ فام۔ ان تینوں کو آگئے پیچھے ایک قطار میں کھڑا کر دیتے ہیں۔ جاپانی لڑکی ذرا شرمندی مسکراتی صورت حال کو انجائے کرتی اپنائیں۔ یہیک زمین پر رکھ کر کھڑی ہو جاتی ہے۔ اُن میں سے ایک جو ذرا فاسٹلے پر کھڑا ہے دو چار قلابازیاں لگا کر یہیک تک پہنچتا ہے اور پھر اسے قابو کر کے بھاگ لکھتا ہے۔ جاپانی بے چاری ہر اساں ہو کر اس کا پیچھا کرتی ہے لیکن وہ تماشا یوں کے ہجوم کے پاس پہنچ کر یکدم رک جاتا ہے اور پلٹ کر کہتا ہے ”ہے لیڈی۔ تم تو یوں نہیں ہو کہ یوں لا پرواہی سے اپنائیں۔ یہیک زمین پر رکھ دو۔ یہ نیویارک ہے۔ آئندہ احتیاط کرنا۔“ ہجوم پہنچنے لگتا ہے اور وہ پھر سے شرمندہ ہوتی شرمائی جاپانی کا ہاتھ پکڑ کر اسے قطار میں کھڑا کر دیتا ہے۔

اب وہ تینوں نہایت شجیدہ شکلیں بنا کر اعلان کرتے ہیں ”خواتین و حضرات۔ ہم نے آپ سے کہا تھا ان کہ ہم تعلیم کے حصول کے لیے اپنی جانیں بھی داؤ پر لگادیں گے۔ تو ہم انکے والے ہیں آپ نے ہماری قلابازیاں دیکھیں۔ رقص دیکھا۔ اچھل کو دیکھا۔ یہیک آپ تصور بھی نہیں کر سکتے کہ اب ہم آپ کے سامنے کیا کرنے جا رہے ہیں۔ ایک نا ممکن۔ شاید ایک در لذر لیکارڈ چھلانگ لگانے جا رہے ہیں۔ ہم تینوں باری باری بھاگتے ہوئے آئیں گے اور ان تین رضا کاروں کے سر دل پر سے گز رجا یں گے۔ کیا آپ یقین کر سکتے ہیں۔“

مارگن ذرا حیران ہوتا ہے ”ویسے میں بھی یقین نہیں کر سکتا۔“ فریلنکی اسے ڈانٹتا ہے ”بکواس نہیں کرو اگر وہ یقین کر سکتے ہیں تو تم کیوں نہیں کر سکتے۔ تعلیم حاصل نہیں کرنی؟“

”لیکن فریلنکی ہم نے آج تک ایسا نہیں کیا۔“

”اسی میں تو جان کا خطرہ ہے کہ پہلے ہم نے بھی ایسا نہیں کیا۔ اسی لیے تو جان جانے کا خدشہ ہے۔ بہت کو تعلیم حاصل کرنے کے لیے قربانیاں تو دینی ہی پڑتی ہیں۔“ اس فقرے بازی کے دوران یکدم اُن میں سے ایک پریشان ہو کر ادھر ادھر دیکھتا ہے۔ کچھ سنتا ہے اور بھاگ لکھتا

کے قابل ہو جاؤ گے۔“

”لیکن ہم تعلیم حاصل کیسے کریں گے؟“

”کمال ہے یہ جو اتنے ڈھیر سارے لوگ ہمارے گرد جمع ہیں یہ بہت ہمدرد ہیں۔ یہ یقیناً تعلیم حاصل کرنے کے لیے ہماری مدد کریں گے۔“

فریلنکی ٹھہلتا ہوا اپنا ذہبہ الٹھائے ایک گورے امریکی کے پاس جاتا ہے ”ہے۔ کیا تم صرف اس لیے ایک ڈالر نہ دے گے کہ لیکن ہم تعلیم حاصل کر کے تھا بے جا ب پر قبضہ کر لیں۔“ وہ گورا لف انداز ہو کر اس کے ذہبے میں دو چار ڈالر ڈال دیتا ہے۔ پھر مارگن بھی اسی انداز میں کچھ رقم جمع کرتا ہے اور پھر ڈبے کوناک کے قریب لے جا کر سوٹھتا ہے اور کہتا ہے ”ہے فریلنکی مجھے تو اس میں سے دولت کی خوبیوں نہیں آ رہی۔ یہ رقم اتنی کم ہے کہ اس سے ہم ایک کتاب بھی نہیں خرید سکتے تو کیا کریں؟“

”کچھ نہ کچھ تو کرنا ہو گا مارگن۔ ہم اپنی جان پر کھیل جائیں گے لیکن تعلیم ضرور حاصل کریں گے۔ لذا خواتین و حضرات ہم آپ کے سامنے ایک یادگار اور نہایت مشکل کرتب پیش کریں گے جس میں ہماری جان کو بھی خطرہ ہے۔ لیکن اس کے لیے میں تین عدو رضا کار درکار ہیں۔ نہیں نہیں ان کی جان کو کچھ خطرہ نہ ہو گا کہ وہ تعلیم یافت ہوں گے۔ آپ میں سے کوئی ہمارا ساتھ دے گا۔ کون۔“ وہ مجھ میں ہجوم جاتے ہیں۔ پھر مارگن ایک طویل قامت جسم سیاح کے پاس جا کھڑا ہوتا ہے۔ ”آ جاؤ۔ تمہارے لے بے قد کا شایدی میں کچھ فائدہ ہو جائے۔“

وہ سیاح بھی خوشی اپنی خدمات پیش کر دیتا ہے۔

اب مارگن تماشا یوں کو بے غور دیکھتا۔ بیڑھوں پر برا جان لوگوں میں پھتا ایک خوش ٹکل اور بھرے بدن کی امریکی لڑکی کے سامنے رک جاتا ہے۔ ”ہنی تم آ جاؤ۔“

وہ ہنی ذرا کتراتی ہے اٹھتی نہیں ہے۔

”سویٹ ہارٹ ہم تمہیں اپنے فلیٹ میں تو مدعونہیں کر رہے جو تم اتنا جھپک رہی ہو۔ یقین کرو ہم تمہیں کچھ نہیں کہیں گے۔“ آخر تین سیاہ فام دن دیہاڑے اتنے بڑے ہجوم کے سامنے ایک گوری کوریپ تو نہیں کر سکتے۔ تم مسکراتی ہو۔ اس کا مطلب ہے شاید امید ہے۔“ وہ لڑکی تھیقہ لکاتی میدان میں آ جاتی ہے۔

”نیویارک کے سورگ“

”کیا ہوا؟“

ہے۔ بقیہ دونوں اس کا چیخا کر کے اسے دبوچ لیتے ہیں۔

رہے کہ اس دوران پچھلے ایک گھنٹے سے اکڑوں کھڑے رضا کار بدستور قطار بنائے کھڑے ہیں اور اکڑ پچھے ہیں۔

رقم کی کتنی مکمل ہونے کے بعد فرنیکلی مایوسی سے سرہاتا ہے ”انتے کم ڈالروں سے تو کاغذ کے ایک سمسٹر کے پہلے تین روز کی فیس بھی انہیں کی جاسکتی۔ یعنی ایک طالب علم کی.. اور ہم تو تین ہیں۔ لگتا ہے کہ ہماری حسرتِ دل میں ہی رہے گی۔ ہم ان پڑھتے ہی رہیں گے۔“ مار گن اپنی ذہنکی ہوئی جیں اور کر کے مایوسی سے آہ بھرتا ہے ”تو پھر اتنی تھوڑی رقم کا ہم کیا کریں۔ ان سمجھوں کو لوٹا دیں۔“

”نہیں نہیں۔ ان کا دل دکھے گا۔ اگر ہم نے یہ رقم واپس کر دی۔ دل دکھانا اچھی بات نہیں۔“

”تو پھر کیا کریں؟“

”تو پھر آؤ اس رقم سے کچھ شراب پیتے ہیں اور خدا کا شکر ادا کرتے ہیں کہ ہم ان پڑھے ہیں۔ اگر ان تماشا یوں کی طرح پڑھے لکھے ہوتے تو اتنے بے دوقوف نہ ہوتے۔“

”کتنے بے دوقوف؟“

”کیا کوئی ذی ہوش انسان یہ یقین کر سکتا ہے کہ ان تین رضا کاروں کے سر پر سے چھلانگ لگا کر گزر جا سکتا ہے؟ ہم اتنے کمال کے کھلاڑی ہوتے۔ ایسی ناممکن چھلانگیں لگانے والے ہوتے تو اپنکس میں گولڈ میڈل حاصل نہ کر لیتے۔ یہاں بھیک امگ رہے ہوتے۔ تو ان تماشا یوں نے اگر ہمارا اعتبار کیا تو کیا یہ بے دوقوف نہیں ہیں۔ آؤ اس رقم سے کچھ شراب پیتے ہیں۔“

یہاں دے کر وہ تینوں اپنا ساز و سامان سیٹتے ہیں۔ ایک دو فلاہاڑیاں لگاتے ہیں اور چلے جاتے ہیں۔

تماشائی کچھ برائیں مانتے۔ کہ یا ایک دلچسپ تماشا تھا جو ختم ہوا۔

ابتدہ ان تینوں رضا کاروں کو احساس ہوتا ہے کہ دراصل بے دوقوف وہ ہیں جو یونہی پچھلے ایک گھنٹے سے قطار بنائے ہوتے ہیں بے وجہ کھڑے ہیں لیکن وہ بھی سکراتے ہوئے رخصت ہو جاتے ہیں۔

”یار مجھے نیویارک پولیس کی کاروں کے سائز سنائی دیتے تھے تو میں جان گیا کہ وہ ہمیں پڑھنے کے لیے آرہے ہیں۔“

اس کے ساتھی اسے دلار سدیتے ہیں ”تم کیسے بے دوقوف سیاہ فام ہو۔ پولیس سائز کی آواز من کر بھاگ کھڑے ہوتے ہو۔ اگرچہ تم نے کوئی جرم نہیں کیا ہوتا۔ لیکن ذرا دیکھو کہ سفید فام یہ سائز سن کر بھی اطمینان سے کھڑے رہتے ہیں حالانکہ انہوں نے جرم کیے ہوتے ہیں۔ واپس آ جاؤ۔“

اب کچھ دقت گز چکا ہے اور وہ تینوں رضا کار۔ ایک جرمن سیاچ۔ ایک امریکی اور ایک جاپانی لاکی بہت دیر سے بدھوبنے قطار میں کھڑے ہیز ار ہونے کو ہیں تو وہ ان کی جانب متوجہ ہو کر کہتے ہیں ”تو دوستو۔ اب ہم تینوں اپنی جانوں کو صرف تعلیم کے حصول کے لیے خطرے میں ڈال کر ایک کار نامہ سر انجام دینے کو ہیں۔“ یعنی ہم باری باری ان تینوں کے سروں پر سے گزر جائیں گے اور ذرا ملاحظہ کیجیے کہ یہ جرمن سیاچ کتنا دراز قامت ہے۔ اس کے سر پر سے گزرنا تو گویا الیورسٹ کے سر پر سے گز رہنا ہے۔ تو ہم گزر جائیں؟۔

وہ بار بار کہتے ہیں کہ ”تو ہم گزر جائیں؟“

”گزر جائیں۔“ ہجوم تالیاں بجا کر ان کی ہمت بندھاتا ہے۔ وہ دو چار قدم کا آغاز کرتے ہیں اور پھر زک جاتے ہیں ”کیسے گزر جائیں۔ ایک مرتبہ ہم اپنی جان پر کھیل کر گزر جائیں گے تو آپ سب لوگ صرف تالیاں پیٹ کر اپنے گھروں کو چلے جائیں گے۔ تو پہلے آپ تعلیم حاصل کرنے کے لیے ہماری مدد کریں اور اس کے بعد ہم سینے پرباتھر کہ کہ آپ سے وعدہ کرتے ہیں کہ شکریے کے طور پر ان کے سروں پر سے چھلانگ لگا کر ہم گزر جائیں گے اور آپ ششد رہ جائیں گے۔“

وہ تینوں اب لکھلھلاتے۔ تالیاں بجاتے۔ پرشوق ہجوم میں گردش کرتے اس ذہنے میں ڈال رجع کرنے لگتے ہیں۔ اور خاصی رقم جمع کر لیتے ہیں۔ اور پھر وہ فٹ پاتھ پر آس پاس کے لوگوں سے بے خبر ہو کر نہایت انہاک سے جمع شدہ رقم کو گئنے کی ادا کاری کرتے ہیں۔ اور یاد

میں بھی تو ان میں سے ایک تاشائی تھا۔

تو کیا میں نے بھی بیشتر تاشائیوں کی مانند ان سیاہ فاموں کی جھوٹی میں پکھڑا؟

برگزرنیں!

کر میں تو خوکھیل تاشا کرنے والوں میں سے تھا۔

یونہی مجھ لگا کر اپنی چرب زبانی سے لوگوں کو بے وقوف بنا کر رزق کلتا تھا۔ اگرچہ قدرے معز زندگی میں بھی میلی ویژن پر تاشے کرتا تھا اور کبھی ادب کے اوراق میں لفظوں کے شعبدے دکھاتا تھا اور پھر جھوٹی پھیلا کر اپنے فن کی داد و صول کرتا تھا۔ تو میں کیسے اپنے جیسے ہم عصروں کی جھوٹی میں پکھڑا تھا۔

جھوٹی پھیلانے والے کسی دوسرے کی جھوٹی میں کیا ڈالیں گے۔

کروہ تو خود مانگنے والے... لگاگر ہوتے ہیں۔

نیویارک میں اکثر ایسے کھیل تاشے ہوتے رہتے ہیں۔



ہم دونوں ڈوبہ رو تھے... میں اور فان گوگ کی پینٹنگ ”دے شاری نائٹ“.. اور ہم دونوں میں ستارے چکتے تھے۔ تصویر کے کیوس پر اور میری آنکھوں میں..  
میں اس پینٹنگ کے سامنے کھڑا تھا اور اتنی دیر سے کھڑا تھا کہ شاید میوزیم میں آنے والے ملاقاً تی بھی میوزیم آف ماؤن آرٹ میں نصب ایک جسم سے بکھر رہے تھے.. اگر وہ بھتے قریب نہ سے ہو کر دیکھتے اور میری آنکھوں میں دیکھتے تو جان جاتے کہ میں ایک بھنسنیں ہوں کہ ایک مجنتے کی پتھر آنکھوں میں تو فنی نہیں ہوا کرتی.. اور وہ یہ بھی جان جاتے کہ میں وہاں نہیں ہوں گا صرف میری پر چھائیں ہے کیونکہ میں ”ستاروں بھری رات“ کے اندر جا چکا ہوں.. اور وہاں جو گیا اس کی واپسی مشکل ہوتی ہے اور اگر وہ اوت بھی آئے تو کچھ سوائی ہو چکا ہوتا ہے۔ آپ بے شک اتنے دیوانے نہ ہوں کہ محبت کے اظہار کے لیے دھشت میں اپنا کام کاٹ کر ایک طوائف کو پیش کر دیں لیکن کچھ تو اثر ہو گا.. دیے دھشت کا دیوالی گی کا تو یونہی بہانہ ہیا گیا ہے ہاتھی عشق کا جسے بھی رومندا ہے وہ یہ سب کچھ ذہنی ہوش ہونے کے باوجود کرگز رہتا ہے۔

ہاں میں ”ستاروں بھری رات“ کے اندر جا چکا ہوں اور میرے اوپر جورات کا خیمہ فلک نیلا ہٹ میں ڈوبا ہوا ہے اس میں ایک محترک سحر سفر کرتا ہے اور اس آسمان میں ستارے کے ایک گرداب کی صورت حرکت میں نظر آتے ہیں اور یہ ستارے اس آسمان میں سے بے نقاب ہوتے.. ظاہر ہوتے اپنی روشنی میں پھٹتے ہوئے دکھائی دے رہے ہیں یوں کہ ان کے شرارے آپ کے بدن پر گرتے ہیں تو ہاں بھی ستارے دکھتے لگتے ہیں..

ستاروں بھری رات کے نیچے ایک خاموش، خوابیدہ نیلا ہٹ میں ڈوبا ایک گاؤں

چیلنج ہے اسے جس نے ہمیں تخلیق کیا ہے.. اسی قوت کو جس نے اذن دیا کہ بوجاتو سب کچھ ہو گیا.. پیر مین یہ کہا تھا اور ان سے پرے جو کافی تھیں ہیں اور آسمان ہیں اور ان سے اوپر جتنے آسمان ہیں وہ سب وجود میں آگئے۔ بس اسی خالق کو آرٹ ایک چیلنج ہے کہ بے شک تو نے مجھے تخلیق کیا لیکن ذرا دیکھ تو سہی کہ میں بھی تو تیری ذات کا ذرہ ہوں اس لئے انا لحق ہوں اور میں بھی تخلیق پر قادر ہوں۔ تم جیسا ہوں اگر چشم سانہیں..

تاج محل تخلیق کرنے والے معارفوں اور ہنرمندوں نے بھی تو سہی ثابت کیا ہے کہ بے شک تو نے ہمیں بنایا۔ ہم تیری ہمسری نہیں کر سکتے پر جو ہم نے بنایا ہے وہ تو بھی بننا کے دکھا۔ چنانچہ آرٹ ہے ہی خاکی آدم کی خدا بخنے کی خواہش اور کوشش!

ہر بڑا ادب، مصور، گلوکار یا موسيقار دراصل اس خواہش اور کوشش میں جلتا رہتا ہے۔ باطنیہ کا شیری نے کہا تھا..

قدم قدم پہ جنوں اختیار کرتے تھے

شباب تھا تو ستارے شکار کرتے تھے

تو گویا فان گوگ کی حیات بیان کرو گئی.. اس نے بھی قدم قدم پہ جنوں اختیار کیا اور اس جنوں میں "ستاروں بھری رات" کے ستارے شکار کئے۔ ایسے ستارے بس جنوں میں ہی شکار کئے جاسکتے ہیں..

اور اگر ہم عوای سطح پر آ جائیں تو کیا مفہماً لائق ہے جہاں نور جہاں کی کیسی پکار ہے کہ..

سب بجک سوئے ہم جائیں

تاروں سے کریں باتیں..

تو وہ بھی فان گوگ کی کیفیت بیان کرتی ہیں کہ اسے بھی دھشت میں نیند نہیں آتی تھی اور وہ شب بھر تاروں سے باتیں کیا کرتا تھا..

ایک شاعر ایک گلوکارہ اور ایک مصور کیسے ہم زبان ہو جاتے ہیں..

"وے شاری نامٹ" کی قربت میں فان گوگ کی ایک اور تصویر "زمیون کا درخت" آؤزیں ہے.. یوں سمجھ لیجیے کہ اگر وہ رات کی تصویر ہے تو یہ دن کی تصویر ہے۔ ایک گری سے ملتی ہوئی جزوی فرانس کی ایک دوپہر میں گھرے ہریاں میں سیاہ ہوتے رنگوں کے زمیون کے مٹے سے

ہے.. سرو کا صرف ایک درخت ہے مل کھاتا چیسے ایک شعلہ بلند ہو رہا ہوایے زمیں کو اس آسمان سے ملاتا ہے.. سرو کا درخت یورپ میں ہمارے ہاں کے رنگ حسن کی بجائے ایک الیے کی ترجمانی کرتا ہے.. اوسی کا استغفار ہے.. اور یہاں بھی وہ فان گوگ کی تخلیقی حیات کی سو گواری کو ستاروں بھری رات کے آسمان تک لے جا رہا ہے..

موت.. فان گوگ کے لیے نہ کوئی انسان انجام تھی اور نہ ایک ڈراؤن خواب بلکہ وہ تو ایک زردرنگ کا سورج مکھی کے پھولوں کے بھڑکتے جلتے زردرنگ کا۔ مکھی اور جو کے کھیتوں ایسے زردرنگ کا ایک سبھری خواب تھی جسے آگے بڑھ کر خود لگے گانے کو جویں چاہے، جیسا کہ فان گوگ نے کیا..

اس ستاروں بھری رات میں فضا کی بے پناہ خوبصورتی اور اس کا سو گوار حسن ایسا ہے کہ جس کو زوال نہیں وہ بھی زوال کی خواہش کرنے لگے..

"جب میں ستاروں کو دیکھتا ہوں" فان گوگ مخاطب ہے "میں اپنے آپ سے سوال کرتا ہوں کہ یہ کیا ہے آسمان پر یہ جو ستارے وہاں دیکھتے ہیں، ہم ان تک کیوں نہیں پہنچ پاتے جسے ایک نقش دیکھ کر اس پر دیکھتے شہروں میں پہنچ جاتے ہیں.. جیسے ہم ایک نرین پر سوار ہو کر فرانس کے قبیلہ روئیں تک پہنچ جاتے ہیں تو کیا ہم موت پر سوار ہو کر ایک ستارے تک پہنچ سکتے ہیں.."

اس نے اپنے چیختے اور ازاد بھائی کو ایک خط میں لکھا۔ اور یہ دنیا میں واحد ایسا شخص تھا جو یہ جانتا تھا کہ اس کا بھائی دست مصوری کا ایک تینگیر ہے "آج من" سورے سورج طلوع ہونے سے پیشتر میں نے کھڑکی سے باہر دیکھا تو وہاں ابھی تاریکی تھی اور میں نے وہاں منج کے ستارے کو دیکھا جو بہت ہی بڑا اور روشن تھا۔"

فان گوگ نے اس مارنگ شارکو "وے شاری نامٹ" کے باہمی کونے میں ایک زرد سورج کی شکل میں پینٹ کیا ہے..

یہ تصویر.. حقیقت کی ہو بہو کا سی نہیں ہے نقل نہیں ہے.. بلکہ یہ فان گوگ کا اپنا تصور ہے کہ اگر میں ایک ستاروں بھری رات تخلیق کرتا تو وہی نہ بناتا جیسی پروردگار بناتا ہے بلکہ ایسی بناتا..

دراصل تمام آرٹ شروع دن سے ہی ایک دعوت مبارزت ہے.. ایک مقابلہ ہے ایک

کر دیں۔ عادت ڈال لیں کچھ نہ کچھ پڑھنے کی۔ یہ وہ عامیانہ سیر صیاں ہیں جو وقت کے ساتھ ساتھ آپ کو بالآخر اس بڑے سچ تک پہنچا دیں گی جو ادب ہے۔ اگر آپ خوش بخت ہیں تو۔ ورنہ آپ پہلی سیر ہی پر ہی بینچے جائیں گے اور عمر بھر مطمئن بیٹھے رہیں گے۔ آپ کا یہ سفر و میرے دھیرے مشکل ہوتا چلا جائے گا اور اس میں لطف کم اور اذیت زیادہ ہوتی چلی جائے گی اگرچہ اس اذیت میں بھی لطف کا کچھ شمار نہیں۔ آپ نے اگر اپنی طبع کے مطابق کسی بھی شاعر یا ادیب تک پہنچتا ہے۔ دوستوں کی سفکی، کافنا، ہر من پسے، نجیب محفوظ، مارکز، جیز، جو اس یا جیز فریز رنگ پہنچتا ہے تو کچھ بھی پڑھنا شروع کر دیں۔ البتہ ابتدائی عامیانہ ادب کی سیر ہی استعمال کیے بغیر ان ادیبوں سے ہی آغاز کر دینے کا حوصلہ صرف محدودے چند صفحیں لوگوں میں ہی ہوتا ہے جو ہم نہیں ہیں تو پڑھنا شروع کر دیں۔

بھی فارمولہ موسيقی پر بھی لاگو ہوتا ہے۔

پڑھنے کی طرح سننا شروع کر دیں۔ کچھ بھی!

گلی میں سے گزرتے لوہے کے کڑے پہنچے ایک چھوٹے سے ڈنڈے سے ضرب لگاتے اور گاتے "جس دیلے یعقوب نبی تھیں یوسف ہو یارا ہی" نہیں تو کہی۔ عالمیانہ قلمی گانے اور بے شک بے شرے لوگوں کو سننا شروع کر تو دیں کہ ان کے آخر میں روشن آراء نیگم اور استاد بڑے غلام علی خان آپ کے فتحر ہیں۔ میں نے اپنی اس حیات میں جو اتنی محض بھی نہیں ہے بہت سے ذاتی پڑھے ہیں۔ تجویں میں سے گزر ہوں اور اکثر سید حارستہ ترک کر کے ادھر ادھر بہت بھنکا ہوں صرف یہ جانتے کے لیے یا خری یا اور حقیقت کہاں ہے۔ اور کیا میں ان تک پہنچ سکتا ہوں لیکن تین علموں ایسے ہیں جہاں سے میں جان بوجہ کر سرسری گزرا ہوں، میری محمد و سو جھ بوجھ نے محض ان کے دروازوں پر دستک دی ہے۔ اگر دروازہ کھل گیا ہے تو صرف جہاں کا ہے اندر جانے کا حوصلہ نہیں ہوا۔ اختتاب کیا ہے کہ ان کی اختبا کوئی نہیں۔ آخری حد کا کچھ پہنچیں۔ ان میں سے ایک علم کا ناتان اور اس کی لاحمد و دیت کا ہے۔ دوسرا نہب ہے اور تیسرا موسيقی ہے، خصوصی طور پر مشرقی کلاسیکی موسيقی۔ ان تینوں کا کوئی انتہا نہیں اور میں ایک انتہائی محمد و ذہن رکھتا ہوں اور میں اس امر سے آگاہ بھی ہوں اس لیے ان سے اختتاب کیا۔

میں یہاں البتہ مغربی موسيقی سے لگاؤ کا ایک ذاتی حوالہ دینا چاہوں گا۔ میں ابھی کمی

میڑھے بدل کھاتے تجھیدہ مشکل کے درخت جو کسی نادر پیدہ شدت سے دوہرے ہوئے جاتے ہیں۔ اور پس مظہر میں کچھ پہاڑ ہیں جن پر ایک عجیب بیسٹ کا بادل سایہ کے ہوئے ہے۔ فان گوگ اس نتیجے پر پہنچ چکا تھا کہ یا تو میں پاگل پن کا شکار ہوں اور یا اس دنیا کے لوگ۔ تو اس نے اقرار کر لیا کہ نہیں میں ہوں جو اپنے حواس کھو بیٹھا ہوں اور وہ اپنی مرضی سے رضا کارانہ طور پر سینٹر یے کے پاگل خانے میں داخل ہو گیا۔ جنوبی فرانس کے اس گمنام قبیلے سے اس نے ہالینڈ میں اپنے بھائی کو لکھا "میں نے آج دو تصویریں پینٹ کی ہیں۔ ایک تصویر کو "دوے شاری ناٹ" کا عنوان دیا ہے اور دوسری تصویر ایک زمی مظفر کی ہے جسے میں نے "زینون کے درخت" کا نام دیا ہے۔"

ایک ہی دن میں تخلیق کی جانے والی یہ دو تصاویر کسی بھی ایک دن میں تخلیق کی جانے والی تصویروں اور فن پاروں پر حادی ہیں۔

فان گوگ کا کہنا تھا کہ یہ دونوں تصویریں ہرگز حقیقت کی قربت یا عکاس نہیں ہیں۔ کیونکہ کسی بھی مظفر کو ہو ہو کیوں پر اتار دینا محض تصویری کشی اور نقل ہے اور یہ ایک احتمانہ فعل ہے۔ اس مظفر کو اپنی ذاتی نرمیں لے کر اسے ازرن تخلیق کرنا ہی آرٹ ہے۔

میں فان گوگ تک بہت مشکل سے پہنچا تھا۔ بہت کشت کاٹ کر اس تک رسائی حاصل کی تھی۔ یہ سفر آسان نہ تھا۔

اگر ایک انسان کے اندر ایک بڑے اور آخری سچ تک پہنچنے کی کمک اور آزاد ہو۔ تو اسے کوئی نہ کوئی مذہب یا عقیدہ اختیار کرنا پڑتا ہے۔ کسی نہ کسی راستے کا چنانہ کرنا پڑتا ہے بے شک وہ صراحت متفقہ نہ ہو۔ اسے بہر طور چلانا پڑتا ہے یہاں تک کہ اسے چلنے کی عادت ہو جاتی ہے اور اگر وہ خوش بخت ہو تو کبھی نہ کسی سچ تک رسائی حاصل کر لیتا ہے۔

رسائی حاصل کرنے کا۔ بڑے سچ تک پہنچنے کا فارمولہ بہت آسان ہے۔ آپ پڑھنا دیکھنا اور سننا شروع کر دیں۔

پچھو بھی، فضل، بیکار، بکواس پڑھنا دیکھنا اور سننا شروع کر دیں۔ ادب کے بڑے اور آخری سچ تک پہنچنے کے لیے بھی یہی شرط ہے کہ پڑھنا شروع کرو دیں۔ خواتین کے نادل جاسوسی کہانیاں تیرے درجے کی رومنی تحریریں کچھ بھی پڑھنا شروع

سے نہیں بہت کثٹ کاٹ کر پہنچا۔  
تو ادب کی معراج تک رسائی حاصل کرنے کے لیے.. پڑھنے کا آغاز کر دینا شرط  
ہے.. کچھ بھی پڑھنا.. موسیقی کی آخری سلطنت میں داخل ہونے کی خواہش ہو تو سننا شروع کر دینا  
ضروری ہے.. کچھ بھی سننا.. اسی طور مصوری کے استادوں تک جانچ کے لیے بھی.. دیکھنا شروع  
کر دینا پہلا قدم ہے..

البتریہاں ایک عجیب سافرق ہے..

ادب اور موسیقی میں آپ لمبے موجود میں راجح کوئی بھی تحریر یا دھن میں مگن ہو کر اس کے  
کلاسیک انعام تک سفر کرتے ہیں..

جبکہ مصوری میں کسی حد تک یہ سفر لئے پاؤں چلتا ہے..

آپ کا آنا ز روایت اور کلاسیک سے ہوتا ہے اور پھر اگر آپ پہنچنا چاہیں تو جدید  
مصوری تک پہنچ جاتے ہیں.. نوجوانی کے اوائل میں ہم بھی دیگر دانشوروں اور مزاحید شاعروں کے  
تینقیں میں جدید مصوری کو ملھکہ خیز اور پر مزاج گردانستہ تھے.. انا رکلی بازار میں فروخت ہونے والی  
سینزیوں پر جان دیتے تھے جن میں تمام موسووں کے پھول یکبار کھلے ہوتے تھے.. پہلو میں کوہ کے  
ایک جھوپڑا بھی ہوتا تھا اور ایک آبشار بھی.. پرندے بھی اڑان میں ہوتے تھے اور سورج بھی طلوع  
ہو رہا ہوتا تھا.. پھر روز رہوں میں آئے تو ”شع“ رسالے کے سر ورق ہمیں خوابوں میں لے جانے  
لگے اور ان میں سے کچھ امر تاریخی کے ساتھی امر و زکے بنائے ہوئے ہوتے تھے.. ان میں سے  
ایک تصویر جس میں سراسر سرخ لباس میں ایک لڑکی گھنٹوں پر سر رکھے بال کھڑائے بیٹھی ہے مجھے  
ایسی پسند آئی کہ میں نے وہ سر ورق فریم کردا کے اپنے کرے میں آؤں کر لیا کہ مجھے یہ میری  
خیالی محبوبہ لگتی تھی اور والد صاحب نے سخت سر زنش کی تھی کہ کیسی بے ہودہ تصویر گھر میں لگا کر کی  
ہے.. حالانکہ لڑکی مکمل طور پر بارپ دہ اور حیا دار تھی یہاں تک کہ وہ سرخ لباس میں ایک لڑکا بھی ہو سکتا  
تھا کہ اس کے بدنبال خطوط بھی پوشیدہ تھے.. پھر اللہ بخش زین العابدین چفتا کی اور آذرزو بی وغیرہ کی  
زماد آیا.. ادھر مغرب کا رخ کیا تو اول اول ریگرات نائیکل انجلو، رومنز اور ڈی و پچی وغیرہ کی  
پوری ہیوں نے متاثر کیا لیکن اس سفر کے دوران جب مصوری کی کشتی نہایت زی سے بے آوار  
پانیوں پر تیرتی تھی اسے ایک شدید رھپکا گا..

عمر کا ثین اسی تھا جب میں یورپ چلا گیا اور وہاں ابھی راک اینڈ رول موسیقی کے آغاز کے زمانے  
تھے.. بل بیبلی اللہ رچ ڈز اور ان کے بعد ایلوس پر سلے کا راج ہونے کو تھا.. میں اس تیز ردھم وانی  
اکثر بے نری موسیقی کا رسیا ہو گیا اور اسے رغبت سے سنسننا شروع کر دیا.. پھر جاز کانوں میں بھلی لگنے  
لگی.. لوئی آمسٹر انگ کی ٹرمپٹ نے دل میں جگہ بنائی.. پھر رواتی جاز کا لطف آنے لگا اور اس کے  
راستے مادریں جاز اور ڈی برو بیک کی لاڑوال پیانو کی دھنیں تک آ گیا.. بلوز میں سیکسا فون کی ادا اس  
پکاریں مجھ پر گھر اٹھ کر تھیں اور اگر میں محبت میں ہوتا تو وہ مجھے رلا دیتیں.. لیکن دھیرے دھیرے  
میں اس موسیقی سے دور ہونے لگا.. کہ یہ موسیقی جوانی کی شراب کو مزید نشہ آور بنانے اور بے خود  
ہو کر رقص کرتے کرتے مذہبیں ہونے کے لیے تو موزوں تھی پیکر تھی میں آپ کا ساتھ نہیں  
دے سکتی تھی.. یہ بہت بے باک اور عریاں تھیں اس میں کوئی بھید کوئی راز نہ تھا.. خون کو بھڑکاتی بہت  
تھی اس میں شامل نہ ہوتی تھی.. تب یورپی کلاسیکی موسیقی نے میرے احساس اور شعور کے ذریعوں کو  
اپنی جانب کھینچ چلے آئے پر مجبور کر دیا.. یہ ایک اور دنیا تھی اور اسی دنیا تھی جو آپ کو آس پاس کی  
دنیا سے بے خبر اور بے نیاز کر دیتی تھی.. میرے اس بیان سے کہیں پہلے فتحی تھیں نہ ہو جائے کہ میں  
یورپی کلاسیکی موسیقی کے روز سے آشام گیا.. قطعی نہیں.. مجھے اس کی تکنیکی مہارت یا انتارچ حاوہ کی  
کچھ سمجھ نہیں لیکن اس کے باوجود یہ مجھ پر یوں اٹھانداز ہوتی ہے کہ میرے اندر فتنی بستیاں آباد کرتی  
چل جاتی ہے.. یہاں یورپی کلاسیکی موسیقی کے جتنے ”خان صاحب“ میں ان کی فہرست دوہرانا  
مناسب نہیں لیکن ان میں موڑوارث اور پیٹھوں کی سمجھیں نہیں.. خاص طور پر مون لاکٹ سناٹانے  
مجھے آج بھی اپنا غلام کر رکھا ہے.. بہت ہی خاص لمحوں میں.. کسی الیے کے دوران کسی شاندار  
سرست کے موقع پر یا کسی ایسے لمحے میں جب انسان مر جانے کے بارے میں سوچنے لگتا ہے..  
پیانو کی یہ دھنیں میرے اندر یوں گوئیں لگتی ہیں جیسے ناپیانہ پیٹھوں اپنے پیانو پر جھکا آر کسٹر اک  
ہمراہ ذاتی طور پر میرے بدن میں پرفارم کر رہا ہے..  
یہاں تک کہ بالآخر.. اور مجھے یہ اقرار کرتے ہوئے کچھ شرمندگی ہوتی ہے کہ میں آپا  
گلوکاری اور چیزیں موسیقی سے بھی لطف انداز ہونے لگا..

میں نے اتنی طویل اور نہایت بور تھیڈ جس میں خونمنائی بہت تھی صرف فان گوگ کی  
”دوے شاری نائٹ“ کی مجھ پر اٹھانگیزی کے لیے باندھی ہے.. کہ میں فان گوگ تک بھی آسانی

سلود اورڑالی اور فان گوگ جیسے مصورا یے تھے جنہوں نے مصوری کی طے شدہ حدود کی خلاف درزی کی۔ یہا یہیے لوگ تھے جو اپنے ساتھ مجھے بھی پار لے گئے۔

کلاسیکی مصوری کی کاملیت کے شاہکاروں کے سامنے کھڑے ہو کر آپ سنائے میں آ جاتے ہیں۔ ڈی او چیز ریکرانت یا مانیکل انجلو کی تصویروں کو دیکھ کر آپ ان کی کاملیت سے مرغوب ہو جاتے ہیں۔ با ادب ان کا ملاحظہ کرتے ہیں۔

لیکن آپ اور وہ۔ چاہے وہ مونالیزا ہو یا ریکرانت کی کوئی پورٹریٹ۔ الگ الگ ہوتے ہیں۔ اس کے کمال فن کے رعب میں رہ جائیں ان کی تعلیم میں رہ جیے ہیں۔

جب کہ فان گوگ، گوگین یا پاکوسکی کی بھی تصویر کے سامنے اگر آپ تادیر کھڑے رہیں تو آپ اور وہ ایک ہو جاتے ہیں۔ آپ اپنی صرتوں اور محبوں سمیت اس کے اندر چلے جاتے ہیں۔

تو کہنا میں یہ چاہتا تھا اور اس کہنے کے لیے مجھے بہت کچھ اکتا دینے والا بھی کہنا پڑا کہ۔ میں فان گوگ تک آسانی سے نہیں پہنچا۔ مجھے اس تک پہنچنے کے لیے بہت کشت کاٹ کے درجے پر پہنچ جاتا ہے۔ ایک ماہراستا وہ جو جاتا ہے تو وہ قیامت کر جاتا ہے کہ بس یہی فن کی معراج ہے جہاں میں پہنچ پکا ہوں۔ لیکن کچھ ایسے سر پر ہرے بھی ہوتے ہیں جو قیامت نہیں کرتے اس معراج کے پار جانا چاہیے ہیں۔ تحریر کرنا چاہیے ہیں کہ اس کے پار کیا ہے۔ اور اس پاگل پن میں اپنی تمام تشریف اور ناموری واپس رکاویتے ہیں۔

میوزیم آف ماؤرن آرٹ۔

جسے پیارے اور اختصار سے مو ما کہا جاتا ہے۔

اگر آپ کسی رائجی سے دریافت کریں کہ میوزیم آف ماؤرن آرٹ کو ہر ہے تو وہ لاعلی میں سر ہلاوے گا اور اگر پوچھیں گے کہ مو ما کہا ہے تو وہ مکروہے گا اور راستہ بتاوے گا۔ موما۔ نیویارک کا ایک محبوب ہے۔

اور اس محبوب کی تعمیر جاپانی ماہر تعمیر یوشیوتانی گوچی نے کی۔ کہ دنیا بھر میں صرف وہ شخص تھا جو جدید آرٹ کو ایک عمارت کی شکل دے سکتا تھا۔

پاک سویمیرے لیے تب تک اگرچہ ایک باکمال لیکن اوث پاگ سامور تھا۔ جو مورت کو انساں بنادیتا تھا اور انساں کو کائنات بنادیتا تھا۔ باہمکل کے ایک پینڈل پر کچھ کاٹھ کیا ہے چپاں کر کے اُسے ایک بھینے کا مجسم قرار دیتا تھا۔ اس نے مصوری کو ایک مذاق بنار کھا تھا۔ اور مجھے شدید دھچکا یہ لگا کہ میں نے بار سلوٹا ہے پس انہی میں اس کے خصوصی میوزیم میں اس کی ابتدائی تصویریں دیکھ لیں۔ ایسی پورٹریٹ جو کلاسیکی معیار کی ہر شرط پر پوری اترتی ہیں۔ قدیم اساتذہ کی بناوی ہوئی پورٹریٹوں میں جیسی فی عظمت کی حال تصادیر شخصیت کا ایک ایک پرست عیاں اور شاہست اتنی مکمل کوہ تصویر لگتی تھیں۔ اگر ان تصویروں کے نیچے پابلو پاکاسو کے مشہور زمانہ دھخلنہ ہوتے تو میں بھی یقین نہ کرتا کہ اسی پاکاسو کا ابتدائی کام ہے جو اوث پاگ مصوری کا خالق ہے۔

اگر وہ اپنے ابتدائی دور میں مصوری کے رہنمے سے اتنا آشنا تھا کہ ایسی کلاسیکی تصادیر بنانے پر قادر تھا تو پھر وہ بے راہروں کیوں ہو گیا۔ جس راستے پر چل رہا تھا اسی پر کیوں نہ چلا گیا۔

بھلک کیوں گیا؟

در اصل کوئی بھلک تھلکیں کارچا ہے وہ ایک اویب ہو یا مصور جب اپنے فن میں کاملیت کے درجے پر پہنچ جاتا ہے۔ ایک ماہراستا وہ جو جاتا ہے تو وہ قیامت کر جاتا ہے کہ بس یہی فن کی معراج ہے جہاں میں پہنچ پکا ہوں۔ لیکن کچھ ایسے سر پر ہرے بھی ہوتے ہیں جو قیامت نہیں کرتے اس معراج کے پار جانا چاہیے ہیں۔ تحریر کرنا چاہیے ہیں کہ اس کے پار کیا ہے۔ اور اس پاگل پن میں اپنی تمام تشریف اور ناموری واپس رکاویتے ہیں۔

کاملیت حاصل کرنے کے بعد وہ اس کی یکسا نیت سے اکتا جاتے ہیں۔

وہ فرید الدین عطار کے ”منظق الطیر“ پرندوں کی مانند آخری بیج تک پہنچنے کی جستجو کرتے ہیں چاہے وہ اس جستجو کے راستے میں ہلاک ہی کیوں نہ ہو جائیں۔

سمندری بیلگہ ”لوگ شون سی گل“ کی طرح اپنی پرواز کی حد کو پار کر کے دیکھنا چاہیے ہیں کہ پار کیا ہے بے شک موت ان کا مقدمہ ہو جائے۔

ادب میں ایلیٹ وہٹ میں درجینا ولف، ہر من پیسے، ہیمز جائس، کافکا، بارکنز اور سرما گو ایسے لوگ کلاسیک کی حدود کو توڑ کر پار گئے اور مصوری میں پاکاسو کے علاوہ کاملیت کی یکسا نیت سے اکتا ہوئے ریزو، گوگین، ڈیگاس مائے، مونے، سیزان، مائیں، شکال، میرزا

ڈیزائن کیا تھا۔ وہ ایک انجینئر ہونے کے علاوہ ایک مصور اور شاعر بھی تھا چنانچہ اس کی اس میکانی تخلیق میں بھی شاعری کی نازکی اور مصوری کے رنگوں کی آمیزش ہے۔ اور وہ پہلی نظر میں ہی آپ کو بھلا لگتا ہے۔ ایک کار آمد میشن بھی لگتا ہے لیکن ایک میشن کا مردہ پن اور سرد مردی اس میں نہیں بلکہ زندگی اور حرارت ہے۔ روانی بھی کاپڑوں کی بانداس میں آہنی بھاری پن بھی نہیں بلکہ ایک نزاکت ہے اور وہ معلق حالت میں مائل پر واگلتا ہے۔

مجھے موہا کی پیشتر تصویریں بھول چکی ہیں لیکن اس بیلی کا پڑ کی سرخ نسوانیت اور حسن بھی تکڑا ہے۔ اپنے نقش ہے۔

اور کیا ایک نیبل لیپ بھی آرت ہو سکتا ہے۔

ایک ایسا نیبل لیپ ہے دیکھ کر میں چونکا کہ ہائیں یہ لوگ میری رائٹنگ نیبل پر سے میرا نیبل لیپ انھالائے ہیں۔

یہ نیبل لیپ کسی رچڑا صاحب نے اپنے ذاتی استعمال کے لیے ڈیزائن کیا تھا کیونکہ ان دونوں بازار میں جتنے بھی نیبل لیپ میسر تھے وہ ایک ہی زاویے پر جامد تھے اور ان کی روشنی ایک ہی مقام پر پڑتی تھی۔ چنانچہ ذاتی ضرورت کے تحت اس نے ایک ایسا نیبل لیپ ڈیزائن کیا جو ایک انسانی بازو کی باندھے ہے کہی بھی زاویے پر جھکایا جا سکتا ہے یا حرکت دی جا سکتی ہے۔ اس کا ڈیزائن اب اتنا عام ہو چکا ہے کہ یہ دن روز اور انارکلی کی ہر دکان پر پہنچتا ہے۔ تو کیا یہ آرت ہے؟

الفلم کے بارے میں تو کچھ شک شبکا گمان نہیں کہ فلم ایک آرت فارم ہے۔ آپ موہا میں تمام ایسی قلمیں دیکھ سکتے ہیں جن کے جمالیاتی پہلو کو دنیا بھر میں سراہا گیا۔ وکھڑی شارم کی ”ہوا۔ آرسن ولیز کی ”مشی زن کین۔ جاپان کے اوڑو کی ”ٹوکیو شوری۔“ وفور یوڈی سیکا کی ”بائیکل حصیف۔“ الفرڈ چپکا کی کم نو دیکھ سیورٹ والی ”ورنیکو۔“ اور ان عہد ساز قلموں میں ہمارے ستیاجیت رے کی ”پاٹھر پنچالی۔“ بھی شامل تھی۔ اس طویل قامت خوب صحت مند بھکانی کو دنیا کے دس بڑے ہدایت کاروں نے متفقہ طور پر میوسیں صدی کے سب سے عظیم ہدایت کار کا ایوارڈ دیا تھا۔ میں نے تو صرف اس کی ”مہاگر۔“ اور ”شطرنج کے کھلاڑی۔“ دیکھی تھی اور مجھے فخر ہوا تھا کہ یہ شخص میرے خط کا ہے۔

جب آپ ماڈرن آرت کے ایک میوزیم کا تصور ہے، میں لاتے ہیں تو اس کے ساتھ بہت سے خدشات اور اعتبار جنم لیتے ہیں کہ ”ماڈرن آرت۔“ میں کیا شامل ہو سکتا ہے اور کیا شامل نہیں ہو سکتا کہ ماڈرن آرت تو کچھ بھی ہو سکتا ہے۔ تصویروں اور مجسموں کے علاوہ ایک کری کا ڈیزائن۔ ایک بال پیرنگ کی شکل، کوئی پوٹر، فوٹو یا فلم۔ ایک پتھر، سگر ہیٹ کی خالی ڈیباں ایک ترشیب کے ساتھ یہاں تک کہ ایک بیلی کا پڑ بھی جو اس میوزیم کی چھت سے معلق اس کا انتیازی نشان بن چکا ہے۔ ایک کار کا کوئی خاص ماڈل بھی ماڈرن آرت کہلا سکتا ہے اور گرم اسٹری سے بھورے ہو جانے والے کپڑے کو بھی ایک شاہ کار کہا جا سکتا ہے۔ کوکا کولا کی بوتکوں کا ایک انبار۔ چھت سے لیکے بھل کے بلبوں کا ایک چکما۔ ایک نیبل لیپ کا انوکھا ڈیزائن۔ سفید پلاسٹک کی کری جس کی نشت پر زورنگ کی ایک گدی ہے کہ اس کا آئینہ یا ایک انٹے کی سفیدی اور زردی سے لیا گیا ہے۔ ایک سیاہ لمبورگ اپنے چھر سے ایک سینٹر پراؤ ڈیزاں کر کے ”محفلی“ کا نام دیا گیا ہے۔

یہ سب کچھ موہا میں نہائش پر ہے اور اس کے سوا اور بہت کچھ ہے۔ ایک روانی میوزیم میں کون سی تصویر یا مسجد پا سکتا ہے اس کا فیصلہ کرنے کے لیے پرکھ کے پنے تملے اصول اور زاویے ہیں لیکن ماڈرن آرت کے ایک میوزیم میں کیا ہے جو نہائش کے معیار پر پورا اترت ہے اور آرت ہے اور کیا ہے جو محض کاٹھ کبڑا ہے اس کا فیصلہ کرنے کے لیے کوئی اصول یا طے شدہ خاطبہ نہیں ہے۔ ماڈرن آرت کے چناؤ یا پرکھ کے لیے ایک ایسی آنکھ اور کار ہے جو عہد حاضر کی تیز رفتار زندگی میں روزمرہ کے استعمال کی اشیاء، میشوں، بیکار ذبوں، دیواروں پر چسپاں اشتہاروں وغیرہ میں بھی جس جمال کا کوئی پہلو تلاش کر لے۔ اور پل بھر میں اس نتیجہ پر پہنچ جائے کہ۔ یہ آرت ہے۔

موہا میں نہائش کیا گیا ماڈرن آرت روز مرہ کی زندگی سے متعار شدہ ہے۔ ہم چیزے سے ویکھ کر اس کا لٹھنہ اڑا سکتے ہیں۔ اس پر جی کھول کر بہن سکتے ہیں لیکن۔ اس آرت میں کوئی غیر واضح کخش ضرور ہوتی ہے جو منفرد ہوتی ہے۔

مشلاً موہا کی چھت سے معلق اس بیلی کا پڑ کوئی لے لیجی۔ یہ کیا آرت ہوا۔ آپ کہہ سکتے ہیں۔

بیتل D1-47 نامی بیلی کا پڑ ہے جسے 1946ء میں نیگ نام کے ایک انجینئر نے

داخل ہونے والا ہر شخص اسی روسو کی تصوری ”خوابیدہ خانہ بدش“ دیکھے بغیر نہیں جاتا۔ یہ ایک خوابناک بے وجہی تصور ہے جس میں رنگوں کے سمجھ تو نہ تو نکلے ہیں جو دیکھنے والے کو جزا لیتے ہیں۔

رات چاندنی ہے۔ ایک سیاہ فام منڈولین ساز بجانے والی خانہ بدش اس رات میں خوابیدہ ہے۔ اس کے سرہانے پانی کا ایک مریبان ہے اور۔۔۔ ایک برشیر جس کی ایال چاندنی میں نہائی ہوئی ہے اس خانہ بدش لڑکی کو سوچھ رہا ہے۔۔۔ اسے ضرر پہنچانے کا ارادہ نہیں رکھتا بلکہ اس کے خوابیدہ حسن کے ہمراہ میں آیا ہوا ہے۔۔۔

تصور کا یہ کیما خلاف روایت موضوع ہے۔۔۔ یہ صرف روسو کے ان پڑھ ذہن میں ہی پرورش پاکتا تھا کہ تعالیم بعض اوقات انسان کی قدرتی صلاحیتوں پر محمد و دیت کے پھرے بنھادیتی ہے۔۔۔

اپنے ہری لائزک کا تخلیق کر دیا ایک پوسٹر نمائش پر ہے جو اس نے پیوس کے ایک جاپانی محل والے کیفے شو نکے لیے بنایا تھا۔

سوما میں ناروے کے سب سے بڑے مصروف ایڈورڈ نیچ کی ادا سیاہی میں ڈوبی ہوئی تصوری ”طوفان“ بھی آؤیں ہے۔۔۔ اگرچہ اس کی وجہ شہرت وہ سادہ گراٹ انگلز تصوری ہے جو مونالیزا کے بعد سب سے زیادہ مشتری ہوئی۔۔۔ رسالوں اشتہاروں پوسٹروں اور احتجاجی جلوسوں کی زینت ہوئی ”دوے کرائی“۔۔۔  
یعنی ”جیخ“۔۔۔

جبکہ نیشنل ٹائم، تشدی اور نا انصافی کے خلاف آواز بلند ہوتی ہے دہاں یہ ”جیخ“ اس کی ترجمانی کرتی ہے۔۔۔

”طوفان“ کے علاوہ یہاں نیچ کی ”میڈ ونا“ بھی آؤیں ہے۔۔۔ یہ ذہن میں ایک خلفشار تخلیق کرنے والی پرکشش تصوری ہے کیونکہ علامتی انداز میں بے لباس ہے۔۔۔ ”میڈ ونا“ یا حضرت مریم علیہ السلام کو یورپ کے ہر مصروف نے ہر زمانے میں بار بار پینٹ کیا ہے لیکن نیچ کی ”میڈ ونا“ ان سب سے جدا اور رچکاری نہیں والی ہے۔۔۔

آسٹریا کا گتاف کلمت ہیرے جواہر تائنکے والا ایک جو ہری نظر آتا ہے کہ اس کی تصویروں میں بہت نازکی اور روشنی ہے۔۔۔ اور یہاں اس کی نمائندہ تصوری ”میڈ“ دیکھی جا سکتی ہے جو

سوما کی روشن راہداریوں اور کروں میں صرف نیبل لیپ، بال، بیسرنگ، کریساں، کارسیں یا خالی ڈبے اور خالی بوتلیں ہی نہیں بلکہ ماڈرن آرٹ کے تاثراتی۔۔۔ یعنی اپر ہنست تصاویر کے شاہکار بھی آؤیں ہیں۔۔۔

میں فان گوگ کی ”ستاروں بھری رات“ اور ”سرد کے درخت“ کے تاثرات کچھ زیادہ ہی جذباتی طوالت سے بیان کر چکا ہوں۔۔۔ اور ہاں یہاں میں ایک مکراہٹ آمیز حوالہ دینا چاہتا ہوں۔۔۔ میстро پالٹن میوزیم دنیا کے اہم ترین عجائب گھروں میں شامل ہوتا ہے اور آپ اس کے نکبر کو بے جانہیں کہ سکتے کہ دہاں دینا بھر کے شاہکار نمائش پر ہیں۔۔۔ فان گوگ کے ”بوٹ“ بھی دہاں پڑے ہیں اور ”سلیف پورٹریٹ“ بھی تھی ہے لیکن ہر شخص کے اندر ایک ستاروں بھری رات جگدا رہی ہوتی ہے اور وہ اسے تلاش کرتا پھرتا ہے اور پھر جب نظر نہیں آتی تو کسی محافظت سے پوچھتا ہے کہ جناب ستاروں بھری رات کہاں ہے تو اس کا جواب نہایت ناگواری سے دیا جاتا ہے کہ۔۔۔ وہ سوامیں ہے۔۔۔

میстро کے محافظوں سے یہ سوال دن میں سینکڑوں بار پوچھا جاتا ہے اس لئے ناگوارہ پچکے ہوتے ہیں۔۔۔

میں بھی اگر سوما میں ایک زرکشی خرچ کر آیا تھا کہ یہاں وہ ایک ڈالروالی سہولت میسر نہ تھی تو بنیادی کشش اسی ستاروں بھری رات کی تھی۔۔۔

بہر حال سوما میں جدید آرٹ کے کچھ لوگوں کے لیے ناقابل فہم مظاہر اور اس رات کے علاوہ بھی بہت کچھ ہے۔۔۔

فرانسی مصور بیزان کا ”غسل کرنے والا“ بھی دیکھا جاسکتا ہے جو نہایت ہی ناقابل اور سریل سا شخص ہے جو صرف ایک جانکیے میں ملبوس ہے۔۔۔

یہاں روڈین کا ”خدا کا ہاتھ“ تو نہیں ہے البتہ مصنف پاٹریک کا ایک مجسم ہے جو ایک سیاہ آسیب دکھائی دیتا ہے۔۔۔ اور روڈین کو بہت معذوب کیا گیا کہ تم نے یہ کیسا بالڑاک بنایا ہے۔۔۔

فرانس کے ہی ہری روڈو ہمارے اسٹادیا م دین گجراتی کی مانند چیزوں میں پنچلی محروم ہوا کرتے تھے اور اسٹادی کی طرح کچھ زیادہ پڑھے لکھنے تھے اور مصوری کے بارے میں علم بھی نہایت واجبی تھا۔ ان کی زندگی میں اسٹادی کی مانند ہی ان کا بہت نماق اڑایا گیا لیکن آج سوما میں

اتارتارہا.. آخری عمر میں اسے کوڑھ کے مرض نے آ لیا اور اس کے ہاتھوں کی انگلیاں جھٹر گئیں۔ لیکن پھر بھی وہ مضوری سے باز نہ آیا۔ وہ اپنے بائیں ہاتھ کے نڈ پر برش کوئی سے بندھوایتا اور تصویریں بناتا رہا۔

جب اس کی موت ہوئی تو جو شخص اس کے جھونپڑے میں داخل ہوا اس کا کہنا تھا کہ اسے ایسا محسوس ہوا جیسے وہ جنت میں آ گیا ہے۔ ہر سو عجیب الوہی رنگ تھے۔ آثاریں پرندے اور پھل تھے۔ حسین عورتیں اور گل بولٹے تھے۔ گوگین نے اپنے آخری ایام میں اپنے جھونپڑے کے درود یا اکو پینٹ کرنا شروع کر دیا تھا اور اس نے وہاں اپنے تصویر کے مطابق ایک ذاتی جنت بنالی تھی جس میں وہ موت کے بعد جانا چاہتا تھا۔ اس جھونپڑے کو نذر آتش کر دینا ایک مجبوری تھی تاکہ کوڑھ کے جراشیم بقیدِ جزیرے میں نہ سر ایت کر جائیں۔ اگر وہ جھونپڑا محفوظ رہتا تو یقیناً نہیں کہیں نہ اش پر ہوتا اور تم بھی جنت کو اسی زندگی میں دیکھ لیتے۔ اگرچہ وہ گوگین کی جنت ہوتی۔

ہر نہ ہب اور ہر عقیدے کی جنت جدا ہوتی ہے۔ اس خلطے کی نا آسودہ خواہشوں کی تصویر ہوتی ہے۔ صحرائیں پانی اور شہد کی نہروں کے خواب دیکھتا ہے اور بر قافی خطلوں کے آتش پرست گرم ہواں اور تیز شراب کے آرزومند ہوتے ہیں۔ اسی طوران کے دوزخ بھی جدا ہوتے ہیں۔ بر قافی موسوں کے مارے ہوئے دوسروں کے جہنم میں سلکتے الاؤ کے گرد بیٹھ کر جنت کے مزے لیتے ہیں۔ کچھ یونہی ہرفروکی اور اگر وہ فرد جو تخلیق پر قادر ہواں کی جنت بھی سب سے الگ اور کسی بھی عقیدے سے مادرا ہوتی ہے۔ اور ہر عاشق کا بہشت بھی ایسا ہوتا ہے جس میں صرف اس کا عاشق خاص جو سے اس دنیا میں نہ ملا۔ اس دنیا میں مل جاتا ہے۔

مجھ سے مت پوچھتے گا میری خیالی جنت کیسی ہوگی اور اس میں کون ہوگا۔ اور اس میں کسی پرداہ نہیں کا نام نہیں آتا۔

تاہیٹی جزیرے کے سمندروں میں بہت عرصہ پہلے میں نے امریکی جریدے ”تاائم“ کے آرٹ سیکشن میں موڑ بوٹ چلاتے نکر میں ملبوس ایک فربہ اور بڑھ شخص کی تصویر دیکھی تھی جو اپنے آپ کو پال گوگین کا ناجائز بینا قرار دیتا ہے اور عمومی اس تصاویر پینٹ کر کے ان پر ”گوگین“ کے دھنکڑ کر کے پر مشوق سیاحوں سے ذاکر کرتا ہے۔ دیسے میری بھجھ میں کچھ نہیں آیا کہ یہ ناجائز اولاد

مشرقی بادے میں ڈھکی چھپی ایک حاملہ عورت کی ہے۔ ایک عورت جو امید سے ہے۔ اس کی تصویروں میں نزاکت اور رنگوں کی شوخی شرق سے مستعار شدہ ہے۔ ان میں نُرک اور ایرانی قالینوں کے رنگ میں اور جاپان کی نزاکتی نہیں ہیں۔

ہمارے ہاں بہت سکم لوگ روئی مصوروازی کا نہ سکی کے نام اور کام سے آ گاہ ہیں۔ ہمارے دانشوروں اور مصوروں کی سوئی پاکا سوپرہی انکی رہتی ہے جبکہ یہ کائنات سکی ایسا جیسیں تھا جو مصوری کو پاکا سو سے بھی کہیں آگے لے گیا۔ اگر پاکا سو کو کبہ بزم کا بانی مان لیا جائے تو بھی کائنات سکی ایسا مصور تھا جس نے بُل منظریا کسی بھی شے کو جیسے وہ دکھائی دیتی ہے۔ یکسر ترک کر دیا اور اسے صرف اور صرف رنگوں کے احتراق سے ایک غیر مرئی ماحول میں ظاہر کرنے کا جتنی کیا۔ یہ کیا کہ اشیاء اور مناظر کی شکل بے شک تحریکی انداز میں کیوں پر اتاری جائے۔ کیا صرف رنگ یہ شکلیں نہیں دکھائ سکتے۔ کائنات سکی پوشیدہ یا قیاس انگیز مصوری کا بانی ہے۔ اس کی تعدد تعاویر موسما میں دیکھی جاسکتی ہیں جن میں ”ایک تیر انداز کے ساتھ تصویر“ بہت ہی ادھپ پہ ہے۔

میں روئی رُزادِ فرانسیسی مصور شاہگاہ کی میڑوں میں آؤ دیزاں تصویر ”محبت کرنے والے“ کا تذکرہ کر چکا ہوں۔ یہاں موسم میں اسی کی ایک اور مشہور زمانہ تصویر ”میں اور میرا گاؤں“ بھی دیکھی جاسکتی ہے۔ شاہگاہ گاؤں کی زندگی میں انسانوں اور موشیوں کو یہاں اہمیت دیتا تھا۔ اس تصویر میں دو دھو دہتی ہوئی ایک دو شیرہ ہے۔ گھر میں۔ کسان اور بکریاں ہیں اور یہ سب ایک دوسرے میں یومِ غم ہو رہے ہیں کہ ان کی ذاتی پیچاں باقی نہیں رہی۔ ”میں اور میرا گاؤں“ ماضی کی ایک یاد ہے۔ پر یوں کی ایک کہانی ہے۔ شاہگاہ کا کہنا تھا کہ وہ کیوں پر بکھری اشیاء مظلقی ترتیب سے نہیں بناتا کیونکہ اس کے نزویہ یک شریع کی چدائی اہمیت نہیں ہے۔

یہاں بھی پال گوگین کے منفرد طرزِ مصوری کی بھرپور نمائندگی ملتی ہے۔

میں نے میڑو کے باب میں اس کی حیات پر مبنی سریئتِ ماہم کے ناول ”مون اینڈ سکس پیس“ کا خوالہ دیا تھا۔ گوگین پیرس کا ایک ممتاز اور متول بینکار جو یکدم گھر بارترک کر کے تاہیٹی کے پیسے ”کا خوالہ دیا تھا۔“ گوگین کا ناجائز بینا کار جو یکدم گھر بارترک کر کے تاہیٹی کے جادوی جزیرے میں چلا جاتا ہے صرف اس لئے کہ وہ اپنی حیات مصوری کے لیے وقف کر دے۔ اس نے بقیہ زندگی اس دور افادة جزیرے کے شہم تہذیب یافتہ شہم برہنہ کا لے کلوٹے چوڑی ناکوں والے باشندوں کے ساتھ برس کر دی اور وہ رات ان کی شکلوں اور وڈمرہ کی زندگی کو کیوں پر

کر کے عام اشیاء اور کاٹھ کباڑ کو ترتیب دے کر ایسے ”مجھتے“ بنائے۔ سائیکل کے ایک پینڈل سے  
بھینپنے کا سینگوں والا سرہنا دیا۔

مجھے بکری کی تلاش تھی..

کسی بھی بکری کی نہیں۔ پاکسوئی ”بکری“ کی جو شنید تھی سہیں کہیں موہامیں ہے اور  
دنیا بھر کی بکریوں پر فوکیت اس لئے رکھتی ہے اسے پاکا سونے بنایا ہے۔ میں اس مجھتے کو کوشش بسیار  
کے باوجود تلاش نہ کر سکا۔

ہنری تائیں بھی رنگوں اور شوخیوں کا ایک اور جادوگر ہے۔ وہ بھی کسی حد تک شاگاہ کی  
مانند سادہ اور بظاہر بچگانہ نہ سکھیں بنا کر آپ کے ذہن کے گیوں پر ایک بھرپور تاثر بثت کر دیتا ہے۔  
”پیانو کا سینق“ کے علاوہ اُس کی تصویر ”سرخ شوڈیا“ بھی ایسی ہے جس میں اس نے اپنے  
تصویری کے سٹوڈیو کو سرا سر رنگوں میں پیٹھ کیا ہے اور اس کی دلکشی ایسی ہے کہ آپ اسے دیکھے  
کر ایک عجیب سرخ رنگی سرت سے دوچار ہوتے ہیں۔ اس کی تصویر ”رقص“ کو دیکھ کر ایک شرکی  
مانند داد دینے کو جی پاہتا ہے کہ تائیں صاحب۔ کیا کہنے۔ کیا خوب کہا ہے۔ اس میں پانچ ہزار قسمیں  
 حرکت میں ہیں جو لوگا ہے کہ قوئی کے گھوٹے رقص کرتے درویش ہیں جو ابھی کیوں سے باہر  
آ جائیں گے۔

ہنری تائیں کو مر اکو جانے کا اتفاق ہوا تو وہ یورپ کے شہرے اور بھجے ہوئے رنگوں کو  
فراموش کر کے افریقہ کے بھر کتے اور شوخ رنگوں اور دیاں کی تیز دھوپ کا اسیر ہو گیا۔ اور اس کے  
بعد اس کی تمام تصادری میں رنگوں کی سبھی شوخ بارش اور سلگتی ہوئی دھوپ ہے اور اس کی ایک مثال  
اس کی تصویر ”مرا کو دالے“ ہے۔ تائیں نے نگین چکلی کاغذوں کو پھنسی سے کاٹ کر انہیں سفید گئے  
پر چسپاں کر کے بھی کچھ اکنیز تحریر کئے ہیں اور ان میں ”سوئنگ پول“ اور ”چاقو پھینکنے والے“  
بھی کیا خوب ہیں۔

موہامیں سب سے بڑی اور طویل تصویر جو چودہ فٹ لمبی اور سائز ہے چھٹ چوڑی  
ہے کلاڈ مونے کی ”والر لیزیز“ یا ”پانی کے کنوں“ نام کی ہے جو ایک پوری دیوار پر آؤ دیزاں ہے۔  
اور یہ صرف ایک کیوں پر نہیں بھائی گئی بلکہ تقریباً ایک درجن کیوں کے گلڑوں کو الگ الگ پینٹ  
کر کے پھر انہیں پوس جوڑ کر کے جو زندرنا کی تحقیق کی گئی ہے۔

کیا ہوتی ہے۔ اولاد تو ہمیشہ جائز ہوتی ہے البتہ اس کو جنم دینے والے ماں باپ ناجائز ہو سکتے ہیں۔  
موہامیں گوگین کی ایک اور نہایت ہر داعریز تصویر ”آ رائے کا نیچ“ بھی نہایت پر ہے۔  
ایک سیاہ قام موٹی ناک والی موٹی عورت۔ تائیں کے جزیرے کی ایک عورت۔ گوگین اسے ایک  
قابل پرستش دیوی کے روپ میں دیکھتا ہے۔ برهنہ بدن۔ اُس کے چزوں میں عجیب ذائقوں  
والے مقنای پھل اور پس منظر میں پہاڑ نیلا ہٹ میں ڈوبے ہوئے۔ زرد پتوں والے پام کے  
درخت اور الونی بادل۔

میں نے خصوصی طور پر اس تصویر کے سامنے کھڑے ہو کر ایک تصویر اتر والی کہ گوگین  
کے ساتھ میری ذہنی مطابقت تھی۔ میں بھی اکثر اپنی آسودہ زندگی ترک کر کے کسی تائیں جزیرے  
میں چلا جانا چاہتا تھا اور وہ کچھ لکھنا چاہتا تھا جو میں اس معاشرے میں لکھنے کا تصور بھی نہیں کر سکتا  
سنسکاری کی سوت سے بہت خوف آتا ہے لیکن مجھے میں حوصلہ نہ تھا۔ بقول ایک گوئی کے تم میں  
خواہش تو ہے لیکن حوصلہ نہیں ہے اس لئے تم وہ کچھ حاصل نہیں کر سکے جو حاصل کر سکتے ہے۔  
یہ تو ہمہ نہیں سکتا کہ میوزیم ماذرن آرٹ کا ہوا در اُس میں باوا آدم پاکا سونہ ہوں۔ وہ  
یہاں کافی ہیں۔

اُس کی سب سے نمایاں تصویر ”ایک تجہ خانے میں پانچ برہمنہ طوا نفسیں“ یہاں موجود  
ہے اور یہ ایک بہت بڑے کیوں پر محیط ہے۔ ایک خالق ان آرٹ نقاد اس کے سامنے کھڑے ہو کر  
اس تصویر کے اسرار و موزیمان کو رو تھیں اور میں نے کم از کم پندرہ سو نہایت موڈب ہو کر۔  
کبھی سمجھتے اور کھڑے سمجھتے ہوئے بھی ان اسرار و موزوں کو نہایت دلچسپی سے سنائی۔ یہ کچھ میزھی میزھی۔  
بے دھنگی قسم کی طوا نفسیں ہیں جن کے چہروں میں کچھ کشش نہیں اور نہ ہی ان کی بڑی نیلگی میں کچھ  
یہجان ہے۔ ایک قابلِ رحم کراہت کا تاثر ہے جو اس تصویر کو دیکھنے سے اگھرتا ہے۔  
یہاں پاکا سوکا مجسم ”گتار“ بھی آپ کے سامنے آ جاتا ہے۔

یہ 1912ء میں تخلیق کیا گیا بلکہ یہ کہنا مناسب ہو گا جوڑا توڑا گیا۔ میں کی ایک چادر کو  
نہایت بحدے طریقے سے کاٹ کر اس میں ایک جستی پاپ نصب کر کے چند آہنی تاریں اس  
میں ٹالک دی گئی ہیں اور حیرت انگیز طور پر اس کا مجموعی تاثر ایک گتار کے سوا اور کچھ نہیں ہوتا۔  
بیسویں صدی میں ایک مجسمہ یا تراشا جاتا تھا یا ڈھالا جاتا تھا پاکا سونے اس روایت سے بغاوت

لہجوں کے لیے بھول کر ان جدید تحریروں کو ذرا ہمدردی اور جانے سمجھنے کی نیت کر کے ایک نظر دیکھ لیں تو شاید میری طرح آپ کا یہ تاثر یا تصور بھی پاٹل ثابت ہو جائے کہ ماڈرن آرٹ ایک ڈھونگیک ایک تماشا ہے۔ یہ آرٹ ہے!

چلنے آپ ہسپانوی مصور سلواؤورڈ الی کی ایک تصویر پر غور کر لجئے۔ ڈالی جوا بھی میری نوجوانی کے زمانوں میں اپنی سوم سے اکڑائی ہوئی تینکھی مونچھوں اور چھپری کے ساتھ ہمارے درمیان موجود تھا اور یہ تصویر ”یادداشت کا اصرار“ ہے۔ آپ کی ٹھوں یادیں کیسے سوم کی مانند زمانے کی کڑی دھوپ سے ڈھیلی ہو کر اپنی ہیئت کھو چکتی ہیں۔ اس میں تین نیلے رنگ کی گھڑیاں نمایاں ہیں جن کی سوئیاں جادہ ہیں۔ چل نہیں رہیں۔ وہ تھا ہوا وقت ہیں۔ ان میں سے ایک گھڑی کسی خزاں رسیدہ ٹھنپی سے ڈھکی ہوئی ہے۔ دوسری ایک چپوتے کے کنارے سے بنپے کو ہے۔ گرنے کو ہے اور تیسری کا چہرہ مصور سے مشابہت رکھتا ہے اور وہ بھی مردہ پڑی ہے۔ وقت ایک مقام پر ٹھہر چکا ہے یادیں بے روح ہو کر مر چکی ہیں۔ وقت اور زمانے کی کوئی ہشیت باقی نہیں رہی۔ ڈالی کا نظریہ تھا کہ ایک تصویر پینٹ کرنے کے لیے حقیقت کی نہیں بلکہ فریب خیال اور متصور کے دھوکے کی ضرورت ہوتی ہے۔ ایک پاگل شخص اور مجھ میں فرق یہ ہے کہ..... میں پاگل نہیں ہوں۔

آپ کوشاید خیال آیا ہو کہ یہ سوزیم آف ماؤن آرٹ ہے اور امریکہ میں ہے اور اس کے باوجود یہ ملک جدید ترین ہے تو ابھی تک کسی امریکی مصور کا تذکرہ نہیں ہوا۔ دراصل امریکی چاہے کتنے ہی ماؤن ہو جائیں وہ بہر طور پر ورودی یورپ کی کرتے ہیں۔ مصوری میں بھی یہی صورت حال ہے۔

امریکیوں میں جیکن پولاک اینڈر یو دارہال اور کونٹک ایسے مقصود موجود ہیں جن کے تحقیقی صینس میں سچھ شک نہیں ..

ان میں پولاک وہ مصور ہے جو ماڈرن آرٹ کی "بدنائی" کا باعث بنتا ہے کیونکہ وہ کینوس کو فرش پر بچا کر پھر اس پر رنگوں کی بوجھاڑ کرتا ہے۔ کبھی رنگوں کے ٹبے بے درجہ اندر میں دیتا ہے اور کبھی اس پر رنگوں کی پکاریاں چلاتا ہے۔ اور اکثر اس کینوس پر چھل قدمی کر کے تصویر تکمیل کرتا ہے۔ اس لئے اس کی تصاویر میں بے پناہ رگینیاں ہیں اور وہ کشش سے عاری ٹھیک ہیں۔ کیا ہر کوئی اس انداز سے رنگوں کو کینوس پر پھینک کر تصویر پر بنا سکتا ہے پتوں بچ جبھی کر سکتے

یہ محض ایک تصویر نہیں.. ایک قدرتی مظاہر ہے جو آپ کے سامنے پھیلا ہوا دھکائی دیتا ہے.. جس میں ایک تالاب کے ٹھہرے ہوئے پانی ہیں.. اس پر کہیں کافی ہے اور کہیں کنوں نمودار ہوتے ہیں.. روشنی ہے اور آسمان کی نیلامت ہے جو پانیوں میں عکس ہو کر انہیں نیلگوں کرتی ہے.. اسے دیکھتے رہئے تو کچھ دریے بعد محسوس ہو گا یہ پانی بے کنار ہیں اور ان میں کھلے کنوں آپ کے بدن میں منتقل ہو رہے ہیں..

اس پینٹنگ کے سامنے ایک طویل نیچ خصوصی طور پر رکھا گیا ہے اور وہاں بیٹھنے کو جگہ نہیں ملتی، ہر ملاقاتی کی خواہش ہوتی ہے کہ وہ وہاں آرام سے بیٹھ کر اپنے سامنے بچھے اس منظر کو تما دیر دیکھتا رہے۔ اپنی نظروں میں اتنا تارہ ہے۔ ہر شاہکار تصویر کی مانند ہونے کی "واٹر لیز" کو تما دیر دیکھتے چلے جانے سے۔ اسے اپنے اندر جذب ہوتے ہوئے محبوں کرتے جانے سے کوئی ایک لمحہ ایسا آتا ہے آپ کمر تباہ ہو جاتے ہیں۔ آوازیں مدھم پڑھنے لگتی ہیں۔ آس پاس کے لوگ تحلیل بوجاتے ہیں صرف آپ رہ جاتے ہیں یا آپ کے سامنے تالاب میں کھلے کنوں۔ آپ نہایت آسانی سے ان میں سے کسی کنوں کو با تھہ بڑھا کر جھوکتے ہیں۔

ہی انوی مصور یہ رسمی نہایت پر کیف اور مرے کا چینٹر ہے۔ سوریزم کے بانیوں میں شمار ہوتا ہے اور اس کی تصادمیر... بس ایسی ہوتی ہیں جیسی بس یہ پینٹ کر سکتا ہے... جب وہ "دنیا کی پیدائش" پینٹ کرتا ہے تو کچھ رنگ ہیں... دائرے ہیں... زرد و حاگے ایک ستارہ اور ایک نکون ہے جو دائی یہ ایک پیدائش کا ناتڑ دیجے ہیں... یہ رسمی کہتا تھا میں کبھی کوئی واضح منصوبہ نہیں بناتا تھا کہ میں نے آج یہ پینٹ کرنا ہے بلکہ میں برش اٹھا کر کیوں پر رکھ دیتا تھا اور جو پینٹ ہوتا جاتا تھا وہ پینٹ کرتا جاتا تھا۔ اور پھر آہستہ آہستہ کوئی تصور کوئی خال خود ہی وجود میں آنے لگتا تھا۔

پال کلی... جرم مصور بھی میرد کے قابلہ کا ایک اہم فرد ہے اور اس کی تصویریں بھی ایسی ہیں جو رواتی مصوری کے معیار پر ہرگز پوری نہیں اترتیں ..

شاید نہیں بلکہ یقیناً آپ جدید مصوری کی اتنی تفصیل سے اتنا چکے ہوں گے... مجھے دو شدید بھی کوئی نہ میں نے پہلے ہی آپ کے سامنے ایک تبادل پیش کر دیا تھا، بے شک ان بور و راقی کو پلٹ کر آگے بڑھ جائیے میں مفترض نہیں ہوں گا۔ میں ماڈرن آرٹ کے ان شاہکاروں کا قدر تفصیلی تذکرہ صرف اس لئے کر رہا ہوں کہ اگر آپ روایت کی تحریک پر لکھی عبارتوں کو چند

میں جو خفربا غچے تھا۔ شہر کے سور کے درمیان ایک جزیرہ تھا اس میں اتر آیا۔  
میں بہت تھک چکا تھا۔

پر ابھی اتنے حواس میں تھا کہ یونہی کسی بھی نتیج پر نہیں جای سکتا بلکہ گائیڈ بک کے مشورے کے سامنے ستر شیخ خم کر کے میں نے اپنے آپ کو سکاث برٹن ناہی کسی شخص کی تخلیق کر دہ ”چنان کرسیوں“ پر اپنے آپ کو بھلایا۔ یہ کریں ایک قدر تی چنان کوتراش کر دیوں جانی گئی تھیں کہ قدر تی لگتی تھیں۔ یا ایک نہایت ہی دل میں اترنے والا مختصر باغ تھا جہاں شام ڈھلنے ایک خاموشی اُترتی تھی۔ اگرچہ وہاں آپ بھی ورجنوں لوگ آرام کی خاطر ادھر ادھر ستار ہے ہوتے ہیں لیکن آپ محسوں یہی کرتے ہیں بس آپ ہیں اور یہ چھپوٹا سا شہر کے سور میں بچپ ایک گوشہ ہے۔ تالاب کے کناروں پر انہی ہوئی ایک یونانی خدوخال کی موٹی تازی برہمنہ عورت تھی جس کے چہرے پر ازیت کا کوئی لمحہ پتھر ہو چکا تھا ”دریا“ نام کا یہ مجسمہ ایک فرانسیسی میلاد نے تراشاتھا۔

کہا جاتا ہے میلاد نے یہ مجسمہ جنگ کی ہونا کیوں کے احتجاج کی صورت میں بنا لیا تھا۔ ایک متناسب بدن کی عورت ہے جس کی کمر میں چہرہ اگھونپ دیا گیا ہے اور گرفتاری سافس لیتی مرتبی ہوئی گرفتاری ہے۔ لیکن پھر اسے ایک اور خیال آگیا اور تخلیق کرنے والے لوگوں کے مزاج کا کچھ پتہ نہیں ہوتا انہیں جانے کب کیا خیال آجائے۔  
بیش مرزا۔ بی ایم۔ یقیناً ایک بڑا مصروف۔ مجھے سامنے بٹھا کر اپنے شوخ راجستھانی اور چنجابی رگوں میں میری پوری ریت بنارہا ہے۔ چند روز بعد جب یہ پوری ریت مکمل ہو جاتی ہے اور میں اسے پہلی مرتبہ دیکھتا ہوں تو یوں یقیناً ہوں ”لی ایم۔ سے میں ہوں؟“

”بیرے کیوں کے سامنے اتنے روزگاری بیٹھے رہے ہوں؟ تو اور کون ہو سکتا ہے؟ تم ہو۔“  
”میں، اسکے لئے اسے آپ کو بیجان نہیں بارہا۔“

”تم کیسے بچان سکتے ہو۔ تم اپنے آپ کو دیکھنا چاہتے ہو۔ اپنی مرضی اور خواہش کے مطابق۔ لیکن یہ ہے جو دراصل تم ہو۔ جو تم نہیں دیکھ سکتے۔ صرف میں دیکھ سکتا ہوں۔ یہ تصویر یہ کہ بھی ہو سکتی ہے۔ تاریخی پورٹریٹ۔ ایک خانہ بدوش ایک اجڑا ہوامکان رنگوں کا سوداگر و حاشت۔ ایک بیابان۔ کچھ بھی۔“

بہت سوں نے کوشش کی پر ان کو میر کا انداز نصیب نہ ہوا۔ یہ صرف پولاک ہے جو اس نوعیت کی رنگین حرکات کرے تو ایک خاص تاثر وجود میں آتا ہے۔ موہا میں اس کی تصادیر "ماہ بھیڑیا" اور "نومبر 1950-31" نمائش پر ہیں جو اس بے در لغت تکنیک میں "دورپ" کہا گیا کے استعمال سے وجود میں آئیں۔

ایک زمانے میں اینڈر یو وار ہال کا بھی بہت چرچا تھا اور ”نامم“ میگزین میں اسے سماں درن آرٹ کا ایک گور و کہا گیا تھا۔ اس کی تصویر ”سنہری مارلن منڈ“ بہت زیر بحث آئی تھی۔ اور تصویر صرف یہ ہے ایک سنہری رنگ کے کیوس کے درمیان میں مند کی ایک سنہری بالوں والی تصویر چپاں کر دی گئی تھی اور یہ کسی حد تک میڈ دنالیجنی لبی ملکم سے مشابہت رکھنے پر مذہبی تصویر کے قریب تھی۔

موہامیں صرف تصویریں، مجسمے اور ماذر ان آرٹ کے شعبدے ہی نہیں۔ خود موہام بھی  
ہے۔ اس کی عمارت بھی ہے۔ جاپانی یوشیوتانی گوچی نے بھی اس عمارت کی صورت میں روشنی  
و سعث اور سرت کی حامل ایک تصویر بنانی ہے۔ یہاں نظر کہیں اگئی نہیں، ہوا کے ایک سبک  
جمهوئکے کی مانند ہولے سے طیٰ جاتی ہے۔ اگر اس عمارت کے اندر ایک بھی تصویر آؤزیں نہ ہوتی  
یہ بالکل خالی ہوتی تو بھی شاید اتنے ہی لوگ اسے دیکھنے کے لیے آتے اس میں سافس لینے کے  
لئے آتے، یہ سکنگریٹ اور شنٹے سے تخلیق کردہ ایک شاہکار تصویر ہے۔

بلجق اگرچہ ایک سفارت کار ہو چکا ہے لیکن اس کے اندر کا آرکیٹکٹ اسے سافٹ نہیں لینتے دیتا اور وہ موما کی عمارت کا نام ایسے لیتا ہے جیسے کسی مقدس معبد کا تذکرہ ہو رہا ہو۔ جب کبھی موقع ملتا ہے وہ ادھر نکلتا ہے۔ تصویریں نہیں دیکھتا اس عمارت اور اس کے اندر سرایت کرنے والی دھوپ کے زاویے بہوت ہو کر دیکھتا ہے۔

کیا ایک دن کے لیے ماڈرن آرٹ کچھ زیادہ تونیں ہو گیا؟.. ہو گیا ہے یقیناً!  
صرف بدن اور پاؤں ہی پڑ مردہ نہیں ہوتے نظر بھی تحک جاتی ہے ایک دن میں اتنا  
ڈھیر سارا ماڈرن آرٹ برداشت کر جانا اور پھر بھی سافس لیتے رہنا بڑے حوصلے کی بات ہے تو  
جب شام ڈھلتی تھی اور موما کی بلند کھڑکیوں میں سے نظر آنے والی عمارتیں شفق رنگ ہو کر  
خیز بارک کے سونے کے گھنے ہوئی جاتی تھیں.. میں میر جیوں سے اتر کر.. اس عمارت کے آغوش

ضروریت

”آئی ایم سوری.. لیکن شاید یہ ملک نہ ہو۔“ مجھے اس نوعیت کی دعوت قبول کرنے میں ہمیشہ جھگڑا رہتی ہے..

“آپ بھاں سے فارغ ہو کر کہاں جائیں گے؟”

”یہاں کی سونئیڑ شاپ سے کچھ شاہکار تصاویر کے پرنٹ خریدنے کا ارادہ رکھتا ہوں اور پھر اسے بیٹے کے فلیٹ میں چلا جاؤں گا... بہت تھک چکا ہوں۔“

”تارٹ صاحب چونکہ میں میوزیم آف ماڈرن آرٹ کا ملازم ہوں اس لیے سو نیز  
شپ میں خریداری پر ہمیں اچھا خاصاً سکاؤٹ ملتا ہے تو شاپگ کرنے کے لیے مجھے بھی ساتھ  
لے جائے گا۔“

اس تنگی نے مجھے چاہس لیا۔ اگر اس باریش نوجوان کی بدولت میرے سچھڑا روں کی بیکٹ ہو جاتی ہے تو کیا مضا آئندہ ہے۔

- تو میں میوزیم کے بند ہونے کا منتظر تھا تاکہ وہ نوجوان سو مردم کا اپنی ڈیلوٹی سے فارغ ہو کر آجائے اور میں اس کے ہمراہ سو نیزٹر شاپ میں جا کرستے دامول سچھ پرنس خرید سکوں۔ اس دوران میں نے محسوس کیا کہ جو بھی میرے تربیت سے گرفتار ہے وہ مجھے اور پھر اس مجھتے کی تھوڑی کے سینگوں سے لختی ہوئی میری جیکٹ کو ضرور دیکھتا ہے۔

سچھ لوگ مسکرا دتے ہیں اور سچھ ناک چڑھا کر گزر جاتے ہیں۔

یہ عجیبی شامیں ہوتی ہیں آپ کے آس پاس جتنے لوگ موجود ہوتے ہیں ان سب کو فراموش کر کے صرف آپ پر اترنے لگتی ہیں اور کبھی تھاں بیس آئیں تھائی کو ساتھ لے کر آتی ہیں۔ وہ دن اور تھے جب آپ کسی بھرپوری پر محفل میں کسی ایک چہرے کی ہوں میں تھا ہو جاتے تھے اور اس میں بھی عجب کیف تھا لیکن یہ دن اور تھے جب نہ کسی کی خواہش ہوتی ہے اور نہ ہوں اور آپ پھر بھی اچھوٹ ہو جاتے ہیں تھا ہو جاتے ہیں۔ نیویارک میں اکثر ایسا ہونے لگا تھا۔ اور یہ صرف زمانوں کا ہے حجۃ احگر رکھ کر تھے۔

کچھ دیر بعد ایک جاپانی سیاح لاکی .. اور وہ ایک ملے ایجٹ خاتون بھی ہو سکتی تھی .. کمل گلابی پن میں رنگی ہوئی .. میں اور جیک .. بیک پیک .. جو گرز اور جراہیں .. بال اور ان میں بندھا

بیش مرزا کی یہ پورٹریٹ میرے ڈرائیور میں آؤزیز اس ہے اور میں جب بھی اس کے قریب جاتا ہوں تو مجھے اس میں اپنا آپ نظر آنے لگتا ہے... ایک اجزا اہوا مکان... رنگوں کا سوداگر... وحشت... ایک بیانام... کچھ بھی...

تو میلات کو بھی ایک اور خیال آگیا کہ دراصل یہ عورت ایک "وریا" ہے۔ یہ مجسہ ایستادہ نہیں بلکہ ایک تالاب پر گرا ہوا ہے اور اس کے ہاتھ پانی کے بھاؤ میں آ کر اپنے آپ کو بچانے کی کوشش کر رہے ہیں۔ اپنے آپ کو ڈوبنے سے بچا رہے ہیں۔ چنانچہ میں گائیڈ بک کی ہدایات پر عمل پیرا ہو کر پہلے تو چٹانی کرسیوں پر راجحان ہوا پھر بھدے بدن کی "وریا" عورت کا مشاہدہ کیا اور پھر تھک ہار کر ایک معمولی سے نیچ پر بینچ گیا اور اپنی جیکٹ جو میں ایک عرصے سے دامیں بازو پر لٹکائے پھرتا تھا سے اپنے برابر میں آؤ زماں ایک مجسمے کی تھومنی سے لٹکا کر نیم دراز ہو گیا۔ میں میوزیکم کے بند ہونے کا منتظر تھا۔

ہر میوزیم میں شاہکار اور نادر اشیاء تصویریں اور مجسموں پر کڑی نظر رکھتے ایسے گارڈیا پسپردیا رتعینات ہوتے ہیں جو اپنی مخصوص وردیوں میں بُت بنے کھڑے رہتے ہیں۔ اور جو نبی کوئی شخص کی شاہکار تصویر کے بہت قریب ہو کر اسے ہاتھ لگاتا ہے.. پکا سیا فان گوگ کے دستخطوں کو تو اس حاصل کرنے کی خاطر چھوٹا ہے تو وہ بُت حرکت میں آ جاتے ہیں۔

ایک ایسا ہی بُت... جو ساکت تھا.. باریش تھا.. مگر انے لگا.. ہولے ہولے میری جانب آئے لگا۔ ”تارڑ صاحب آپ کہاں...“

اب آپ ہی انصاف کیجیے اگر ایک بُت اور وہ بھی باریش زندہ ہو کر آپ کی جانب آنے لگتا، تو آپ کا جواب دے سکتے ہیں۔ جتنا بخوبی میں بُت بنایا کھڑا رہتا۔

”آپ تارڑ صاحب ہی ہیں ناں۔“  
”ناں جی۔“

"میں نے جامشودہ یونیورسٹی میں ماہر زکیا ہے۔ یہاں ندیاگر میں پارٹنائرم پڑھ رہا ہوں اور قل نائم موائیں ایک گارڈ کی حیثیت سے ملازمت کر رہا ہوں... میں نے آپ کی بہت ساری کتابیں پڑھ رکھی ہیں اور پلیز آپ آج شام میرے ساتھ کھانا کھائے۔ نہیں تو کافی

گئے۔ صرف یہی نہیں اس نے مجھے ”سوہاہی لائش“، ”گائیڈ بک“ نہایت اصرار کر کے تختے کے طور پر پیش کر دی۔ اگرچہ اسے اصرار کرنے کی چند اس حاجت نہ تھی میں اس گائیڈ بک کو بھی خریدنا چاہتا تھا لیکن اس کی قیمت جو نصف ہو جاتی تھی اس سے بھی ڈرگیا تھا۔ شاپنگ کے بعد سو مرد مجھے موسا سے منسلک ”شاربک کافی“ کے آسودہ اندر وون میں لے گیا جہاں کافی کے ایک تیز گلے میں کڑواہٹ کے لف اتارنے والے پیالے کے بعد میں اس کی میزبانی اور مہربانی کا تفصیلی شکریہ ادا کرنے کے بعد باہر آ گیا۔

باہر نیو یارک کے گلی کوچوں میں آ گیا۔ روائی پر واقع اور خوش نظر ایک اور شام میں آ گیا۔ اور میں تھا نہ آ یا۔ وہ شاہکار جن کے سامنے میں تھا ہوا تھا وہ بھی میرے ساتھ چلے آئے۔ پکاسو کی ”تین فاٹھے عورتیں“ اس کی ”ستار“ مونے کا کنوں کے پھولوں سے لبریز تالاب، گوگین، شاہگاہ، ذاتی سب کے سب چلے آئے اور شاید میرے اوپر ایک سرخ ہیلی کا پڑ بھی معلق چلا آیا۔

شام ہو رہی تھی اور اس کے باوجود میرے اوپر فان گوگ کی ستاروں بھری رات تھی۔ پکاسو کی بکری میرے برابر میں چلتی تھی۔ اگرچا ہوتا پہنچ جیکٹ میرے سینگوں میں رکنا دو۔ اور ان سب کے ساتھ میرے یہچھے یہچھے تھائی بھی چلی آئی۔



ایک رین اور ظاہر ہے لپ سلک بھی سراسر گلابی گلابی۔ میرے قریب ہو کر ہکلاتے ہوئے کچھ کہہ رہی ہے۔ اور میں اس شام کی آزردگی میں سے ذرا باہر آیا کہ کسی نے تو مجھے تجہے کے لائق سمجھا۔ اور غور کرتا ہوں تو کہہ رہی ہے۔ معاف کیجیے گا۔ یہ۔ یہ جیکٹ آپ کی ہے! جوئی ہوئی ہے۔

”بالکل ہے۔“

”کیا آپ اسے اٹھائیں گے پلیز؟“

”ہاں کیوں نہیں۔ پر۔ کیوں؟“

”تاکہ میں پکاسو کی ”بکری“ دیکھ سکوں۔ آپ نے اپنی جیکٹ اس کے سینگوں کے ساتھ لٹکا رکھی ہے۔“

”جی۔ جی۔“ میں نے فوراً جیکٹ اتار کر اپنی گود میں رکھی۔ اور جاپانی لڑکی دھڑا دھڑ بکری کی تصویریں اتارنے لگی جن میں بیچنا میرا ہر اس ان جہڑے بھی شامل ہو گیا ہو گا۔ بھی ان کو اور بھی بکری کو دیکھنے والا ہر اس ان چہرہ۔ مجھے یہ بھتہ شناسا تو ٹھاٹھا لیکن یہ امکان میری سوچ میں نہیں آ سکتا تھا کہ پکاسو کے مشہور ترین جدید مجسموں میں سے ایک یوں کھلے عام پڑا ہو گا۔ مجھے سے کسی سبے ادبی ہو گئی تھی۔ ایسے نادر آرٹ کی ہر کتاب میں شائع شدہ کروڑوں ڈالروں کے اس بھتے کو میں نے ایک کھوٹی کے طور پر استعمال کیا تھا۔ جانے میرا یہ گناہ کبیرہ آرٹ کی قیامت میں معاف ہو گا یا نہیں۔

تو یہ وہی بکری تھی۔

میرا بھی چاہا میں کم از کم اس بکری کامنہ چوم لوں کہ یہ پکاسو کی بکری تھی۔ اور پھر اس گلابی جاپانی کو دیکھا کہ کیسے زمانے آگے ہیں ہم بے شک چیٹی ناک اور مہمین آنکھوں والے بہر طور مدارخوں کی موجودگی میں ایک بکری کامنہ چومنے کو بے قرار ہیں۔

میز یہم کے بند ہونے کے اوقات کے کچھ در بعد سو مرد اپنی ڈیلوٹی سے فارغ ہو کر حسب و عددہ باغیچے میں چلا آیا۔ میں نے بکری کے پھولے ہوئے پیٹ پر ایک الوداعی تجھی دی پھر میں گے گر خدا لایا اور پھر سو مرد مجھے سو دنیر شاپ میں لے گیا۔ جہاں میں نے اپنی سن پشن تصویروں کے پوستر خریدے۔ کی رنگ اور کیلینڈر خریدے اور ان پوستر میں ظاہر ہے ”تاولوں بھری رات“ سرفہرست تھا۔ یہ سب میرے لیے بہت سے ہو گئے جب سو مرد کی مہربانی سے ان کے دام نصف کردیے

کیا یہ سب مظاہر آرٹ کی دنیا سے کہیں زیادہ دلچسپ نہیں۔  
یعنی ایک گھوڑا کیسے ایک گھوڑا ہو گیا۔  
گھوڑا۔ یونہی تو گھوڑا نہیں ہو گیا تھا۔ ہم انسانوں کی مانند اسے بھی ایک ارتقائی عمل  
سے گزرنما پڑا تھا اور رب جا کر وہ موجودہ شکل کا گھوڑا ہوا تھا۔  
یہ جو آپ اپنے آس پاس مختلف حیثیتوں اور شکلوں کے گھوڑے دیکھتے ہیں یہ یونہی  
گھوڑے نہیں ہو گئے تھے۔  
گھوڑوں میں بھی ہم انسانوں کی مانند ذات پات کا فخر موجود ہے۔  
آریائی گھوڑا اپنے آپ کو بہت برتر سمجھتا ہے۔ ریڈ انڈین گھوڑا کسی اور کو خاطر میں نہیں  
لاتا۔ مگولیا کا ہر گھوڑا اب بھی اپنی پشت پر چلکیز خان کو لیے پھرتا ہے۔ آرٹش اور انگریز گھوڑے دیے  
ہی اپنی نسل برتری کے زعم میں احلاطے پھرتے ہیں اور عربی گھوڑا ان سب کو کہیں سمجھتا ہے۔  
لیکن یہ سب گھوڑے یکدم گھوڑے نہ ہوئے۔ یونہی گھوڑے نہ ہو گئے۔ انہیں بھی ایک  
ارتقائی عمل میں سے گزرنما پڑا اور رب جا کر گھوڑے ہوئے۔  
ابتدائی گھوڑا۔ جو اس میوزیم میں ایک ڈھاپچے کی صورت میں سامنے آتا ہے۔ پکھے  
زیادہ گھوڑا نہ تھا۔

یہ ایک... لاکھوں برس پیشتر ایک پستہ قدر اور لمبورگینی کوئی جانور تھا۔ یعنی اگر گھوڑا تھا تو  
ایک مستطیل سا گھوڑا تھا۔ یوں جانتے کہ اگر آج بھی وہ اس شکل میں موجود ہوتا تو کوئی بھی اسے  
سنجیدگی سے نہ لیتا کہ یہ گھوڑا تو نہیں جیوں میڑی کا کوئی سوال ہے جو مستطیل شکل میں سر پٹ بھاگ  
رہا ہے۔

پھر یہ ہوا کہ یہ عجیب ہونق شکل کا جانور حکم چند لاکھ برسوں میں آہستہ آہستہ عہد حاضر  
کی شکل کا گھوڑا ہو گیا۔ سارہ رب جو گیا!  
اگر میں یہ تمام ارتقائی مراحل۔ کسی ڈائنسار یا گھوڑے کے تفصیل سے میان کرنا  
شرط کروں یعنی ان کی بڑیوں کی تعداد۔ جنی عمل یا نظام، ہضم وغیرہ تو آپ یقیناً جو آرٹ سے  
عاجز آچکے ہیں۔ آپ کی قوت برداشت ختم ہو چکی ہے تو آپ اگر مجھے زد کوب کرنا شروع کروں  
تو میں آپ کو سورداز امام نہیں ٹھہراؤں گا بلکہ آپ کے ساتھی کراپنے آپ کو زد کوب کرنے لگوں

## ”نیچرل ہسٹری میوزیم“

پیارے قارئین بے شک میں قصوردار ہوں میں اب تک آرٹ کا جو جو شاندہ زبردستی  
آپ کو پلاٹا تار ہا ہوں اس کے رد عمل میں میں آپ کا پیارا مصنف نہیں رہا۔ ہرگز نہیں رہا۔ لیکن یقین  
تھیجے کہ آپ پھر بھی میرے پیارے قارئین ہیں۔ مجھے یقین ہے کہ اس باب کے عنوان کو پڑھتے  
ہی آپ پر غشی کے دورے پر رہے ہوں گے۔ آپ مجھے برا بھلا کہہ رہے ہوں گے کہ.. ہا میں  
ایک اور میوزیم۔ یہ شخص آخر ہم سے کیا چاہتا ہے کہ ہم آرٹ سے یہ زار ہو کر اب خود کشی کر لیں۔ کیا  
کر لیں۔

لیکن اے بدستور پیارے قارئین یہ جو میں میان کرنے چلا ہوں ایک آرٹ میوزیم  
نہیں ہے۔ یہ ایک نہایت انوکھے تجربے کا۔ نسل انسانی اور حیوانوں کے ارتقاء کی کڑیاں نمائش کرتا  
ایک میوزیم ہے۔ آپ کو آپ کی اصل اور ابتدائی شکل و مکاحنے والا میوزیم ہے۔  
بے شک قان گوگ یا ریناڑی کی تصاویر اور روڈیں کے مجسمے اپنے اندر ایک خاص کشش  
رکھتے ہیں لیکن۔ قبل از تاریخ کے ڈائنسار اور اون کی مختلف اقسام کے درودو ہوں۔ اور یہ جاننا کہ یہ  
حضرات۔ یعنی ڈائنسار اپنی نسل کی بقاۓ کے لیے جنی عمل کیسے کرتے تھے۔ کیا ایک مادہ ڈائنسار  
اس دوران لذت کی منزلیں طے کرتی ہوئی کچھ آہ و بکار تھی یا نہیں۔ وہ بولتے تھے یا نہیں۔ یا  
پھر سند باد جہازی کوسفروں کے دوران جن بڑے جہازی سائز کے پرندوں سے سابقہ پڑتا تھا تو وہ  
پرندے کیسے ہوتے تھے۔ ان کے پردوں میں کتنی بڑیاں ہوتی تھیں۔  
یا پھر دنیا کے مختلف خطوں میں انسانی تبدیلیب کا ارتقاء کیسے ہوا۔  
اور پھر ایک گھوڑا۔ کیسے ایک گھوڑا ہوا۔

کا ایک ایسا زینہ ہے جو ایک امر کی پچھے کو آخوندی تک پہنچانے میں معاون ثابت ہوتا ہے اور وہ بھی صرف ایک دن میں... جب کہ ہمارا بچہ اس زینے کے نیچے کھڑا بھی پہلی سیر ہی پر قدم رکھنے سے جھگ رہا ہے کہ اس کے آس پاس تو ابھی یہ بجٹ چل رہی ہے کہ تصویر اڑوانا جائز ہے یا نہیں۔ یا چاند نظر آ گیا ہے یا نہیں۔ یا میرا تھن دوڑ جلوٹ ہو سکتی ہے یا نہیں۔ ایسے میوزیم قائم کرنا تو بہت دور کی بات ہے۔ اور اگر خدا نخواست ایسا ہو جائے تو اسے پہلے روز ہی ڈھادایا جائے گا کہ اس کے اندر نمائش شدہ تہذیبیں اور انسان کے ارتقاء کی منزلیں دکھانا کفر کی تبلیغ کرنا ہے.. جہاں گھوڑے کے ایک مجتنے کو صرف اس لیے سماں کر دیا جاتا ہے کہ اسلام میں بُت بنانا حرام ہے.. دہاں ایک ایسا میوزیم کیسے قائم کیا جاسکتا ہے جس میں ہر تہذیب کو ماذلزیاً مجمتوں کے ذریعے روشناس کروایا گیا ہو۔

یہاں دنیا کے مختلف خطوں میں نمودار ہونے اور پروشن پانے والی تہذیبوں اور شافتون کی عکائی اتنے پر اثر طریقے سے کی گئی ہے کہ وہ زندہ لکھنے لگتی ہیں.. میدانوں پہاڑوں اور صحراؤں کی شافت کیسے وجود میں آئی۔

اور صحراؤں کے حوالے سے یہاں مرائش اور الجیر یا کے خانہ بدوش قبیلوں کی نمائندگی ہے اور چونکہ ان کا نہ ہب اسلام ہے اس لیے اس کی پوری تفصیل ہے کہ یہ نہ ہب ہے کیا اور یقین کیجیے کہ یہ معلومات اسلام کے حوالے سے نہایت تو صلی اور کسی قسم کے تعصباً سے یکسر پاک ہیں۔

قبل از تاریخ کے معدوم ہو چکے پرندوں کے ڈھانچے آپ کے اوپر معلق ہیں۔ ان کے پرندوں کا پھیلاڑ تھیرت اگزیز ہے۔ ایسے پرندے جو سند باو جیازی کی داستانوں میں ملتے ہیں یا سائنس فلکش کی فلموں میں اڑتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔

جب یہ پوری دنیا برف سے ڈھکی ہوئی تھی۔ برفانی و درختا تو ان زمانوں میں جو نہایت بڑے بڑے زمین کو چھوٹے دانتوں والے۔ اور زمین کوہی چھوٹے دیز بالوں والے ”دولیز“ ہاتھی ہوا کرتے تھے۔ ان کے ڈھانچے اس گزر چکے عہد کو یاد دلاتے ہیں۔ اور یہ معلومات بھی کہ اس ڈھانچے کو جب زمین میں سے برآمد کیا گیا تو اس کے معدے میں کیا کیا تھا۔ اس معدوم ہو چکے ہاتھی نے آج سے کروڑوں برس پہلے ناشتے میں کیا تادول کیا تھا۔ کون سی جہاڑیاں بوئیاں اور پتے

گا کہ برداشت کی بھی کوئی حد ہوتی ہے۔ اس لیے میں آپ سے وعدہ کرتا ہوں کہ تفصیل میں ہرگز نہیں جاؤں گا۔ کسی ڈائنسار کی گردون کا ہار نہیں ہوں گا۔ کسی ایک چھوٹی ہی چمن کے سائز کے قدیم کچھوے کی پشت پر سوار نہیں ہوں گا۔ اور نہ ہی کسی لاکھوں برس پیشتر غرق ہو چکے پرندے کے پنجوں سے لٹک کر سند باد جہازی کی مانند کسی ہیروں سے بھرے طسی جزیرے میں جاتروں گا۔ یہ آپ سے وعدہ رہا۔

نیچرل ہسٹری میوزیم ایک بلند و بالائی انی معبد ایسی عظیم عمارت میں واقع ایک میوزیم ہے۔ صدر دروازے کے اندر داخل ہوتے ہی نہایت اسی طویل گردنوں والے بلند چھت تک پہنچنے والی گردنوں والے ڈائنسار سے ملاقات ہو جاتی ہے۔ شکر ہے کہ وہ زندہ نہیں ہیں۔ بعض ڈھانچے ہیں اگر زندہ ہوتے تو میں ان کے ساتھ لٹک لگا کر ایک نہایت احقدانی مسکراہت لبوں پر جا کر نہایت اطمینان سے ایک تصویر کیسے اڑوا سکتا تھا۔ جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں نبویارک کا نیچرل ہسٹری میوزیم دراصل نسل انسانی کے ارتقاء اور ثقاافت۔ اور نسل جیوانی کی تدریج آج کی ٹکل تک پہنچنے کے ادارے کی ایک داستان ہے جاگرتا بی ٹکل میں ہوتی تو اتنی خیم ہو جاتی کہ پوری زندگی بھی اس کے مطالعے کے لیے ناکامی ہوتی لیکن یہاں صرف ایک دن میں آپ ان تمام زمانوں کو پوچی آنکھوں سے دیکھ لیتے ہیں اور لکھے گئے کتاب کی صورت میں محفوظ حروف کی نسبت یہ ایک دن آپ کے ہم کے اندر وون ٹک سرایت کر جاتا ہے۔

ایسے میوزیم ہی نسل کے ڈنون کی آبیاری کرتے ہیں۔ مثلاً ایک امر کی بچ۔ جو بس دریانے درجے کی لیاقت کا حامل ہے۔ تھوڑا بہت شور رکتا ہے جب اس میوزیم کے ہالوں اور شاندار کردوں میں نمائش شدہ انسانی اور جیوانی ارتقاء کی تصویریں اور شکلیں دیکھتا ہے۔ دنیا بھر کی تہذیبوں کی عکائی دیکھتا ہے۔ ان کی تاریخ اور شافت کو اس چھت تک اپنے سامنے دیکھتا ہے۔ وہ کوئی زبانیں بولتے ہیں۔ ان کے پہنادے کیا ہیں اور ان قوموں نے تہذیب انسانی میں کیا کردار ادا کیا۔ یہ سب کچھ دیکھنے کے بعد جب وہ میوزیم سے باہر نکلتا ہے تو وہ ایک تیری دنیا کے پیچے کی نسبت جو شاید برتریاً قوت رکھتا ہے۔ بہتر شور کا حامل ہے لیکن صرف اس میوزیم کی برکت سے وہ اس تیری دنیا کے پیچے سے فہم دو انش اور آگہی میں کہیں آگے نکل جاتا ہے۔ یوں یہ زندگی نشوونما

ریستورانوں میں۔ تفریجی پارکوں میں۔ ہر جگہ یہ جانور طوہر گر ہوتا ہے۔ میری تھیجی ڈاکٹر نیناں کے کمرے میں نہ تو سپر شارز اور پاپ سنگر کے پوسٹر ہیں اور نہ ہماریوں کے بٹی چارٹ بلکہ ہر سو ڈاکٹر اس کی تصویریں اور مائل ہیں۔ اور وہ مجھے بھی الفت بھری نظر دیں سے اس لیے بیکھتی ہے کہ باباجان نیویارک میں ڈاکٹر اس کے ڈھانچے دیکھ کر آئے ہیں۔

اس میوزیم میں آنے سے پیشتر میں اقرار کرتا ہوں کہ میں شدید چالات کا شکار تھا اور یہ سمجھتا تھا کہ ایک ڈاکٹر اس۔ بس ایک ڈاکٹر اس کرتا ہے۔ جیسے ایک گدھا۔ بس ایک گدھا ہوتا ہے یا ایک مزاجیہ شاعر۔ بس ایک مزاجیہ شاعر ہوتا ہے تو یہاں آ کر مجھے ایک دھچکا لگا کہ۔ ایک ڈاکٹر اس۔ بس ایک ڈاکٹر اس نہیں ہوتا۔

ان کی بہت سی اقسام ہوتی ہیں۔ مختلف شکلیں ہوتی ہیں۔ جدا قبیلے ہوتے ہیں۔ ہم انسانوں کی مانند۔ ان میں بھی جاث، راجپوت، سید، یا شیخ وغیرہ ہوتے ہیں۔ کچھ ذرا خوش شکل ہوتے ہیں۔ یعنی اگر ایک ڈاکٹر اس خوش شکل ہو سکتا ہے تو۔ کچھ نہایت غصیلے ہوتے ہیں اور کچھ نہایت تخلی مزاج اور بردبار۔

اور کچھ ایسے ہوتے ہیں جو بے ہودہ شکلوں والے ہوتے ہیں۔  
آن کے بدن کی بناوٹ اور قد کا ٹھوپھی مختلف ہوتا ہے۔

سپلی برج کی اس فلم کے بعد یکدم دنیا کے ہر کونے میں سے ڈاکٹر اس برآمد ہوئے گے۔ بلکہ جن ملکوں میں ان کے ڈھانچے برآمد ہوئے وہ احساس کمتری میں جتنا ہو گئے کہ ہائیں ہم کچھ پیچھے رہ گئے ہیں۔ ہمارے ہاں سے بھی کوئی ڈاکٹر اس کیوں برآمد نہیں ہوا؟ یہاں تک کہ بلوچستان میں جوڑھانچہ برآمد ہوا ہے اس کے بارے میں کہا گیا ہے کہ دنیا بھر میں اتنا بڑا ڈاکٹر اس کہیں اور نہیں پایا گیا۔ اور یہ ہماری کیسی خوش بختی ہے کہ دنیا بھر میں نہ اتنے بڑے علماء کرام پائے جاتے ہیں اور نہ اتنے بڑے ڈاکٹر اس۔!

تمام تر تھیقتوں کے باوجودہ، ہم آج تک نہیں جان سکے کہ کیا یہ ڈاکٹر اس بولتے بھی تھے یا نہیں۔ کیا کوئی آواز کا لئے تھے۔ کبھی غراتے تھے یا غول غار کرتے تھے یا نہیں۔ یا گونگے تھے۔ خاموش رہتے تھے۔  
اور کیا یہ ایک سکٹروں کی باندراپی اگلی ٹانگیں اٹھا سکتے تھے یا نہیں۔

اس کے مددے میں پائے گئے تھے۔  
ایک عظیم انسان سیکشن خلائی ترقی کے لیے مختص ہے۔ انسان کیسے چاند پر گیا۔ وہاں کیا دیکھا اور کائنات کیا ہے۔ اور ہماری دنیا اس کائنات کے مقابلے میں کیا ہے۔ اور اس کائنات میں ہماری حیثیت کیا ہے۔

ایک اور بہت بڑے ہاں میں سمندر ہیں۔ جہازوں کے سائز کی دشیں مچھلیاں ہیں اور آبی مخلوق ہے۔ میرا ایک بہت ترقی دوست کار دبار کے سلسلے میں کل دنیا گھومتا ہے۔ وہاں کار دبار کے علاوہ اور بہت کچھ بھی کرتا ہے لیکن اس کا تذکرہ یہاں مناسب نہیں۔ تو ایک بار وہ کسی نہایت شکل میں جاپاں کے شہر کیوں گیا۔ واپسی پر میں نے پوچھا کہ یا تم کیوں کے میوزیم میں بھی گئے تھے وہاں گندھارا کے نہایت نادر اور نرزاںے مجھے نہایت پر ہیں تو وہ کہنے لگا ”یار تارڑ میں اب کسی بھی میوزیم کے قریب نہیں پہنچتا۔ شروع میں چند میوزیم ویکھے تو ایمان مزرازل ہونے لگا۔ بلکہ نے سراخایا۔ قدیم تہذیبوں کو۔ مصر، یونان اور بابل یا ایران کی تہذیبوں کے آثار ویکھے تو اپنی تہذیب حقیر نظر آئے گی۔“ تزویں شدہ خدا نہایت پر ویکھے تو کچھی طاری ہو گئی کہ آج سے دو چار ہزار برس بعد ہمارے ساتھ۔ اور ہمارے عقیدے کے ساتھ جانے کیا ہونے والا ہے تو میں نے یہ میوزیم وغیرہ دیکھنے تک کر دیے۔ اتنے علم کو بھاڑ میں ڈالیں جو سوال اٹھانے لگے۔ ایسے سوال جن کا جواب نہیں نہیں سمجھتا۔“

نیچرل، ہسٹری میوزیم بھی آپ کو بہت بھکتا تھا۔  
چلے ایسے شکوہ بھرے رگشتہ خیالات سے چچا چھڑا کر ان دونوں جو مددوم ہو چکا جانور بہت فیش ایبل ہو چکا ہے اسے دیکھنے کے لیے۔ یعنی ڈاکٹر اس کو دیکھنے کے لیے چلتے ہیں۔  
یہ بے ڈھنگا سا۔ ایک عظیم چھپکا لئے سا۔ جانور ابھی حال ہی میں منظور نظر ہوا ہے ورنہ چند برس پیشتر اس کا کچھ نام و نشان نہ تھا۔ اور اسے متعارف کر دانے میں بھی یہودی کی سارش کا عمل دخل ہے کہ ہدایت کار سپلی برج نے ایک فلم بنائی ”جیورا سک پارک“ اور ذرا ملاحظہ کیجیے کہ جیورا سک میں بھی ”جوڑ“ یا یہودی موجود ہے۔ تو صرف اس فلم کا کرشمہ ہے کہ یہ بے ڈھنگا چھپکا دنیا بھر میں مارلن مونرو سے بھی زیادہ پسندیدہ ہو گیا۔ آپ کہیں بھی ٹپے جائیں۔ جیسیں جاپاں یا برازیل میں یہ جانور آپ کو وہاں دکھائی دے گا۔ مکلونوں میں۔ ملبوسات میں۔ کتابوں اور

ایک میسے تھے اور ان کے برابر میں آؤ دیزاں بچوں کے ڈھانچوں میں بھی بس اتنا سفر تھا۔ آپ اس بن انس اور اس کے بچے کے ڈھانچے کو اپنے علماء کرام کو لکھا دیجئے تو وہ فوراً پکارا تھاں گے کہ بس یہی تو ہے اشرف الحلقات۔ اور وہ یعنی ڈارون یونہی ہمیں بندروں کی اولاد ثابت کرنے پر متلا ہوا تھا۔

ویسے ان دنوں ڈھانچوں کو یوں برابر میں کھڑا کر دینے میں اہل مغرب کا جنہت باطن شامل ہے تاکہ دہم اہل ایمان بھنک جائیں۔ لیکن ہم ایسے ساختی شعبدوں کے پھندوں میں پھنسنے والے نہیں۔ تو ایک تو میں ان ڈھانچوں کو دیکھ کر خنک گیا۔

اور دوسرا۔ ایک دیوار پر کسی درخت کا ایک بہت بڑے گھیرے والا تنے کا ایک دائڑہ نما حصہ آؤ دیزاں تھا۔ اتنا بڑا کہ اس کے بچے پائے گا کہ اس سے ایک وسیع کھانے کی میز تشكیل دی جاسکتی تھی۔

یہ درخت ابھی کچھ عرصہ پہلے تک سر بیڑا اور سربہ فلک امریکہ کے کسی قدیم جنگل میں زندہ تھا۔ اور اس نے پورے تیرہ سو چالیس برس کی عمر پائی اور اتنے ہی برس یہ دنیا بکھی۔ کسی بھی درخت کی عمر کا حساب اس کے تنے کے اندر تخلیق ہو سکے دائڑوں سے لگایا جاتا ہے۔ ہر برس اس کے تنے میں ایک اور دائڑے کا اضافہ ہوتا جاتا ہے۔ اور دیوار پر آؤ دیزاں اس درخت کے تنے میں دائڑے تھے انہیں دیکھا جاسکتا اور گنا جاسکتا تھا اور وہ پورے تیرہ سو چالیس تھے۔

اس دنیا میں ان تمام برسوں میں جتنے بھی اہم واقعات رومنا ہوئے تھا ان کی تاریخیں تنے کے دائڑوں میں نصب تھیں۔ کہ جب یہ دائڑہ وجود میں آیا تو یہ وہ برس تھا جب فلاں واقعہ ظہور پذیر ہوا۔

اور جتنے بھی اہم واقعات کے حوالے دائڑوں پر درج تھے وہ سب کے سب یورپ اور امریکہ سے متعلق تھے۔ ان میں کہیں بھی افریقہ اور ایشیا میں جو کچھ ہو گز راتھا اس کا کچھ مذکورہ تھا۔ یورپ کے بادشاہ تھے کہ فلاں کے زمانے میں یہ دائڑہ تخلیق ہوا۔ کون ہی ایجاد کون سے برس کے دائڑے میں ہوئی۔ ابراہیم لٹکن نے کب حلف اٹھایا۔ امریکی خانہ جنگی جب ہوتی تو اس درخت کا کون سا دائڑہ تخلیق ہو رہا تھا۔ اور جب ”چارڑا ف انڈی پنڈی انس“ پر دستخط ہوئے تھے تو یہ درخت تباہی تھا۔ دیگرہ دیگرہ۔ لیکن یہاں افریقہ یا ایشیا میں کچھ سارے تھے تیرہ سو برس میں رومنا ہوئے

آپ بھی مجھ سے اتفاق کریں گے کہ یہاں یہی اہم سوال ہیں کہ جب تک ان کے جواب نہیں مل جاتے نہ ہم اطمینان سے ناشدہ کر سکتے ہیں اور وہ سردیوں میں دھوپ سینک سکتے ہیں۔ جب تک ہم نہیں جان جاتے کہ ڈائنسار اپنی نانگیں اٹھا سکتے تھے یا نہیں ہم کیسے ایک پرستت اور مطہن زندگی گزار سکتے ہیں۔ ہمیں اپنی پہلی فرصت میں ان سائل کو حل کرنا ہے کہ ڈائنسار بولتے تھے یا نہیں ورنہ ہم ہمیشہ بے حد آزر دہ اور شکست دل رہیں گے۔

آپ پلیز مجھے شاباش دیجئے کہ میں قطعی طور پر تفصیل میں نہیں جا رہا۔ جو کچھ بیان کر رہا ہوں سرسری بیان کر رہا ہوں کہ میں نے ابھی تک کسی ڈائنسار کی قوت شامعد کے بارے میں آپ کو تفصیل سے نہیں بتایا۔

البتہ اس میوزیم میں دو مقام ایسے ہیں جہاں آپ کو رکنا پڑے گا کہ میں بھی وہاں بھنک گیا تھا۔

ایک شوکیں میں روشن پہلو بہلود ڈھانچے نمائش پر تھے۔ اور ان ڈھانچوں... تقداً دم ڈھانچوں کے برابر میں دو ان سے کہیں چھوٹے بچہ ڈھانچے تھے۔ یعنی ہر ڈھانچے کے ساتھ اس کا بچہ ڈھانچہ کھڑا تھا۔ جیسے ہر ڈھانچے اپنے بچہ ڈھانچے کو سیر کے لیے لے جا رہا ہے۔

اور یہ دنوں ڈھانچے اپنے بچوں سمیت ہو جو تھے۔ کچھ فرق نہ تھا۔ یہاں تک تحریرت گزی کہ صاف نظر آ رہا تھا کہ یہ انسانی ڈھانچے ہیں لیکن میں ٹھنک ٹب گیا جب میں نے قریب ہو کر ایک ڈھانچے کے آگے رکھی چھتی پر تو ”انسان“ لکھا دیکھا اور دوسرے ڈھانچے کی چھتی پر درج تھا ”بن انس“ ..

میں بہت دیر تک اُن کا موازنہ کرتا رہا لیکن مجھے تو وہ ہو، ہو دکھائی دیتے رہے۔ یہاں تک کہ مجھے ابھی ہونے لگی کہ آخر میرے بدن میں ہڈیوں کا جو ڈھانچہ ہے اور چڑیا گھر میں موگ چھلی ٹھوٹگتے بن انس کا جو ڈھانچہ ہے ان میں کچھ فرق تو ہو گا۔ ہم ایک جیسے کیسے ہو سکتے ہیں چنانچہ میں نے بہت غور سے دنوں کی ایک ایک ہڈی ایک ایک حصہ بہت غور سے دیکھا اور تب بن انس میں کافی محسوں ہوا۔ یعنی حضرت انسان کی کھوپڑی کی قدر رے بڑے سائز کی تھی۔ اور حضرت بن انس کی کوئی بھی کی ہڈی نہیں لبڑتی تھی۔ ورنہ بازو ڈیلیوں کا بچرہ نانگیں اور پاؤں سراسر

جو گھوڑوں پر سوار زندگی کرتے تھے اور اسے اپنی ماں جانتے تھے۔ تو جب اس درخت کا شیخ پھونا ہو گا۔ تو یہاں سے بہت دور سات سمندروں کے پار قصوبی اونٹی پر سوار۔ اپنے یار غار حضرت ابوکر صدیقؓ کے ہمراہ مدینے کی جانب تحریر کرتے میرے بابا کو چھیا سی برس بیت چکے ہوں گے۔ تحریر کے صرف چھیا سی برس بعد تو کربلا کی ریت کو خون آمیز ہوئے بھی زیادہ عرصہ نہیں گزرا ہو گا۔ وہ کون سے اموی خلیفہ کا عہد قابض اس درخت کے تنے کے گرد اس کی حیات کا پہلا دائرہ مکمل ہوا تھا۔

حضرت زینبؓ کو نبوت ہوئے اور امام زین العابدینؑ کو رخصت ہوئے کتنا عرصہ گزرا تھا۔ میں بھی دن ہوں گے جب اس درخت کی شاخیں پھوٹی ہوں گی اور شاید ابھی تک کربلا کی ریت میں امام حسینؑ کے لبکی مہک آتی ہو گی۔

اگر میں اس تنے کے بہت قریب ہو سکتا۔ کہ یہ میرے قد سے ذرا اونچائی پر آؤں تو اس تھا۔ اگر میں اس کے قریب ہو سکتا تو شاید اس میں وہ خوشبوسوگھ سکتا تھا۔ جس کو گزرے ہوئے انہی صرف چھیا سی برس گزرے تھے۔ اپنے پیشبر کی خوشبوسوگھ سکتا۔

ایک ایسی ہستی کی۔ جس کی مہک پونے پندرہ سو برس گزر جانے کے باوجود دنیا کے ہر قریب میں۔ ہر گل کوچے میں مہکتی چلی جاتی ہے تو صرف چھیا سی برس بعد وہ مہک کیسی تیز اور نشا اور ہو گی۔



والے کسی ایک واقعے کا بھی اندر ارجح نہ تھا۔ چین جاپان ہندوستان نہ تھے۔ اور کچھ نہ تھا سوائے امریکہ اور یورپ کے۔ لیکن ہم کچھ گلابیں کر سکتے تھے۔ کچھ شکایت بلوں پر نہ لاسکتے تھے کہ آپ نے اس درخت کی تیرہ سو چالیس برس کی حیات میں صرف اپنے علاقوں اور تاریخ کا ہی کوئی تذکرہ کیا۔ ہم بھی تھے تو ہمارا ذکر کیوں نہیں کیا۔ ہم نہ گلا کر سکتے ہیں اور نہ ہی ہمیں کچھ حق ہے شکایت کرنے کا۔ کہ نیچرل ہسٹری میوزیم تو ان لوگوں نے۔ اس قوم نے خون پیسہ ایک کر کے تحقیق اور توجہ کر کے۔ سینکڑوں برسوں کی سائنسی اور سماجی ترقی کر کے بنایا ہے تو وہ کیوں نہ اپنی تاریخ کی جانب نظر کرتے، جو کسان اپنا خون پیسہ ایک کر کے اپنے کھیت میں پونے گئے کی پوریاں کاشت کرتا ہے اور جب ان میں پھوٹ پڑتی ہے تو موسم سرما کی تبدیلیوں میں جاگ کر انہیں پانی سے سیراب کرتا ہے اور پھر شدید گریوں میں بلند قامت ہنے کے کھیت میں دم چخت ہو کر اس فصل میں گودی کرتا ہے تو ظاہر ہے اس کے کنوں میں مٹھاں ہو گی۔ اس گئے کے رس سے تیار کردہ گڑا ہی مٹھا ہو گا۔ اور جو کسان ایک کھیت کی منڈیر پر ہاتھ پر ہاتھ درجے بیٹھا رہے اور اس گھمنڈ میں بتلار ہے کہ صدیوں پیشتر میرے آباؤ اجداد کے کھیتوں میں ایسے زبردست پونے گئے تھے۔ اور ان کے رس سے کیسا مٹھا گڑ بنتا تھا اور یہ جو کسان ہے اتنی مشقت اور تحقیق کر رہا ہے تو یہ کیا جانے کہ ہمارے گئے کیسے شیریں ہوتے تھے۔

تو وہ کسان یہ ہیں اور یہ کسان جو ہاتھ پر ہاتھ درجے بیٹھے ہیں ہم ہیں۔

شکایت کرنے کی بجائے ہم ہاتھ پر ہاتھ درجے بیٹھے ہیں اور اپنا ایک ایسا نیچرل ہسٹری میوزیم تحقیق نہیں کرتے۔ اس لیے کہ ہم کہاں نہیں سکتے۔ ہم میں تحقیق اور علمی جستجو کے لیے جو ثابت قدری صبراً اور مشقت درکار ہے وہ سرے سے ناپید ہے۔ ہم ایک ایسی بانجھ گورت ہیں جو کچھ تحقیق نہیں کر سکتی اور شکایت کرتی ہے۔

دیوار پر آؤں تو اس تاریخ کے اس حیرت انگیز کیلندر پر درج تیرہ سو چالیس برسوں کا حساب کیا۔ تو یہ حساب ہوا کہ یہ چودہ سو چھیس، ہجری کے زمانے میں تو اس حساب سے جب اس درخت کا شیخ زمین سے پھونا ہو گا۔ ایک ایسی سرز میں پر جو ابھی دیکی ہی تھی جیسی کہ اسے اللہ تعالیٰ نے تحقیق کیا تھا۔ اس کے پیاپاں صحراء اور برفیں اور بلندیاں ان چھوٹی تھیں۔ گرینڈ کینٹن کی پر عظمت چنانیں کنواری تھیں۔ ہاں اس سرز میں سے پھوٹنے والے اس کے کچھ سرخ چہرہ بیٹھے تھے

تائیں کی سیاہ قام اور توں اور مردوں کے ساتھ تالابوں میں نہانے لگتا۔ اور اکثر سوتے ہوئے مجھے  
محسوں ہوتا کہ میں رضاۓ میں لپٹی ہوئی ایک مصری می ہوں اور میں ایک ایسے تابوت میں مدفن  
ہوں جس کے دھکن پر میری شہیہ پینٹ کی گئی ہے اور جو کوئی بھی پاس سے گزرتا ہے وہ میرا ناک  
نقش پہچان کر ”عجب آزاد مرد“ تھا کہہ کر گزر جاتا ہے۔ دھکن اخما کر مجھے تابوت سے باہر نہیں  
نکالتا۔ یقیناً یہ میرے ہم عصر ادیب اور کچھ عزیز از جان دوست تھے بلکہ وہ دھکن اخما کی  
بجائے اس پر ذرا زور سے تھکی بھی دیتے تھے تاکہ وہ مزید مستحکم ہو جائے۔ اور ”میاں جہاں رہو  
خوش رہو“ ملکتے چلے جاتے تھے۔

کہناں میں یہ چاہتا ہوں کہ میں اپنی ناک تک آرٹ اور قدیم تہذیبوں سے لبریز ہو چکا  
تھا اور ان سے عائز آپ کا تھا۔ اور اب نیویارک میں قیام کے بقید دن نہایت شرافت سے گزارنا  
چاہتا تھا۔ پارک ایونیو میں سر شام شلتے ہوئے۔ دنیا کی خوشیاں اور خوش بدن ترین خواتین پر  
آنکھیں سیکتے ہوئے۔ کہاں پر میں آنکھ کھنہ بیس سکتا تھا، رکھتا تھا تو وہ گرجاتی تھی اور شرمندہ ہو جاتی  
تھی کہ کہاں دوپاؤں کے درمیان پیس رہی ہوں۔ یا پھر دریائے بڈن کے کناروں پر سیر کرتے۔  
سنٹرل پارک میں جوگ کرتے۔ براؤڈے کے فٹ پاٹھوں پر جس کی قیود خانے میں پکھنڈ کچھ  
پیٹتے ہوئے۔ اور میں نے یہ بھی فیصلہ کر لیا کہ میں ان خاتون کو ضرور فون کروں گا جن کا میں نے  
بہت دل دکھایا تھا۔ انہوں نے میرے ساتھ ایک شام کے بعد۔ یعنی میرے اعزاز میں جو ایک  
نیویارکی شام تھی اس کے بعد نہایت الفت سے مجھے اپنے گھر کھانے کے لیے مدعو کیا تھا اور جب  
میں نے مندرست کی تھی تو انہوں نے کہا تھا۔ تارڑ صاحب کیا آپ جانتے ہیں کہ اگر آپ میرے  
ہاں تشریف لا میں آپ کو نیویارک بھر میں سب سے بہترین بریانی کھلاوں گی۔ اور میں نے  
صد افسوس کہ بہت بد تیزی سے جواب دیا تھا کہ محترمہ میں نیویارک میں بہترین بریانی کھانے کے  
لینے میں آیا تو انہیں فون کر کے ان سے اپنی بد تیزی کی معانی ماگنے کر۔ وہ اگر ان کا بھی کردیں تو بھی  
میں زرد دتی اپنے آپ کو ان کے ہاں مدعو کرلوں گا اور نیویارک کی بہترین بریانی کھا کر ہوں گا۔  
چنانچہ آرٹ کے جنمخت سے فراغت کے پہلے دن جب میں ابھی سنٹرل پارک کا ر斧  
کرنے کے لیے اپنے جو گزر کے تیس سرہاتھا تو سلوچ جو نہایت مہارت سے میرے لیے آمیٹ  
بنانے کی کوشش کر رہا تھا کہنے لگا ”والد صاحب۔ آج ہم گون ہاٹم میوزیم دیکھنے جا رہے ہیں۔“

## ”گون ہاٹم میوزیم“

میں آرٹ کا حاجی ہو چکا تھا۔

آرٹ کے خرابات کے گرد پھیرے پھیرے۔ ارے مے گسار خویرے سویرے۔  
سبھی روؤین کے مجتہے ”خدا کا ہاتھ“ یا ”بوسر“ کے گرد پھیرے پھیرے۔ اور کبھی  
شاگاں کی ”محبت کرنے والے“ کے آگے سر جھکائے اور کبھی پاکا سوکی بکری کا بوسر لینے کی خواہش  
کرتے ہوئے۔

آرٹ دیکھ دیکھ کر۔ پندرہ میں روتھر بیا مسلسل شب و روز دیکھ دیکھ کر میرا اُنکب نکل  
آیا تھا۔ اس لیے کہ پینٹنگ پاپے چھٹتے تک جاتی ہو مصور کا نام اکثر بائیں کونے میں نقش ہوتا ہے  
اور آپ کو ہمیشہ جھک کر وہ نام جانا پڑتا تھا۔ آپ جان جاتے تھے کہ کس کے غلائقی کرب کی جان  
اس تصویر میں ہے۔ اور اس میں ایک عجیب ہی سرشاری بھی ہے کہ آپ جھک کر بائیں کونے میں  
پاکا سیا فان گوگ کے ہاتھوں کی تحریر اس کے دستخط پڑھیں۔ تو یوں جھکتے پڑھتے میرا اُنکب نکل آیا  
تھا۔

میرا حال بہت پلا تھا۔

میری حالت بہت ناڑک ہو گئی تھی۔ پھر تے پھرتے۔ پھیرے لگاتے۔ میٹر۔ مواد اور  
میوزیم آف نچرل ہسٹری میں چلتے چلتے۔ میری ناگوں اور گروں کے شے اکڑے تھے۔ تھکا دٹ  
اتی ہو گئی تھی کہ مجھے دن کے وقت بھی تارے نظر آتے تھے اور وہ فان گوگ کی ”تاروں بھری رات“  
کے بڑے بڑے تارے ہوتے تھے اور راتوں میں مجھے موزی گلیانی کی نیوڈز مجھے پریشان کرتی  
تھیں اپنی بیجان خیز بدنبال خوبصورتوں سے مجھے بھجو جاتی تھیں اور کبھی میں گوگین کے جزیرے

بلجوق چونکہ اپنی جذہ کی سفارت کے دوران متعدد بار حاجی ہو چکا تھا اس لیے وہ مجھے حج کے وکیلری کی مارڈے رہا تھا۔

میں نے اپنا آخری اپنے تینیں ترپ کا پتہ پھیکا۔ ”یار میں نے گائیڈ بک میں چیک کیا ہے کہ اس گوگن ہائم میں داخلے کا نکٹ مبلغ بارہ ڈالر ہے۔ تو ہم دونوں پورے پھیس ڈال رخچ کر کے اس کے اندر جائیں گے۔ تو کیا یہ اصراف بے جانہ ہو گا۔ اس رقم سے کیا یہ بہتر نہ ہو گا کہ ہم غصت کوہہ ہوئیں میں جہاں سے کر اسلر بلڈنگ بھی نظر نواز ہوتی ہے وہاں روٹ مرغ اور روغنی نان اڑائیں۔“

اور سلووق نے جواب میں اپنا ٹرپ کا پتہ چھینک دیا ”والد صاحب.. آج اتوار ہے.. میں نے ابھی نیٹ پر دباؤ رچیک کیا ہے اور اتوار کو سات بجے کے بعد گون ہائمن میوزیم میں داخلہ مفت ہے.. چلوا بابا جی..“

میز و پالٹن کی جانب سفرگرتے ہوئے بس کی کھڑکی سے باہر ہمیشہ ایک سفید گھومتی ہوئی عمارت رکھائی دیتی تھی اور یہ گوگن ہائی میوزیم تھا۔ جیسے سنگ مرمر کی سفیدی کا ایک بگولہ آہماں کو اٹھتے اٹھتے تکمیر سارا کت ہو گیا ہو۔۔۔

بیہیں سے "سیوزیم میل" شروع ہوتا تھا یعنی ایک میل کے فاصلے کا وہ علاقہ جس میں ہر دوسرے قدم پر ایک سیوزیم واقع ہے۔

مجھے یقین تھا کہ مفت کے مزے لوٹنے کے لیے گون ہام کے باہر جو ایک قطار ہوئی اس میں پریشان حال فقیر.. نیویارک کے غریب غرباً درختہ حال ہوں گے.. ایسے ناکام باریش مصور ہوں گے جن کی راڑھیوں میں سے جو میں پہنچ گرتی ہوں گی اور وہ انہیں فٹ پا تھے سپنچن کر پھر سے اپنی راڑھیوں میں آباد کر لیتے ہوں گے کہ انہی کے دم سے ان کے چروں پر رونق تھی.. جہاں ہم جیسے شرفاء کو بھیں بدلتا آنا چاہیے تھا کہ اگر کوئی دیکھ لے تو کیا کہے.. یا اتنے فقرے ہیں کہ بارہ ڈال کا نکٹ بھی نہیں خرد سکتے.. خیرات کی قطار میں لگے کھڑے ہیں.. لیکن.. وہاں تو معاملہ ہی کچھا اور تھا..

میں اور سلوچ بس سے اترے ہیں تو کیا دیکھتے ہیں کہ میوزیم کے صدر دروازے کے

میری تو سئی گم گئی.. اکڑے ہوئے ہاتھ پاؤں بھی لازنے لگے ”نہیں بیٹا ایک اور میوزیم  
ہر گز نہیں... میں تو بہ نائب ہو چکا ہوں آرٹ سے.. مزید آرٹ میری صحت کے لیے مضر ٹاپت  
ہو سکتا ہے..“

”لیکن ابادی یہ گون ہام محض ایک میوز بہم نہیں۔ مشہور ماہر تفیر فریبک لائڈ کی تعمیر کردہ ایک مشہور زمانہ عمارت بھی ہے جس کی تصویریں پیش کالج آف آرٹس کے زمانے میں آرکی پچھر کی تعلیم کے دوران اپنی نصابی کتب میں دیکھتے تھے تو دعائیں کرتے تھے کہ یا اللہ بھی یہ مجذہ عمارت ہمیں دکھا دینا۔ آپ جانتے ہیں کہ پورے نیویارک میں صرف یہ ایک عمارت ہے جو فریبک لائڈ نے ڈیزائن کی۔ اور اس میں کما کہا نا ماب مخصوصی کے شاہکار بھی آؤ رہا ہے۔“

"سنورخوردار... مجھے آرکی پھر سے کیا لیتا دینا اور جہاں تک مزید شاہکار تصویر دیں کو دیکھنے کا سوال ہے تو میں قسم کھا کر تم سے کہتا ہوں کہ اگر پاک سوسائٹیاں گالی براڈ وے سڑیت میں واقع تمہارے دسویں منزل پر واقع فلیٹ تک سیڑھیاں چڑھتے چڑھتے نڑھاں ہو کر میرے قدموں میں آگریں اور کہنیں کہ جناب تاریخ صاحب ہم نے "ناپیٹھن کا کھانا" اور "سرد کے درخت" اور "سورج سکھی کے پھول" سے بھی زیادہ مصوری کے پکھہ شاہکار تخلیق کیے ہیں آپ ذرا زحمت سمجھیے اور فلاں میوزیم میں آ کر ان تصویروں کو دیکھ لیجیے اور اگر پسند آ جائیں تو زورا شاہپاش پاک سوسائٹیاں گالی کہہ دیجیے گا تو بھی اے میرے کراون پنس میں قس سے مس نہ ہوں گا۔ میوزیم میں نہ جاؤں گا۔"

”والد صاحب.. آپ نے میرے ادویہ سیر کے ہمراہ حج کیا تھا ان۔“

”اس گون ہائم وغیرہ کا جس سے کا تعلق؟“

”وہاں آپ سب سے پہلے بڑے شیطان کو نکلایاں مارتے ہیں۔ پھر دریمانے کو اور آخر میں سب سے چھوٹے کو ٹھیک ہے؟“

”ہاں یہ ترتیب توٹھیک ہے۔“

”تو یوں سمجھ جائی کہ میڑوپالٹن آرٹ کا سب سے بڑا شیطان ہے.. ہوا وہ سرے نمبر پر ہے اور گون ہام سب سے چھوٹا شیطان ہے.. آپ پہلے دونوں شیطاناں کو تو بھکتا چکے تو آپ جب تک تمیرے شیطان کے رو بروز ہوں گے تکیکی طور پر آرٹ کے حاجی نہیں ہو سکتے..“

سے سرکتا دھاٹی دیتا تھا جس پر صرف ”رشیا“ لکھا ہوا تھا درایک روی لڑکی کی تصویر تھی جو عمارت کے ماتھے سے شروع ہو کر نیچے فٹ پاتھ تک چل آئی تھی۔ سور کے بیٹ میں سردي سے ناک سرخ ہوتی۔ بر فیلے موسوں سے بچاؤ کی خاطر اپنے آپ کو ڈھکتی ہوئی وہ انتہائی دلکش تھی اگرچہ میں اس کے خدوخال سے بخوبی اندازہ لگا سکتا تھا کہ وہ دس پندرہ برس سے بھی پسلے ایک عام روی بھدی اور موٹی روی عورت میں بدل جائے گی۔ روی لڑکیاں جو معمولی ہوتی ہیں بہت ہی معمولی ہوتی ہیں لیکن چدایک جو غیر معمولی ہوتی ہیں وہ بہت ہی غیر معمولی ہوتی ہیں اگرچہ چند برس کے بعد وہ بھی معمولی ہو جاتی ہیں۔ گوگن ہائم کے پورے چہرے کو ڈھکتے ہوئے پردے پرنش یہ لڑکی تقریباً لینا کی ہم شکل تھی۔

1957ء میں جب میں سودیت یونین کے آہنی پردے کو پار کر کے ماسکو جا پہنچا تھا تو وہاں جشن کی رات میں سرخ چوپک میں مجھے ایک نہاب پوش لڑکی ملی تھی جو کہ لینا تھی میرے نادل ”فاختہ“ کا مرکزی کردار دوسرا جنگ عظیم میں انہی ہو جانے والی لڑکی کا کردار میں نے اسی لینا کے گرد تجھیں کیا تھا۔ اس نے ماسکو میں شب و روز میری مہماںداری کی اور میری رفتہ رہی۔ وہ پستہ قد ہونے کے باوجود اس پیشہ کی سحر طراز آنکھوں اسی کشش رکھنے والی لڑکی تھی۔ کیا پڑے گوگن ہائم کے چہرے پر آؤ زیادا یہ روی لڑکی۔ اسی لینا کی بھی ہو۔

ایک ڈالکی داجبی سی ادا یا گی کے بعد تمیں میوزیم میں آزاد کر دیا گیا۔ یہ ایک سیدی پریچ زین تھا۔ ایک مرغولا تھا۔ جس کے درمیان میں خلاء تھا۔ کسی بھی بلندی پر پہنچ کر نیچے چھاکتے تو اس کے ہال میں داخل ہوتے چلتے پھرتے لوگ نظر آتے رہتے ہیں۔

اور اس زینے پر شاپینگ چڑھتے جاتے ہیں۔ ہانپتے جاتے ہیں۔ اسے ایک عظیم سمندری پیپی سے بھی تشبیہ دی گئی تھی۔ جس میں سفید ہنور ہوتے ہیں۔ میں اس سے بہت متاثر ہوا۔ بے شک نیویارک جو بغاوتوں کا عجائب گھر تھا جس میں ناقابل یقین بلندیاں اور پر شکوہ تاثر تھے لیکن وہ زندہ نہ تھیں۔ اور یہ عمارت ایک روح رکھتی تھی۔ سافس لیتی تھی اور آپ کو اپنا ایک حصہ بنانا کر جیسے ایک روحانی سفر ہو بلند ہوتی جاتی تھی۔ میں اس سے بے پناہ متاثر تھا ایک مرغوب نہ ہوا۔ میں ایک ایسی ہی عمارت کی متعدد

باہر جو ایک قطار ہے وہ اتنی طویل ہے کہ بلکھاتی چلی جاتی ہے اور برابر کی گلی میں چلی جاتی ہے اور اس کا اختتام نظر میں نہیں آ رہا۔ اور ہم دونوں جب اس قطار کے آخر میں جا کر جگہ سنبھالتے ہیں تو ذرا دل برواشتہ اور مایوس ہیں کہ یوں تو میوزیم کے داخلے کے دروازے تک ہانپتے ہانپتے رات ہو جائے گی۔ اور پھر یہ دیکھتے ہیں کہ اس قطار میں اگر کوئی حیر فقیر اور غریب غرباء ہو سکتا ہے تو ہم ہیں۔ یقینہ خواتین و حضرات جو یہاں مفت بر ہونے کو آئے تھے نیویارک کے فیشن ایبل ترین اور متمول ترین افراد تھے۔ ان میں سے بیشتر تو فیشن ماڈل لگتے تھے۔ مبینے ترین ڈیزائنر ملبوسات زیب تھیں کیے ہوئے لگتا تھا کہ کسی کیٹ واک میں واک کرنے کے لیے آئے ہیں اور ان کے بدنوں سے اپے مہنگے پر فومنی مہک اٹھتی تھی۔ جس کا صرف ایک جھونکا بھی سوڈا رے کم مالیت کا نہ ہو گا۔

تو پھر وہ سب کیوں۔ محض چند ڈالر بچانے کی خاطر۔ جتنے ڈالروہ بلا سوچے سمجھے کسی تھیکی ڈرائیور یا دیش کو تھا دیتے تھے۔ یہاں بر سر عام ایک قطار میں کھڑے ہو کر رسو اہو رہے تھے۔ صرف اس لیے کہ یہ دوق بھال کی انتہائی علامت ہے کہ آپ ایک میوزیم اور خاص طور پر گوگن ہائم میوزیم کے باہر ایک قطار میں کھڑے ہیں۔ بیزارا حاصل کرنے کے لیے یا کسی سور کے باہر سیل پر لگئے ہوئے ملبوسات کو حاصل کرنے کے لیے قطار میں نہیں کھڑے ہوئے۔ بلکہ فریجک لائڈ رائٹ کی مشہور عالم عمارت کے اندر داخل ہو کر وہاں آرٹش شدہ تصویریوں کے رو بروہ ہونے کو آئے ہیں۔ یہ طویل قطار حیرت انگیز طور پر تیزی سے سرکتی ہوئی صدر دروازے تک جا پہنچی اور وہاں جو دوائلہ تھا سارے مفت لازم تھا۔ اس طور پر ایک دڑا راوا کرنے تھے تاکہ۔ آپ کو کچھ تو احساس ہو کر آپ کہاں داخل ہو رہے ہیں۔

گوگن ہائم ایسا میوزیم ہے جس کی مرغولانہ عمارت کے اندر وہن میں پوشیدہ کمروں میں تو مقصوڑی کے شاہکاروں کی دائی نمائش ہے۔ جبکہ اس کی گھومتی ہوئی بلند ہوتی راہباری کی دیواروں پر کسی خاص موضوع یا مقصوڑ کے حوالے سے عارضی نمائشوں کا اہتمام ہوتا رہتا ہے۔

اس بس ”زوں“ نمائش پر تھا۔ میں جب بھی ادھر سے گزتا تھا اس عمارت کے ماتھے پر سے ایک بہت بڑا پردہ ہوا

میں مٹھی بھرا لئے کی آس میں گاتا رہتا ہے.. بار اتوں میں دھنکارے جانے کے باوجود ایک وقت کا بیس بھرنے کے لیے گاتا رہتا ہے اور گنام مر جاتا ہے.. اور پھر کوئی معروف گلوکاری گیت کو گا کر دنیا کو سخن کر لیتا ہے اور دولت کے انبار اس سے سیئے نہیں جاسکتے.. منظور جھلائیری دکان کے برابر میں تاج بزری والے کے خواجے کے پاس زمین پر بیٹھا صرف اس آس میں کہ مجھے گوہی کا ایک پھول یا چند لاول جائیں گے اپنا لکھا ہوا اور اپنا ترتیب شدہ گیت ”دے میں چوری چوری تیرے نال لالیاں اکھاں وے“ گاتا رہتا ہے.. کبھی میرے پاس آبیٹھتا ہے اور میرے گھنٹوں کو ہاتھ لگا کر ہاتھ جوڑ کر سامنے کھڑا ہو جاتا ہے اور کہتا ہے ”تارڑ صاحب.. پکھ سناؤں..“ اور پھر وہی گیت ریشم اس گاتی ہے.. اگرچہ ایک عجیب سوز اور درد سے گاتی ہے تو ہندوستان پاکستان میں دھوم بھی جاتی ہے.. بہاں تک کہ دنیا کی دوسری بلند ترین چوٹی کے نوکی جانب سفر کرتے ہوئے پابیوں کے مقام پر بُٹی پورٹ بھی بیکی گیت الاتے ہیں.. اسی گیت کو ہاتھ ملکیت ”یار ایلی میلی“ کی صورت اسی دھن میں گاتی ہے تو پوری دنیا میں چرچا ہوتا ہے..

کچھ بھی حساب اسما را اور جیر الدا کے مینار کا ہے..

یہ دونوں منور بھٹلے تھے.. جن کی کم از کم ان زمانوں میں کچھ شناوی نہ ہوئی.. اور جب ایک فریبک لائیٹ نے اس اسما را اور جیر الدا کے گیت کو الاپ دیا تو تکل دنیا اس کے سامنے سجدہ رہیز ہو گئی.. یہ سارے نصیب زمانوں اور تاریخ کے کھیل ہیں اور ان پر ہمارا کچھ اختیار نہیں..

چنانچہ گوگن ہائم بنیادی طور پر ایک سفید مرغواہ ہے.. ایک ”واورول“ ہے.. یعنی دریان میں سے خالی ہے اور آپ اس کے گرد اٹھتی گیلری کی ڈھلوان پر قدم رکھتے ایسے اور چڑھتے ہیں جیسے کوئی کوہ نور و قدرے جھک کر چوٹی پر بیٹھنے کی آرزو میں ہو لے ہو لے قدم اٹھاتا ہے.. اور اس دوران وہ کوہ نور اس گیلری کی مچد اری پر چڑھتا دیواروں پر آؤزیں اس روں کے عظیم ترین مصوروں اور مجسمہ سازوں کے مجزرے دیکھتا چلا جاتا ہے..

میں بھی اسی کیفیت میں آہستہ آہستہ قدم دھرتا اور جارہا تھا اور راستے میں دیواروں پر آؤزیں کچھ تصاویر تو ایسی تھی جنہیں میں رک کر آرام سے ایک مقام پر لیک کر دیکھنا چاہتا تھا پر نہیں دیکھ سکتا تھا کہ وہاں ایسا صاحب ذوق ماحول ہرگز میسر نہ تھا.. کوئنکہ آپ کے آس پاس فریبک جاری تھی.. کچھ لوگ اور آرہے تھے اور کچھ بیچے جا رہے تھے اور آپ ان کی راہ میں آتے

تصویریں دیکھ چکا تھا اور اس شکل کی ایک اور عمارت کو ذاتی طور پر دیکھ چکا تھا.. اور یہ ان دونوں عمارتوں کی ایک دل کش تعبیر تھی.. اس کا ذریں ائمہ مستعار لیا گیا تھا.. کسی حد تک کہہ سکتے ہیں ہم مقل کیا گیا تھا اگرچہ عقل سے کیا گیا تھا..

میں یہ دعویٰ تو ہرگز نہیں کرتا کہ میں پہلا شخص ہوں جس نے اس مشاہد کو محسوس کیا اور اسے ضبط تحریر میں لایا کیونکہ میں فن تعمیر کی باریکیوں سے آگاہ نہیں ہوں.. بے شک میرے دونوں بیٹھے ارکیٹک ہیں پھر بھی آگاہ نہیں ہوں اور اس کے باوجود میں سمجھتا ہوں کہ گوگن ہائم کی نابغہ روزگار عمارت سراسر اور بھل نہیں ہے اسے ہم.. بیٹے کیسے بھی ہیں مسلمانوں سے مستعار لیا گیا ہے..

اور براہ راست عراقی میں واقع سمارا کی مسجد کے اس قدیم مینار سے مستعار لیا گیا ہے جس کے گرد ایک زینہ جوڑھکا ہوانہیں ہے چوٹی تک بیٹھتا ہے.. گوگن ہائم دراصل اس مینار کا عکس متناوہ ہے.. وہاں زینہ باہر عیال قھایہاں وہی پر بیچ زینہ اندر وون میں پوشیدہ ہے..

یہ دوہی سمارا کا مینار ہے جسے عراقی محلے کے دران امریکی فوجیوں نے چاند ماری کے لیے استعمال کیا تھا اور اس پر اپنے نام مکھوڑے تھے.. میں اسی مینار کی نقل مونگن ہائم میں اگر ایک ترقہ لگا دوں تو اس کے محافظ مجھے کان سے کچڑ کہا ہر نکال دیں گے اور اگر صرف انگلیوں کے اشاروں سے اس کی دیوار پر اپنا نام ہوا میں لکھ دوں تو ایک دہشت گرد کے طور پر بیچے عرصہ کو افتاب ناموبے میں بس رکوں..

اور دوسری عمارت اشبلیہ کا جیر الدا ٹاور ہے.. عہد موجود میں ایک کلیسا کا مینار لیکن عہد قدیم میں اشبلیہ کی جامع مسجد کا ایک مینار ہے بہت سے مغربی آرکیٹک موجودہ سکائی سکر پر زکی مان قرار دے پکھے ہیں.. اس مینار کے اندر بھی ایک ایسا ہی پر بیچ زینہ ہے جس پر آپ گھوستے ہوئے آسانی سے چڑھتے جاتے ہیں.. میر صیاں نہیں محض چہ ماہی ہے.. کہا جاتا ہے کہ اس طرز سے اس نے تعمیر کیا گیا تھا کہ وقت کا سلطان اپنے گھوڑے پر سوار اس کی چوٹی پر بیچ جائے اور وہاں سے منتکد کے شہر اشبلیہ اور دریائے دادی الکبیر کا نظارہ کر سکے..

تو ایسا کیوں ہے کہ آج تک کسی فن تعمیر کے نقاد نے اس مشاہد کا حوالہ نہیں دیا.. شاید ایسا ہے کہ ایک غریب گویا عمر بھر کوئی لوک گیت الاپاہر رہتا ہے.. گاؤں کی مگیوں

اگرچہ جا سکتا ہوں لیکن میں صرف یہ عرض کرنا چاہوں گا کہ ایک بہ نہ بدن.. چاہے وہ ایک عورت کا ہو یا مرد کا.. دنیا میں ان سے بڑھ کر کوئی خوش شکلی بناوت یا خوبصورتی نہیں اور اگر انہیں ایک ماہر مفکر کی نیس پر اتنا رتا ہے تو کوئی بھی شخص جوان میں فاختی، عربی یا یا شہرت کا کوئی پہلو ملاش کرتا ہے تو اسے اس کے حال پر چھوڑ دینا مناسب ہو گا کہ وہ ذہنی طور پر بالغ نہیں.. اگرچہ اس میں کچھ کلام نہیں کہ اسکی ”نیوڈر“ میں اگر ایک کشش اور جنسی جاذبیت ہے تو وہ صرف قدرت کا عطیہ ہے.. یہ کشش اور جاذبیت اگر نہ ہو تو وہ انسان کس کام کا.. اور یہ دنیا کس کام کی!

یہ تو ہوا ایک مختصر بیان گوگن ہام کے فنمنہ کروں میں مستقل طور پر آؤیں اس تصاویر کا تو اب اس کی گھومتی ہوئی سینیڈ گلری میں جو نائش صرف ”رشیا“ ہے اور جسے دیکھنے کے لیے نیویارکی اہل ذوق اٹھنے پڑتے تھے اس کی سیر کرتے ہیں..

نمائش میں سودویت یونین کے عروج سے شروع ہو کر یورپ میں موجود تک جب کہ وہ سکر کر صرف روس رہ گیا ہے کی شاہکار تصاویر آپ کے سامنے آتی ہیں اور ان میں سے پیشتر پہلی بار اپنے ملک کے عجائب گھروں سے باہر آتی ہیں.. ان کے سوا جو متاثر کرنے حصہ ہے وہ مہب سے متعلق تصاویر کا ہے.. شین گلاس میں ابھری ہوئی سنت صوفیوں کی شیخیتیں، نہایت بھاری اور مرقع صلیبیوں اور ان کو بھی پہلی بار روپی گرجا گھروں سے باہر لایا گیا ہے..

روس ہمیشہ سے ایک ادا سر زمین رہا ہے..

اس کے کدار، ہمیشہ ذنوں کے مارے لوگ رہے ہیں.. تھکے ہوئے اور مایوس جن کے چہروں پر المٹا کی اور تھکا وٹ نقش ہوتی ہے.. وہ زندگی میں جدوجہد تو کرتے ہیں.. اس کے بارے میں گھری نقشیانہ سوچ تو رکھتے ہیں پر اس کو بدلتے پر تقدیر نہیں ہوتے.. کہیں نہ کہیں کوئی کسر رہ جاتی ہے جو موقع شہری کرن کو سیاہی میں بدل دیتی ہے.. یہ اس کی بے انت دستت ہے.. اس کے انسانی روح کو سرد کر دینے والے بر قافی موسم ہیں یا اس کے باشدنوں کے اندر کوئی دکھ ہے جس کی جڑیں اتنی گھری ہیں کہ ان کے آس پاس سرست کی کوئی کوپیل نہیں پھوٹی.. کیا ہے.. وہ واڑ کا کوپانی کی اندر اپنے اندر انڈیلے کے بعد اگر بے خود ہوتے ہیں تو بھی ان کے خمار میں ایک ادا سی ہوتی ہے.. چاہے یہ نالٹائی کے کاٹ نہ اور شزادیاں ہوں یا دستود کی کے غریب دھقان یا طالب علم سب کے سب ادا سی اور مایوسی کی لڑی میں پر دئے ہوئے ہیں..

تحت.. ماحول نہیں بن پاتا تھا.. بلجوق نے ایک آرکیٹیکٹ کی حیثیت سے اپنے اباجی کی اس الجھن دور کرتے ہوئے بتایا کہ اس عمارت کا ڈیزائن ایک آرٹ گلری کے لیے نہایت نامناسب ہے.. کیونکہ آپ دیوار پر آؤزاں کسی تصویر کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں تو ایک ڈھلوان سٹپ پر کھڑے ہونے کی کوشش کرتے ہیں جو کہ ایک پر اطمینان اور آرام دہ حالت نہیں ہو سکتی جو کہ ایک شاہکار کو دیکھنے کے لیے اولین شرط ہے..

میں بیان کر چکا ہوں کہ ان دنوں یہ بیل کھاتی گلری صرف ”روس“ کے لیے وقف تھی.. جب کہ اس سے ملحقہ اور پوشیدہ کروں میں میوزیم کے دائیگی شاہکار آؤزاں تھے اور ان کروں کا سائز بھی اتنا مختصر تھا کہ آپ کسی بھی تصویر کو ذرا بہت کرایک مناسب فاصلے سے نہیں دیکھ سکتے تھے.. ایک بی آرام کر دینے والی زندگی سے انہیں دیکھتے تھے جس میں پیچھے ہٹنے کی مجباش نہیں ہوتی تھی..

ایسے ہی کسی ایک کمرے میں شاگاں کی ”بیرس ایک گلری“ میں سے ”ایسی من موہنی تصویر آؤزاں ہے.. اگرچہ اس کا طرز مصوری بادی النظر میں بچکانہ سالگا ہے لیکن اس کی رہنمیت پر زرادھیاں ویس تو اس کے روگوں کی معنویت حیران کرنے لگتی ہے.. بیرس شہر کا مثالی بیکر اگرچہ سحر انگیز اور پراسرار ہے لیکن یہ جو کچھ دکھائی دیتا ہے وہ نہیں ہے.. کچھ اور ہے اور یہی ”کچھ اور“ شاگاں نے مصور کیا ہے..

پکاسو کے ”ایک نایا شخص کا کھانا“، ایسا ایک اور اثر انگیز شاہکار.. اسی روایت اور روگوں میں پیش کر دہ.. اس کے نیلے دور کی نمائندگی کرتا ”ایک عورت استری کرتے ہوئے“، ایسا شاہکار بھی اس میوزیم کی زینت ہے.. ایک کرخیدہ.. مشقت کرتے کرتے ٹکٹکتے بدن عورت استری پر ہاتھ رکھے.. ہیں سخت بہت بندہ مزدور کے اوقات.. زندگی سے بیزار عورت..

اور اسی پکاسو کی ”ایک زرد بالوں والی نورت“، بھی ایک کمال کی تخلیق ہے..

یہاں اگرچہ مانے ”فرانز مارک اور کاٹنیسکی کی بھی چند نہایت معروف تصاویر ہیں لیکن شاگاں کی ”بیرس کی ایک گلری“ سے“ کے بعد جس تصویر کے سامنے سب سے زیادہ اچوم ہوتا ہے.. اتنا کہ وہ تصویر وکھائی نہیں دیتی.. امیڈ و موزی گھیانی کی 1917ء میں پیش کردہ ”برہن عورت“ ہوتی ہے..

میں یہاں برہن خواتین کی جو مشہور عالم تصاویر ہیں ان کی تفصیل میں نہیں جانا چاہتا

سے کوئی بھی... جو خاک سے اٹھے تو کہی پر پھر اس کا رزق بنادیے گے۔ یہ فرد اپنی مکن پسند کتاب آسانی سے خرید سکتا تھا۔ اور وہ بھی اپنی مقامی زبان میں ترجمہ شدہ۔ ہم تک ظا۔ انصاری کا ترجمہ شدہ روایت ادب اردو میں پہنچتا تھا۔ اگرچہ انصاری صاحب پر روایت کردار کو زبان اور لمحے کے اعتبار سے لکھنؤ کا بائکا بنادیتے تھے کہ وہ ”ابے کہاں جا رہے ہو“ یا ”میاں تمہارے مزاج کیے ہیں“ ایسے ترجمے کرتے تھے۔ لیکن یہ کوئی اعتراض نہیں ہے۔ ہر تہذیب اپنے لوب و لمحے اور محاورے کو ہی اپنا تھا ہے۔ میر انس اور دیبر کے مرثیے اس کی واضح مثال ہیں جن میں امام حسین اور ان کے رفتاء لمحے اور انہیہار میں لکھنؤ یا دہلوی و کھائی دیتے ہیں۔

پُشکن.. گوگول، تر گونف.. دوستو و سکی، نالٹانی یا گور کی ایسے ہم پر مکمل طور پر حادی ہو جانے اور بیشہ کے لیے اثر انداز ہونے والے ادیبوں اور شاعروں کی شخصیت کیا ہیں ہم نے پانچ سات روپوں میں حاصل کیں۔ چنانچہ ہم ایسے ناداروں نے اس عہد میں ادبی عیش خوب کی۔  
ماں کو میں.. اور مجھے اس کا ذاتی تجربہ ہے کہ چند ڈل ردمیاں خریدنے کے لیے یا کیسرے کی ایک فلم حاصل کرنے کے لیے دنیا کے سب سے بڑے سور ”گم“ میں ایک طویل قطار میں کھڑا ہونا پڑتا تھا لیکن میرا ذاتی مشاہدہ یہ بھی ہے کہ دوستو و سکی کے کسی نادول کے تازہ ایڈیشن کو حاصل کرنے کے لیے جو قطاریں ہوتی تھیں وہ طویل تر ہوتی تھیں۔  
روپیوں کو اپنے کلاسکی ادب سے مریضانہ حد تک لا گا تھا۔

تب رُوی ادب کے حصول کے لیے قطاریں لگتی تھیں اور یہ برآمد ہوتا تھا۔  
اور اب ادب نہیں رُوی ہورتیں برآمد ہوتی ہیں اور ان کے لیے قطاریں لگتی ہیں۔  
افریقیت کے قصبوں میں پاکستان کے دور رواز کے دیہات میں۔ رُوی بدن مسخر ہیں۔

میرے ایک جاننے والے کا بیان ہے کہ وہ ایک بار دوستی گے اور ایک نہایت مخصوص کلب میں گئے تو وہاں انہیں ایک جگی خیز ہوش ربا خاتون نہایت لاپرواٹی اور بے دلی سے بار کا منتظر پڑھتی ہی میں گھٹی ہے۔ اور ہم جیسے لوگ کہیں دادو یا چار سدہ میں۔ جوئی زیریں یا جڑاںوالہ میں اس کا ایک احسان بھی ہے۔ اور ہم جیسے بار کا منتظر ہوں۔

یا حسن نہیں اتنا سکتے کہ اس نے محض اپنے انقلاب اور کیزوں زم کی غلظت کا پرچار کرنے والی کتب ہی شائع نہیں کی جیسیں بلکہ رُوی ادب کی کلاسکی اور جدید شاعری، نادول، افسانہ، تقدیم و تحقیق بھی شائع کیے اور یہ سب اتنا ارز اس اور کم قیمت تھا کہ تیری دنیا کا کوئی بھی فرو۔ اتفاقاً گان خاک میں

اس نمائش میں جو نہ ہی تصاویر ہیں ان پر بھی حزن و ملال کے سائے ہیں۔ حضرت عیسیٰ کی تصویریوں میں بھی سیاہی اور دکھ کی پر چھانیاں ہیں اور ان کے دلی اور بر گزیدہ بھی مسٹر سے گریزان نظر آتے ہیں۔

اس نمائش کی کچھ تصاویر ایسی تھیں جو بے حد شناس تھیں۔ میں ان سے واقع تھا اور ایک حصے سے انہیں جانتا تھا۔

ان میں سے ایک نہایت وسیع کیوس پر محیط ولادتے میر لینن کی وہ تصویر ہے جس میں وہ انقلابی لیڈر اپنی میز پر جھکا مطالعے میں مگن ہے۔ یہ تصویر ایک زمانے میں لینن کی تصانیف اور اس کے بارے میں لکھی جانے والی کتابوں کے پہلے صفحے کی زینت ہوا کرتی تھی۔ سودویت یونیون کے زمانوں میں زیادہ تر مصوّری مزدوروں اور کسانوں کی انقلابی جدوجہد کو خراج تھیں میش کرنے کے حوالے سے کی جاتی تھی اور رُوی انقلاب کی ترقی کے لیے یہ تصاویر وسیع پیارے پرشائع کی جاتی تھیں اس لئے میں ان سب سے بھی شناس تھا۔

ان میں سے پیشتر تصاویر رووف ملکہ والے پہنچ پہنچنگ ہاؤس کے مختصر شوروم میں ڈھیر روی کتابوں میں ملتی تھیں۔ ان اتھجھے قتوں میں سودویت انقلاب اور کلاسکی ادب کو تیری و نیا سک پہنچانے کی کاوش میں یہ کتابیں اتنی کم قیمت پر مہیا کی جاتی تھیں کہ اگر آپ صرف پچاس روپے جیب سے نکالتے تھے تو ان سے خرید کر وہ کتب کی بار برداری کا خرچان کی قیمت سے بڑھ جاتا تھا۔

ان میں لینن اور مارکس کے کئی جلدیں پر محیط ”کلیات“ بھی ہوتے تھے اور کوڑیوں کے بھاول جاتے تھے اور ہمارے پیشتر دستوں نے انہیں اپنی بھگتی کاروں میں لاو کر اپنی لا بیریوں کو سجا یا اور جانے سے پیشتر صرف ان کے سر درق دیکھے۔ اور پھر ان کے پس منظر کے ساتھ انقلابی انداز میں تصویریں اتنا وکرا نشوور کھلائے۔

لیکن اب منتشر ہو چکے سودویت یونیون کا ہم جیسے نادار اور ذلتون کے مارے لوگوں پر ایک احسان بھی ہے۔ اور ہم جیسے لوگ کہیں دادو یا چار سدہ میں۔ جوئی زیریں یا جڑاںوالہ میں اس کا یا حسن نہیں اتنا سکتے کہ اس نے محض اپنے انقلاب اور کیزوں زم کی غلظت کا پرچار کرنے والی کتب ہی شائع نہیں کی جیسیں بلکہ رُوی ادب کی کلاسکی اور جدید شاعری، نادول، افسانہ، تقدیم و تحقیق بھی شائع کیے اور یہ سب اتنا ارز اس اور کم قیمت تھا کہ تیری دنیا کا کوئی بھی فرو۔ اتفاقاً گان خاک میں

ان سے شناسائی یوں تھی کہ ان دونوں ناول نگاروں کی تقریباً ہر تصنیف کی پشت پر ان کی بھی تصاویر ایک تو اتر کے ساتھ شائع ہوتی تھیں۔

میزہ روپائن اور مو ما میں جتنے شاہکار نظر کے سامنے آئے ان میں سے بیشتر متوقع تھے میں جانتا تھا کہ یہ بیان نمائش پر ہیں لیکن جو کچھ مجھے یہاں پیدم گون ہام میں نظر آگیا یہ سراسر غیر متوقع تھا اور میرے جیسے روای ادب کے اسیر کے لیے ایک انمول تھنڈ۔ میں کیسے سوچ سکتا تھا کہ دوستوں کی اور نالٹائی کی یہ پوری ریش جھیکی کہ وہ پینٹ کی گئی تھیں کبھی میرے سامنے ہوں گی۔

گوگن ہام میں جانے کیوں تصویر کشی کی تکمیل ہمانگت ہے۔ میزہ اور مو ما میں فلیش کے استعمال کے بغیر آپ تصویریں اتنا رکھتے ہیں۔ اگرچہ میں نے وہاں بھی چند پسندیدہ تصویروں کے سامنے اپنے آپ کو تعینات کر کے ویگر ملقاتیوں کی منت سماجت کر کے اپنی تصویریں اتنا والی تھیں لیکن بیان تو میں بیتاب ہوا ہوں کہ اگر میں ان پوری ریش کے ساتھ اپنا وجود ثابت کرنے کے لیے تصویریں شاترا و سکا تو زندگی اور ہوری رہ جائے گی۔ یوں جان لیجیے کہ اگر غیب سے کہیں فرید الدین عطار اور جنید بندہ اوری ظہور میں آ جاتے ہیں اور اس لئے آپ کے پاس ایک عدیکرہ بھی ہو تو کیا آپ کا جی نہ چاہے گا کہ فوری طور پر ان صوفیا کے ہمراہ ایک فوٹو اترا والیں۔ میں نے ملحوظ سے اس بیتابی کا تذکرہ کیا اور کہا کہ کچھ تو سکیل کرو۔ چنانچہ اس نے نہایت غیری طور پر اپنے موبائل کے کمرے سے میری تصاویر ای ان بزرگان ادب کے حضور کھینچ لیں۔

میوزیم کے بندہ ہونے کے اعلان۔ اس کی سفید گھوٹتے ہوئے زینوں سے بلند ہو کر ہم تک پہنچنے لگے۔

اور میں ان دو پوری ریشوں کے سامنے کھڑا رہا۔ بلکہ جھکا رہا کہ وہ ادب کے ایسے خدا تھے جنہوں نے ”وار اینڈ چیز“، ”اینا کر بینا“، ”ریز رکشن“، ”کرام اینڈ پشمٹ“، ”جواری“، ”برادرز کر مازوف“ ایسے شاہکار تخلیق کیے۔ ایک ایسی دنیا تخلیق کی تھی جو رب کی بنائی ہوئی دنیا میں جو علم اور بے انسانیاں تھیں ان کی تصویر تھی۔

میں نیویارک اور گون ہام کا شرکر گزار ہوا کہ اس نے مجھا پنے ان دو مرشدوں سے ملا دیا تھا۔  
مرشد وادیدار ہے ساہنوں لکھ کر روؤں جیاں ہو!



بنتی۔ آپ جتنی رقم میں ایک بھتی تک سلسلہ کچھ زینٹیں حاصل کر سکتے ہیں اتنی رقم صرف ایک گھنے کی رفاقت کے لیے ان کی منظور نظر ہے۔ تو ان جانے والے کا کہنا ہے کہ وہ اتنی جاذب نظر تھی کہ میں نے اپنی کل متاع چاہے ایک گھنے کی رفاقت کے لیے ہی اسی اس پر را کھ کر دینے کا فیصلہ کر لیا۔

اور جب وہ دوںوں ایک کرے میں تھا ہوئے اور معاملات میں دُو قے چشتہ کچھ خٹکوار ٹھنڈگو کا مرحلہ آیا تو اس خاتون نے روای ادب اور شاعری پر ایسی مدل ٹھنڈگو کی۔ ایسی ٹھنڈیانہ توجیہات پیش کیں کہ وہ جانے والا اپنی حرم اور ہوں کو تکسیر فرموں کر کے۔ اس کی سختی رہے۔ اور اسے سختی رہے کہ وہ بھی روای ادب کے شیدائیوں میں سے تھے۔ بس ایسے ہی راز و نیاز میں سور ہو گئی اور اس بظاہر بدن فروش خاتون نے انہیں بتایا کہ میں سو دویت یونین کے زمانوں میں فلاں یونیورسٹی میں ادب پڑھایا کرتی تھی۔ وہ نظام درہم برہم ہو گیا۔ جمہوریت آزادی اور سرمایہ دارانہ نظام آگیا اور اس میں ادب وغیرہ کی کچھ گنجائش نہ تھی کہ اس میں کچھ منفعت نہ تھی۔ تو مجھے فارغ کر دیا گیا۔ میرے پاس ادب کے سوا اور کچھ نہ تھا جس کے ذریعے میں روای کہا سکتی۔ میں ایک دوسری بھوک اور بیکار رہی اور پھر مجھے اپنا مناسب بدن بیانا ہے میں فرموں کر جھی تھی اور یہ فرد و خات میں سکتا تھا۔

اور جب سور ہوئی تو اس جانے والے نے اس خاتون سے پوچھا کہ میرے ذمے آپ کے کتنے درہم ہیں۔ کتنی رقم ہے۔ تو اس نے آپ دیہہ ہو کر کہا۔ کچھ بھی نہیں۔ آپ نے مجھے باٹھ بھی نہیں لگایا۔ ہم نے پوری شب صرف ادب کے بارے میں ٹھنڈگو کی ہے۔ اور آپ نے مجھے یادو لایا ہے کہ میں کیا تھی اور کیا ہو گئی ہوں تو احسان آپ کا ہے۔ کچھ بھی نہیں!

گوگن ہام کے بگولے میں۔ اس کی پریچ گلری میں بلند ہوتے گھوٹتے پیدم ایک تصویر ایسی نظر آئی کہ میرے پاؤں پتھر کے ہو گئے۔

اس تصویر کو بھی میں بہت بار دیکھ چکا تھا۔ بہت شناسا اور اپنی لگتی تھی پر یہ تھی کس کی۔ میں نے جھک کر تصویر تلنے جوختی نہ تھی اسے غور سے پڑھا تو کھلا کر یہ تو میرے ایک مرشد کی تھی۔

اور اس کے برادر میں ایک اور بینٹگ بھی تھی اور یہ بھی شناسا اور اپنی لگتی تھی اگرچہ ایک سفید ریش صوفی سنت کی لگتی تھی۔ ذرا جھک کر نام دیکھا تو وہ ایک اور مرشد تھا۔ پہلی تصویر نیوڈور دستوں کی تھی اور دوسرا بھی لیوٹالٹائی کی۔

اور اس گاؤں پر اتری ہوئی خزان کا زوال اور بوسیدگی سے کچھ داستنیں!  
اس کے جو رنگ ہیں ان میں دھیما پن اور نہر اوابہ.. اگر چہ بجھے بجھے ہیں پر دل کو ایک  
اداس مسترت دینے والے ہیں.. وہ بھار کے رنگوں کی مانند بھڑکیں اور آنکھوں میں اتر کر اپنی شفی  
اور تیزی سے دکھ دینے والے ہیں ہیں..

یوں بھی یہ گاؤں جن لوگوں کی آما جگا ہے.. مصور ادیب، شاعر اور ہم جن پرست..  
یہ کسی کوڈ کہ نہیں دیتے کیونکہ ان کا اپنا ڈکھ بہت بڑا ہوتا ہے جس میں وہ گم رہتے ہیں.. میرے  
آگے فٹ پاتھ پر.. ایک کمر خمیدہ اتنی برس سے کہیں آگے جا چکی عورت واںگ سنک کے  
سہارے بمشکل قدم اٹھاتی ہے.. اور اس کے لرزیدہ جگھے ہوئے سر پر ایک بڑا اور نہایت  
فیشن ایبل ہیت ہے.. نیلی ڈینم کی جیکٹ اور طویل سکرت میں ملبوس ہے.. اور سکرت کے  
دونوں جانب کرنک اپنے چاک ہیں جن میں سے اس کی بوڑھی نانگوں کی جھلک دکھائی دیتی  
ہے جو سیاہ جالی وار جربوں سے مزین ہیں کہ وہ اب بھی اپنے حسن پر یقین رکھتی ہے اور اس کی  
نمائش کرنا چاہتی ہے.. وہ اس فٹ پاتھ پر ہو لے ہو لے چلتی جب سائے میں سے نکل کر دھوپ  
میں آگئی تو میں نے دیکھا کہ اس کی ٹیکری پشت پر جو جیکٹ ہے اس پر سورج کمھی کے پھول  
کاڑھے ہوئے ہیں اور ان کے گرد گل بلوں کی زیبائش ہے.. وہ سادگی اور بزرگی پر یقین نہ رکھتی  
تھی کہ جب وہ کسی کے تربیب سے گزرے تو وہ اس پر ترس نہ کھائے.. احترام سے اسے راستہ  
دے بلکہ جیکٹ پر کاڑھے سورج کمھی کے پھولوں کو دکھ کر جان جائے کہ وہ ابھی زندہ ہے.. یہ  
سمجا جائے کہ اس نے ابھی زندگی کا دامن نہیں چھوڑا اُس کے سینے میں اب بھی وہ دل دھڑکتا  
ہے جو چاہا جانا چاہتا ہے.. وہ مُر دہ نہیں ہوا..

یوں لگتا تھا میں نیلی جیکٹ پر کاڑھے گئے زرد پھولوں کے بوجھ سے وہ ذرا اور جھک گئی  
ہے..

میں نے گرین اچ ولچ کی اس بڑھیا کی ایک ہم عمر بہن کو بہت برس پہلے سوئزر لینڈ  
کے شہر برلن میں بوڑھوں کے ایک ہوش میں دیکھا تھا جہاں میں بھی اُس کی کم خرمی کی بنا پر قیام  
پذیر تھا.. میں سیر ہیوں سے اتر رہا تھا اور وہ اوپر آ رہی تھی.. آ تو خیر کیا رہی تھی بس ایک مقام پر  
لوزے چلی جا رہی تھی اور اس کا اگلا قدم ضعف کی بنا پر اٹھنے سے انکاری ہو رہا تھا.. وہ اتنی بوڑھی

## ”گرین اچ ولچ“

خزان صرف درختوں اور آنکے پتوں پر نہیں اترتی..

دلوں میں بھی اترتی ہے اور بدن کو زردی سے بھروسیتی ہے..

خزان صرف درختوں اور دلوں پر نہیں اترتی ایک ”گاؤں“ پر بھی یوں اترتی ہے کہ  
اس کے پتھر میلے فٹ پاتھوں ہولے سے حرکت کرتی کاروں پتھروں گفردن.. اور ان پھول پھوں  
اور بیلوں پر جو مصوروں اُاویپوں، شاعروں اور ڈرامہ نگاروں کی رہائش گاؤں سے پٹی ہوتی ہیں..  
اور ہم جن پرستوں کی آما جگا ہوں، خصوصی شراب خانوں اور قہوہ خانوں.. اور اس گاؤں میں گوخرام  
کیا ہی کشش بھرے نسوں بدنوں کے شوخ سویڑوں اور جیزوں.. یہاں تک کہ نفاست سے  
نہلائے اور کھکھی کیے گئے کتوں پر بھی.. بلکہ دھوپ کی کرنوں پر بھی.. جو فٹ پاتھ کا ایک حصہ زدش  
کرتی ہیں.. اور کوئی مدھ بھرا چہرہ کوئی من مؤمنی شکل اس حصے میں داخل ہوتی ہے تو وہ بھی اس دھوپ  
سے روشن ہو جاتی ہے.. اور جو نبی وہ چہرہ وہ شکل اس روشن حصے سے نکل کر سائے میں چلے جاتے  
ہیں تو کیا دھوپ دہیں رہ جاتی ہے.. نہیں کچھ دہیں رہ جاتی ہے اور کچھ جو اُس چہرے اور شکل پر پڑتی  
ہے تو وہ دہیں نہ ہری رہتی ہے.. وہ چہرہ وہ شکل اسے ساتھ لے جاتے ہیں.. اور یوں جب وہ بائے  
میں چلے جاتے ہیں تو ہر کوئی بتا سکتا ہے کہ یہ دھوپ میں مسے گزر کر آئے ہیں اور اس چہرے اور  
اس شکل پر دھوپ کی کرنیں روشن نظر آتی ہیں.. تو خزان ان سب پر اترتی ہے..

صرف درختوں پر اور دلوں میں ہی نہیں اترتی..

نیارک بھر میں اور کہیں نہیں.. سنٹرل پارک میں بھی نہیں.. بس اسی ایک گاؤں میں  
اترتی ہے جس کا نام گرین اچ ولچ ہے..

مکینوں کی روح اٹر کر جاتی ہے اور وہ بھی ان جیسا ہو جاتا ہے۔  
گھنیمیرے درختوں کی چھاؤں میں۔ اور ان کے کچھ پتے زرد ہو کرفت پا تھے پر گرچے  
ہیں۔ یہاں کافی ہاؤس نشراپ خانے اور بکریاں ہیں۔ ایسی گوجردکا نیں ہیں جہاں صرف ہم جس  
مرستوں کے پسندیدہ پہنادے ملتے ہیں۔ کہیں نہایت مردانہ آہنی زبانش والی سیاہ چجزے کی  
جیکلیں ہیں اور کہیں نہایت زنانہ قسم کے مبوسات ہیں جو مرد پہنچتے ہیں اور اپنے محظوظ کو متوجہ  
کرتے ہیں۔

بلکہ یہاں کتوں کے لیے بھی کچھ فیشن گریں۔ انہیں موسم سرما کی شدت سے بچانے  
کے لیے دیدہ زیب سویٹر ہیں اور انہی رنگوں سے بیچ کر دہ ان کے گلے کے پٹے بھی ہیں۔ ان فیشن  
گرڈوں کے شوکیسوں میں آپ کتابوں دیکھ سکتے ہیں جو ان مبوسات کی نمائش کرتے ہیں۔ زندہ  
خیالوں کے شوکیسوں میں آپ کتابوں دیکھ سکتے ہیں جو ان مبوسات کی نمائش کرتے ہیں۔ زندہ  
خیال آتا ہے کہ یہ کیا ہے کہ آدمی کو بھی بسرنہیں انساں ہونا۔ اس کی بجائے اگر کتاب ہونا ہوتا تو کیا ہی  
مزوزوں خیال ہوتا۔

اس گاؤں میں دنیا کے مشہور ترین فیشن گردوں کے آؤٹ لائٹ یا شاخیں ہیں لیکن وہ  
پارک ایونیو یا فنٹھ ایونیو کی مانند نہایت ذرا مانی اور آنکھوں کو دا کر دینے والے چکا چوند نہیں بلکہ  
کچھ خزان رسیدہ اور بچھے رنگوں کے نہایت وحیسے انداز کے ہیں۔ یہاں کا ذوق جمال نیویارک  
سے سراسر مختلف اور قدرے پوشیدہ سا ہے۔ وہ آپ کو نہیں بلاتا، آپ اس کی جانب کچھ چلے  
جاتے ہیں۔ یہاں کے فٹ پاٹھوں پر، قہوہ خانوں اور قدیم گلیوں میں جولا کیاں حرکت کرتی ہیں  
تو وہ نہایت مناسب اور وضع و ار انداز میں شفیقی بے باکی اور چنچل پن کے بغیر حرکت کرتی  
ہیں۔ اور ان کے لباسوں میں مہنگائی کا بھڑک پن نہیں، خواں کے وہی بچھے ہوئے اداسی کے  
اگرچہ پرسترت رنگ اترتے ہیں۔

اس گرین ایچ و لچ کو اہل نیویارک صرف و لچ یا گاؤں کے نام سے پکارتے ہیں اور یہ  
تحابھی ایک گاؤں۔

1822ء میں جب نیویارک میں زرد بخار کی وبا پھیلی اور روزانہ سیکلروں کی تعداد میں  
اموات ہونے لگیں تو ہاں کے پیشتر شہری فرار ہو کر ادھر آبے۔ یہ علاقہ تب تدریجی حالت میں  
چکنکا رہا ہے۔ اور یہاں اس جزیرے میں اس گاؤں میں جو بھی واپس ہوتا ہے اُس پر یہاں کے

اور لا غرچی۔ لیکن یہ کیا ہے کہ وہ ایک شوخ رنگوں کا بڑے بڑے پھولوں والا فراہم پہنچنے ہوئے  
ہے۔ سر پر گلابی رنگ، کام جھوپ نما ہیئت ہے اور اس پر قسم یہ کہ موصوفہ اوپنی ایزی ہمی کی جوتی پہنچنے ہوئے  
ہیں۔ اور یہ ایزی ہمی بھی لرزتی ہے اور اس کے اوپر جو اماں ہیں وہ بھی لرزتی ہیں اور اگلا تدم اٹھانہیں  
سکتیں۔ میں نے ان کے احترام میں کچھ توقف کیا کہ وہ میرے پاس سے گزر جا سکیں لیکن وہاں  
کار جہاں اتنا دراز تھا کہ میں بیزار ہو کر یونچے اُڑا اور ان کے پاس سے گزر گیا۔ اور پاس سے گزوڑا  
ہوں تو وہ اپنی نعلیٰ بتیکی کی نمائش کر کے جرمیں میں مجھ سے کچھ کھتی ہیں جو شاید یہ تھا کہ۔ ویکھو کیسی  
شاندار سویرے ہے۔ اور دیکھو میں زندہ ہوں۔

سیرھیوں کے انتقام پر پہنچ کر میں نے اوپر دیکھا تو وہ اپنی اوپنی ایزی ہمی کی جوتی اور  
چھولدار فراہم میں اسی مقام پر لرزتی تھیں۔ اور ابھی تک اگلا قدم نہیں اٹھ سکا تھا۔  
یہ کیسے شاندار لوگ ہیں کہ زندگی اور خوشی سے آخری سانس تک بڑے رہتے ہیں۔  
زندگی ان کا ساتھ چھوڑ دے پر وہ اس کا ساتھ نہیں چھوڑتے۔ اور ہم زندگی میں ہی زندگی سے  
واسک چھڑانے کی کوشش میں ہمتن صروف ہو جاتے ہیں۔ دو چار بال سفید ہوئے تو بزرگ ہو جانا  
چاہتے ہیں۔ بُردار اور سنجیدہ ٹھلل بنالیتے ہیں۔ اور اگر ہم ایسا نہ ہیں تو معاشرہ آل اولاد  
ہمیں زبردستی ایسا بنا دتا ہے۔ بیوی ایسا بنا دتی ہے کہ کچھ تو شرم کر دیے تمہاری عمر ہے ایک شوخ  
رنگ کی ٹی شرٹ پہننے کی۔ والد صاحب کیا کر رہے ہیں۔ یہ کس قسم کی قلم دیکھ رہے ہیں، کیسی موسیقی  
کن رہے ہیں۔ اور صبح سویرے سیر کرتے ہوئے۔ ان بابا جی کو دیکھو نیکر میں گھوم رہے ہیں، فرش اور  
عیریانی کو فروغ دے رہے ہیں۔ ان کا داخلہ یہاں منوع قرار دیا جائے۔ ہاں آپ قابل تعظیم تب  
ہی ٹھرتے ہیں جب آپ اقرار کرتے جائیں کہ بُس، جی قبر میں ناگیں ہیں اُب تو اللہ ہی اللہ ہے۔  
ویکھیں کب بلاوا آتا ہے۔ فلاں قبرستان میں جگہ مل جائے تو قرار آجائے۔ آپ ملک و کافر کا  
بندوبست کر لیں۔ اور یہ گلکھاتے پھریں کہ زندگی دینے والے سُن تیری دنیا سے جی بھر گیا۔ تھی  
آپ احترام کے حقدار ہوں گے۔

یہ جو بُرھیا تھی سورج مکھی کے پھولوں کے بوجھ سے جھکی جاتی تھی۔ گرین ایچ و لچ کے  
مکینوں کی روح کی نمائندگی کرتی تھی۔ جو فنا ہونے سے انکاری ہو جاتی ہے۔ باہر زرد شیطان کا شہر  
چکنکا رہا ہے۔ اور یہاں اس جزیرے میں اس گاؤں میں جو بھی واپس ہوتا ہے اُس پر یہاں کے

اب ذرا یورپ اور امریکہ کا دو غلاب پن ملاحظہ کیجئے کہ ہمیں ہمیشہ پس ماندہ اور بنیاد پرست قرار دھاتے ہے جب کہ اس محلے میں ہماری روشن خیالی بے مثال ہے۔ یورپ اور امریکہ میں جب ہم جنس پرستی کو ایک لعنت اور غیر اخلاقی روایہ سمجھا جاتا تھا تو ہمارے شرق میں اس کی کھلی چھٹی تھی بلکہ اس کے گیت گائے جاتے تھے اور ہم عطاوار کے ای لوٹے سے دالیتے تھے۔ اپنی شاعری میں لڑکوں کے جنس کے اسیر ہوتے تھے۔ جوروں کے ہمراہ غمان بھی جگہ پاتے تھے اور ہم اس معاملے کو "جلعت مشائخ" کا نام دیتے تھے۔ ان مشائخ کے مدارس میں بھی یہ "سلیس" معیوب نہیں گردانا جاتا تھا۔ اور اس عہد میں بھی علماء کی جانب سے ہم جنس پرستی کی مذمت میں کم ہی شادیاں ہو رہی ہیں اور ایڈن جون گلکارکی شاؤوی ایک اور مرد سے ہو رہی ہے اور اس میں دنیا بھر کے مشہور ترین اور معزز لوگ شرکت کر رہے ہیں اور اس بندھن کو پوری دنیا میں برداشت کھلا دیا جا رہا ہے۔ یہاں تک کہ چرچ کے پادری اور بیش بھی نہایت فخر سے اعلان کرتے ہیں کہ یعنی فضل و کرم سے میں ہم جنس پرست ہوں۔ اس گاؤں میں ایسے لوگوں کے ہی تھکانے ریستوران اور شراب خانے تھے۔ اور یہ کسی پیاری اور دل کو لہانے والی بات ہے کہ ہاں یہ روانہ ہوتے ہیں اور کہنی کی مشہوری کے لیے آگے آگے ایک مقامی آر کسٹرائی ہوتا ہے۔ یعنی ڈھول اور ساری گی وائے جو ڈھنیں سمجھی رہے ہوتے ہیں کہ تم ایک نظر میرا محظوظ دیکھو۔ اور رقب اُن کے "محبوب" کو دیکھ کر جل بھن کر راکھ ہو جاتے ہیں۔ محظوظ نہاتھ میں ایک ٹیپ ریکارڈر ہی تھام رکھا ہوتا ہے اور ظاہر ہے وہ ایک لڑکا ہوتا ہے۔

ابھی دو چار برس پہلے کی بات ہے کہ میرے ایک چانہ دالے دوست نے مجھے ڈیرہ اسماعیل خان مدعو کیا جہاں مجھے مقامی ادبیوں اور شاعروں نے نہایت محبت اور ہم ربانی سے ایک پر نکف کھانے پر مدح کیا۔ اُن میں ریڈ یو کے ایک پروڈیوسر بھی تھے۔ انہوں نے مجھے کہا کہ ٹارڑ صاحب کیا آپ فلاں تاریخ کو فلاں پیر صاحب کے عرس پر تشریف نہیں لا سکتے۔ میں نے عرض کیا کہ لاہور سے ڈیرہ اسماعیل خان صرف ایک پیر کے لیے اور اس کے عرس کے لیے آنا قادرے مشکل ہے۔ تو وہ کہنے لگے کہ جناب نہ تو یہ کوئی معمولی پیر ہیں اور نہ ہی اُن کا عرس ایسا ہے۔ وہاں ایک مقابلہ جسن منعقد ہوتا ہے۔ اگرچہ اس کی تشکر نہیں ہوتی تو اسے دیکھنے کے لیے ہی تشریف لے آئیے۔

میرے لیے جرئت کا ایک سامان تھا کہ ڈی آئی خان میں یہ کیسے ملکن ہے کہ تناسب

ہر ابھر اتحاہ یہاں ہاؤں بکھرے ہوئے تھے اور نہیاں بھتی تھیں۔ چونکہ یہاں پناہ لینے والوں نے جہاں جگہ ملی وہاں گھر اور جھونپڑے تعمیر کر لیے اس لیے بقیہ نیویارک کے برعکس یہاں کی سڑکیں اور گلیاں میزی ہی میزی ہی اور کسی بھی منصوبہ بندی کے بغیر ہیں۔ بھر وقت کے ساتھ ساتھ یہاں وہ لوگ بیڑا کرنے لگے جو زرا " مختلف" .. تھے اور معاشرہ انہیں قبول نہ کرتا تھا۔ یہ علاقہ ہم جنس پرستوں کی آماجگاہ میں گیا کہ انہیں کہیں اور پناہ نہ ملتی تھی اور قانون کے محافظان کی "سرگرمیوں" پر نظر رکھتے تھے اور اکثر بیاتر دو گرفتار کر کے جیل بھجوادیتے تھے۔ ان زمانوں میں امریکہ یا یورپ میں ابھی ہم جنس پرستی ایک فیشن نہ تھی، اتنی مقبول نہ تھی جتنی کہ آج ہے کہ مردوں کی آپس میں شادیاں ہو رہی ہیں اور ایڈن جون گلکارکی شاؤوی ایک اور مرد سے ہو رہی ہے اور اس میں دنیا بھر کے مشہور ترین اور معزز لوگ شرکت کر رہے ہیں اور اس بندھن کو پوری دنیا میں برداشت کھلا دیا جا رہا ہے۔ یہاں تک کہ چرچ کے پادری اور بیش بھی نہایت فخر سے اعلان کرتے ہیں کہ یعنی ریستوران اور شراب خانے تھے۔ اور یہ کسی پیاری اور دل کو لہانے والی بات ہے کہ ہاں یہ روانہ ہے کہ دو یا تین لڑکیاں کوئی ایک شام کی شراب خانے میں گزاریں تو یہ لڑکیاں ہمیشہ کسی ایسے شراب خانے کو ترجیح دیتی ہیں جو کہ ہم جنس پرستوں کا ہو کیونکہ عام شراب خانے میں شراب پیتے والے لڑکیوں میں دلچسپی رکھتے ہیں اور انہیں چیزیں بھی سکتے ہیں جب کہ ایسے ہم جنس پرستوں کے شراب خانے میں لڑکیاں بے حد پر سکون اور محفوظ رہتی ہیں کہ یہاں بیٹھنے والے ان میں قطعی طور پر دلچسپی نہیں لیتے بلکہ ان سے گھبرائے رہتے ہیں کہ کہیں یہ ہمیں نہ چھیڑیں۔

یہاں اب بھی ایک گلی کا نام "گے سڑیٹ" ہے۔

آن زمانوں میں جب پولیس نے آن زمانوں کے ان غیر اخلاقی حضرات کے ایک شراب خانے پر چھاپہ مارا تو یہ "مرڈا" پن حقوق کی خاطر جان کی بازی لگانے پر ٹھل گئے۔ پولیس کا مقابلہ کیا۔ شاید کچھ "شبید" بھی ہو گئے کہ یہ ایک قسم کی مسلح جدو جہد تھی جواب تاریخ کے مغلوں پر مرقوم ہے اور اب ہر "گے" غفرنگ کرتا ہے کہ ہم نے اپنے حقوق کو حاصل کرنے کے لیے بے مثال قربانیاں دی ہیں۔ ظاہر ہے ان "شبیدوں" کا نام ہم جنس پرستوں کی تاریخ میں سنہری حروف سے لکھا جا چکا ہے۔

پاکستان بھر میں آپ کس کس کو سزا دیں گے۔ کسی ایک پورے صوبے کو تو سزا نہیں دے سکتے۔  
میں صرف یہ عرض کرنا چاہ رہا تھا کہ امریکہ اور یورپ کی نسبت ہم اس معاملے میں  
ایک عرصے سے روشن خیال ہیں۔

ویسے بات چل نکلی ہے تو دیکھیں کہاں تک پہنچ۔ تو ایک اور قرار بھی کرتا چلوں۔  
میرے مشاہدے کے مطابق ہم جنس پرستی و فحش کے معاشروں میں رواج پاتی ہے۔  
ایک وہ جہاں عورت دکھائی ہی نہ دیتی ہو جیسے ہمارا صوبہ سرحد اور درسری وہ جہاں عورت ہی دکھائی  
دیتی ہو جیسے سینڈے نبویں ممالک اور خاص طور پر سویڈن۔ جنہیں عورت دکھائی نہ دے تو وہ اس  
جانب مجبوراً مکل ہو جاتے ہیں اور جنہیں ہر گام پر۔ ہر بستر میں عورت دکھائی دے وہ اس کی  
یکساں سے اکتا کر اداہ کر کر لیتے ہیں اور میں یہاں پیدائشی طور پر مجبور لوگوں کا تذکرہ نہیں  
کر رہا جو اگرچہ بظاہر مرد ہوتے ہیں لیکن ان کے اندر ایک عورت کے جڑو سے بہتان میں ہوتے  
ہیں۔ دوش ان کا نہیں تخلیق کار کا ہوتا ہے۔ تو سویڈن میں مجھے کچھ ایسے ہی ناد اور نایاب تجربے  
ہوئے جنہیں میں نے اپنے سفر ناموں میں فسادِ فلق سے خوفزدہ ہو کر تحریر نہیں کیا۔ اب بھی نہیں  
کروں گا لیکن ایک معصوم ہی محبت کا بیان کر دینے میں کچھ حرج نہیں۔ وہ ایک نہایت امن پسند اور  
دانشور قسم کا نوجوان تھا جو مجھ پر ”عاخت“ ہو گیا۔ اب یہ تو میرا ذیپاڑا شنست ہی نہ تھا لیکن اس کی محبت  
میرے لیے اتنی معصوم اور جسمی تھی کہ میں اُسے دھنکارہ سکا۔ اُس نے بھی بھی مجھ سے کچھ مطالبہ نہ  
کیا۔ اُس کی سب سے بڑی خوشی یہ تھی کہ شاک ہوم کے سمندر کے کنارے کی قہوہ خانے میں  
بیٹھے ہوئے کچھ دری کے لیے اسے اپنا تھوڑا تھامنے کی اجازت دے دوں۔ اور اس نے رخصت  
ہوتے ہوئے بھیجھے ایک طلاقی لاک تھنے کے طور پر دیا جس کے ساتھ سونے کا ایک دل تھا جو اس  
کی محبت کا مظہر تھا۔

میں نے یہ لاک انگلتان و انہی پر اخراجلا کر دے دیا۔

اور بات چل نکلی ہے۔ تو اسی اخراجلا نے ایک بار مجھ سے ملنے سے انکار کر دیا۔ کہنے لگی کہ  
میری سہیلیاں کتنی ہیں کہ تمہارا بواۓ فریڈا اپنے سکھ دوست سکھ بدپ کے ساتھ ہائی شریت میں  
بانہوں میں باہمیں ڈالے گھوتا ہے تو وہ ”جے“ ہے۔ ایک مژا۔ اگر ایک عورت کے ساتھ بانہوں میں  
بانہمیں ڈالے گھوٹے تو یہ تو ایک قدرتی بات ہے لیکن ایک مرد کے ساتھ۔ حق حق بتاؤ کرم

بدن کی دو شیزائیں اوپر اور درمیان میں دھجیاں باندھے۔ یعنی وہ الگ باندھ کے رکھا ہے جو بال  
اچھا ہے۔ باندھے کیسٹ واک کر رہی ہوں۔

تب انہوں نے میری جہالت پر کف افسوس ملا اور خندہ زن ہو کر کہنے لگے کہ تارڑ  
صاحب ہم خود دار لوگ ایسی بے حیائی اور فحاشی کو کیسے برداشت کر سکتے ہیں کہ لڑکاں اپنے بدن  
کی نمائش کرتی پھریں۔ اس مقابلہ حسن میں تو نوجوان گل بدن اور چکیلے لڑکے حصہ لیتے ہیں۔ وہ  
بہت بچے ہوئے۔ اخلاقتے ادا میں دکھاتے صیمن لڑکے ہوتے ہیں جو اس عرس میں سب کی  
نظریوں کے سامنے آتے ہیں۔ اور سب جانتے ہیں کہ یہ محبوب نظر کس خان صاحب کا محبوب  
ہے۔ اور پھر باقاعدہ تماج کا اعلان تو نہیں ہوتا کہ اس برس کے مقابلہ حسن میں شریک فلاں  
”حسین“ مس یونورس فرار پائی ہیں یا فرار پایا ہے لیکن ہر کوئی جان جاتا ہے کہ یہ سعادت کس  
کے حصے میں آتی ہے۔

ان زمانوں میں بھی ایسے خاندان ہیں جو ایسے ”محبوب“ کو تربیت دینے میں کمال  
کے درجات پر پہنچ ہوئے ہیں۔ انہیں کم عمری سے ہی سکھایا جاتا ہے کہ کیسے امراء جان ادا کی  
اداؤں کو بھی مات دیتی ہے۔ رقص اور غرے کی تربیت باقاعدہ دی جاتی ہے۔ ان میں ”لختی“ کا  
ادارہ نہایت ثقافتی اور منظم ہے۔

دیے مجھے کچھ شرمندگی تو ہو رہی ہے اقرار کرنے میں۔ لیکن میں نے عمر بھرا پنی ادبی  
زندگی میں دیگر معزززادیوں کے بر عکس اقرار کرنے کی سزا ہی پائی ہے۔ بہت لعن طعن سہا ہے لیکن  
میں اقرار کرنے سے باز نہیں آ سکتا۔ تو میں اقرار کرتا ہوں کہ ایک بار اسلام آباد کے لوک درہ  
کے میلے میں بنوں سے آنے والے لختی رقص اڑکوں کو جب میں نے ایک بے خود رقص میں  
گھومتے اور تھرکتے دیکھا اور ان کے سرخ سفید چہرے پسینے سے دکتے تھے اور ان کے دراؤں گسو  
بھی ہوا میں رقص کرتے تھے تو ان میں سے ایک لختی ایسا پر کشش اور خوش ٹکل تھا کہ میں اُسی کو  
دیکھا رہ گیا۔ اُس لمحے اس کا اسیر ہو گیا۔ اور خواہش کرتا رہا کہ کاش یہ عطار کا لونڈا ہوتا تو میں اس  
سے دواليتا۔

اس لختی کی زناکت اور ادا میں آج بھی میرے دل پر نقش ہیں۔  
مجھے اس اقرار کی آپ جو ہی چاہے سزا دے لیں۔ لیکن اگر آپ ایسا کریں گے تو پھر

تحمیں لیکن وہ صرف اس لیے یاد میں مسکراہٹ بھی رتا ہے کہ شفیق الرحمن نے لکھا تھا کہ یہ جو اونہری  
ہے اسے... ابے اونہری کہنا چاہیے تھا۔

میں نے ابھی بھے حضرات کی جس بے مثال مسلح جدوجہد کا تذکرہ کیا تھا وہ کر شوفر  
سریٹ پرواقع ”دے سلوون ولی ان“ نامی شراب خانے سے شروع ہوئی تھی۔

. ایک مقام ”چین ٹپس“ نام کا ہے جہاں بتایا جاتا ہے کہ شاعر ای۔ کمنگ 1923ء

سے 1962ء تک قیام پذیر رہا اس کے بعد وہ اس لیے یہاں قیام نہ کر سکا کہ وہ اسی برس فوت ہو  
گیا تھا۔ جانے کوں تھا۔ البتہ انگریزی شاعر جان مینفیلڈ کچھ شناسالگا ہے۔ وہ بھی یہاں ہوا کرتا  
تھا اور یہ جھین اونسل تو بہت شناسا ہے اُس کے ذرا سے تو ہم جھیسوں نے بھی پڑھ رکھے ہیں وہ بھی  
اس گھر کا سکین رہا۔ اس کے علاوہ ایک صاحب تھے جان ریڈ۔ انہوں نے ایک شہرہ آفاق کتاب  
”وس دن جھوپوں نے دنیا کو بلا کر رکھ دیا“ تحریر کی تھی جس میں انہوں نے روی انقلاب کا آنکھوں  
دیکھا حال بیان کیا تھا۔ وارن میٹی نے اپنی فلم ”ریڈز“ اسی کتاب پر مبنی بنا لی تھی۔ جان ریڈ بھی اسی  
بچپن ٹپس میں کچھ عرصے کے لیے رہائش پزیر ہوا۔ لگتا ہے کہ یہ سب حضرات یوں تو گاؤں دیتے تھے۔  
تخلیقی کرشمہ تو صرف اس مکان کا تھا۔ جوئی اس میں رہائش اختیار کرتے تھے جھیس ہو جاتے  
تھے۔ مارک لوئیں جس کی خداور مزاں پڑھتے ہوئے حیرت ہوتی ہے کہ یہ امریکہ میں کیسے پیدا ہو  
گیا وہ بھی اسی گاؤں کی ٹپسوں میں آوارہ پھر نے کاشاً تھا۔

میں ذاتی طور پر تو اسے علاش نہیں کر سکیں۔ میں اسی گاؤں میں کہیں ”ناکھنھر کل بار“  
نامی شراب خانہ ہے جہاں ڈرامہ نگار ایڈورڈ البی نے ایک آئینے پر کسی مخمور شخص کے ہاتھوں سے  
لکھی ہوئی ایک تحریر ”مُو إِزْ فَرِيْدَ آفْ وَرْجِينِيَا وَلَفْ“ لیکھی اور اس عجیب فقرے سے اتنا متأثر  
ہوا کہ اسے بنیاد بنا کر ایک ڈرامہ لکھا۔ یہ فقرہ مجھے بھی عجیب خیالوں میں جتنا کرتا ہے۔ اُس گمان  
نے حالت خمار میں ایک آئینے پر ایک ایسا فقرہ کیوں لکھا جو کوئی خاص معنویت نہیں رکھتا اور پھر بھی  
وہ آپ کو اپنی گرفت میں لے لیتا ہے۔ یہ ورجینیا ولف کوں تھی جس سے وہ یوں تو ڈرتا تھا لیکن  
میں اُسی کے بعد وہ ہمت کر کے کہتا ہے کہ ورجینیا ولف سے کون ڈرتا ہے۔

کیا یہ وہ ورجینیا ولف تھی جسے ہم سب جانتے ہیں۔

ویسے اگر آپ مجھ سے دریافت کریں کہ ورجینیا ولف سے کون ڈرتا ہے۔

میں نے اسجا کو بے مشکل یقین دلایا کہ میں نہیں ہوں۔ ہمارے ہاں مردوں سے ہم  
آن غوش بھی ہو سکتے ہیں۔ انہیں چوم بھی سکتے ہیں لیکن ہم عمروتوں کے ساتھ ایسا نہیں کر سکتے۔ تو اسجا  
نے کہا تھا۔ تم ایک عجیب معاشرے کے لوگ ہو۔ جو قدرتی ہے اسے غیر قانونی گردانتے ہو۔ اور جو  
غیر قدرتی ہے یعنی ایک مرد کا ایک مرد سے طاپ اُسے قدرتی قرار دیتے ہو۔ تو یہ بات۔ ہم جس  
پرستی کی بات... بہت دور تک چلی گئی اور میں صرف یہ کہنا چاہ رہا تھا کہ اس معاملے میں امریکہ اور  
یورپ ہماری روشن خیالی کی تاب نہیں لاسکتے۔ وہاں تواب جا کر مردوں کی مردوں سے شادیاں ہو  
رہی ہیں جب کہ ہمارے ہاں سینکڑوں برسوں سے اس روایت پر کھلے عامِ عمل ہو رہا ہے اور یہی  
منظر میں ڈھول بھی بجائے جا رہے ہیں۔ ہم جس پرستی نے تو قبولیت کی سند حاصل کر لی اور اب  
ایک مرد وسرے مرد کو ”قبول ہے“ کہہ کر قانونی طور پر شریک زندگی باسکتا ہے تو پھر اب اس  
گرین اچ وچ میں کیا کشش ہے۔ یہاں اب بھی معاشرے سے مختلف موقع رکھتے والے ہجوم  
کرتے ہیں۔ جو طبع اور خصلت میں مختلف ہوتے ہیں اور ظاہر ہے تمام تخلیقی لوگ اسی قبیلے سے تعلق  
رکھتے ہیں۔

اس گاؤں کی سیر کبھی تو عجیب انوکھے گھر شراب خانے نیکریاں اور قبوہ خانے نظر  
آتے ہیں۔

ان میں گلی نمبر ساڑھے پچھتر پرواقع... جی ہاں واقعی اس سریٹ کا نمبر 75.5 ہے۔ تو  
اس گلی میں واقع ایک گھر نیویارک کا سب سے چھوٹا گھر قرار دیا گیا ہے۔ اس کی چوڑائی صرف  
سائز ہے نوٹ ہے۔ 1893ء میں تعمیر کیا گیا۔ اس میں شاعروں اور بیویوں اور اداکاروں نے قیام  
کیا۔ اداکاری مور اور اپنے کیری گرانٹ ”این افیئر نور سیکر“ اور بچپاک کی فلم ”نارتھ بائی نارتھ  
ویسٹ“ والے بھی اس مختصر ترین مکان کے مکین رہے۔ میری سمجھ میں تو نہیں آتا کہ یہ حضرات اور  
ان میں ایک خاتون شاعرہ بھی تھیں اس ڈربن نا جگہ میں کیسے دن رات کرتے تھے۔ میرا خیال ہے  
کہ دن رات کرنے کی بجائے کچھ اور کرتے ہوں گے۔

صرف چھ گھروں کا ایک مجموعہ ہے جو ”کوکورٹ“ کہلاتا ہے۔ اونہری نے اپنی کہانی  
”آخر پخت“ ان گھروں کے پس منظر میں لکھی تھی۔ میں نے اس اونہری کی کافی کہانیاں پڑھی تو

ڈیلن تھامس... جسے آرلینڈ والے ”لیپس“ کے مصنف جیمز جو اس اور جارج برناڑ شاکے برابر میں بھاتے ہیں... اور اگر صرف ایک گیئر کا چڑھائیں تو اسے ہاں سے اٹھا کر آسان پر جا بھاتے ہیں... ڈیلن تھامس اسی گرین اچ و لچ کے ایک شراب خانے ”وے وہاںت ہارس“ میں باقاعدگی سے... ایک اچھے آرٹش کی مانند کہ وہ اپنی زندگی کا پیشتر حصہ اپنے خانے کی بجائے شراب خانے میں گزارتے ہیں... وہ باقاعدگی سے ہاں نشست کیا کرتا تھا... ہاں آتا تھا... آتا وہ اپنے پاؤں پر تھا لیکن جاتا وہ دوسروں کے پاؤں پر تھا... اس کے دوست اور رہا جسے اپنے کندھوں پر اٹھا کر گیت کاتے لے جاتے تھے... ایک اچھے آرٹش کی طرح شراب میں اس کی جان تھی اور یہ جان بھی شراب سے ہی گئی... اور ”وے وہاںت ہارس“ میں ہی مسلسل بیٹھنے سے ہی گئی۔

ایک ایسا شراب خانہ جو آرلینڈ کے سب سے بڑے شاعر کی موت کا سبب بنا... بجائے اس کے کارکردگی کے ساتھ اس نہیں مقام سے گریز کرتے وہ اسے مقدس قرار دے کر اس کی زیارت کو آتے ہیں اور ڈیلن تھامس کی یاد میں یئر کے ڈرم اپنے اندر انٹیلیٹے ہیں اور پھر آبدیدہ ہو کر اس کی شاعری پڑھتے ہیں اور آرٹش میگتھا کا کارکسے یاد کرتے ہیں... یہ شراب نوش اور شاعری کا آپس میں کیا رشتہ ہے۔

اک گونہ بے خودی جو دن رات چاہیے اور نہ انہیں چاہیے تو ان کا آپس میں کیا تعلق ہے... اسی کی وجہ سے اسی کا آپس میں کیا رشتہ ہے۔

اچھے اور بڑے شاعروں میں چند ایک ہیں جو ”سوکے“ رہے ہیں ورنہ پیش تواتے ”بھیکے“ رہے ہیں کہ وہ جہاں ہوتے ہیں وہاں ان کو اپنی خبر بھی نہیں ہوتی... میں تو ایک نشر گارہوں میں اس جیہد کو کیا جانوں... ایسا کوئی کیا جائے گا۔

ابنواں... خیام... حافظ سے آغاز کر دیجیے اور بیج کے زمانوں کو فراموش کر کے اپنے عہد میں قدم رکھ دیجیے تو یہاں بھی شراب خانہ خراب راجح کرتی ہے... جانے حالی حضرت موبالی اور کسی حد تک مجید امجد نے شاعری کیسے کر دیا... ورنہ وہ جو تیرے نقیر ہوتے ہیں، آدمی بے نظر ہوتے ہیں... پیشتر نقیر شراب خانہ خراب سے شفف رکھتے تھے... اور اب دوسروں کو وہیں کیا وہاں اپنے گے پچا بھی پیش ملنے پر سب سے پہلا کام یہ کرتے تھے کہ ”کاخ“ کا سامان، ایک گدھا گاڑی پر لے کر آتے تھے اور کہتے تھے کہ پروردگار نے خوارک کا وعدہ تو کر کر ہے شراب کا نہیں تو اس کے

تو میں فوراً ہاتھ اٹھا کر اقرار کروں گا کہ... میں ڈرتا ہوں... وہ جس طور اپنے شعور کی رو میں بہتی چلی جاتی ہے... مرد جہش کے سانچوں کو توڑ کر ایک بعض اوقات ناقابل فہم شعور کے ساتھ تخلیق کرتی چلی جاتی ہے تو میں اس کی تحریر کے حر سے ڈرتا ہوں... میں کیا ہمارے عہد کے پیش ناول نگار بھی ڈرتے ہیں... وہ ان پر حادی ہوتی چلی جاتی ہے... یہاں تک کہ قرۃ العین حیدر ایسی کسی کو خاطر میں نہ لانے والی ٹاول نگار بھی اس سے اتنی خائف ہوتی ہے کہ اس کے رنگ میں رنگی جاتی ہے... کہ سڑیم آف کاشنیس یا شعور کی رو... درجنیا کے پریشان اور منتشر ہوتے دماغ کی اختراء ہے... ورنہ جنیا کی حیات پر منی فلم ”وے آورز“ اس عظیم مصنف کے دماغ کی ٹکشکی اور ایسے کویں تصویر کرتی ہے کہ اس کی تحریر بھی ایسی نہیں جو اتنی خوبصورت نہ ماندگی کر سکے... اداکارہ نکول کذ میں جو کبھی بھی میرے ول میں جگہ نہ بنا سکی... جو ایک جانب ”مالین زوڈ“ میں ایک طوائف کی بہن اور جنسی ایگزیکٹو کی تصویر ہے اور وہ سری جانب ”وے آورز“ میں جب وہ درجنیا دو لف کا روپ دھارتی ہے تو پچانی نہیں جاتی... تو یہی نکول میرے ول پر راجح کرنے لگتی ہے... اس کا بہر دپ ناقابل یقین ہے... اس فلم کا اولین مظہر جس میں درجنیا طہران سے چلتی گھر سے نکل کر درختوں اور بو سیدہ دیواروں کے ساتھ میں چلتی طہران سے ایک ندی میں اترتی جاتی ہے... یہاں کہ پانی سر سے گزر جاتے ہیں اور وہ ذوب جاتی ہے... یہ منتظر تما موڑ اور جان لیوا ہے کہ پانی آپ کے سر سے بھی گزر جاتے ہیں اور آپ بھی ذوب جاتے ہیں... اسی گاؤں میں ایک انگریزی پڑھانے والی اسٹانی رہا کرتی تھی این شارٹ لچ... جو اپنے گھر میں ادبی محفوظوں کا اہتمام کیا کرتی تھی... ہر سوں میں ول اور بدن میں سخنی پیدا کرنے والا ایڈگر ایلین پاؤں کے قریبی دوستوں میں سے تھے... بلکہ وہ اپنی مشہور کہانی ”وے تریون“ پہلی بار اس اسٹانی کے حلقہ ارباب ذوق میں پڑھی تھی... اب تک آپ کو تھوڑا سا یقین آگیا، ہو گا کیا گاؤں... کیسا انوکھا گاؤں ہے لیکن ابھی اس گاؤں کی گلیوں میں گھونٹنے والا سب سے مشہور شخص کا تذکرہ باقی ہے... اور وہ ہے آرلینڈ کا سب سے بڑا سب سے محبوب اور کمال کا شاعر

خاص طور پر بلکل سریت کی سیر کرتے ہیں..

تو جو کچھ میں بیان کر چکا ہوں وہ سلووق نے مجھے اس زبردستی کی واک کے دوران دکھایا اور یہی وہ واک تھی جس کے دوران میں نے اس گاؤں کے ہر گھر، ہر درخت اور ہر چہرے پر وہ دشی اور پر اثر خزان کی رنگت دیکھی جس میں ہم دونوں اس کی گلیوں اور کوچوں میں گھونٹنے رکھی تھی اور پر اثر خزان کی رنگت دیکھی جس میں ہم دونوں اس کی گلیوں اور کوچوں میں گھونٹنے رکھی تھی اسی تھا۔ سیاہ فام، گورا، زرد یا ہم جیسا بھورا تھا وہ خزان کی اس رنگت میں رنگا جا رہا گاؤں میں جو بھی تھا۔

سلووق یہی لبی پلا ملکیں بھرتا مجھ سے آگے لکھتا تھا اور میں جان بوجھ کر کچھ چھپے رہ جاتا تھا، کبھی کسی بجوبہ شوکیں کے سامنے ٹھہر جاتا تھا جس میں نسوانی ملبوسات ایسے بجھتے تھے کہ ان کے لیے ایک گرم بدن علاش کرنے کوئی چاہتا تھا۔ یا پھر کوئی ایسا چہرہ سامنے آ جاتا ہے دیکھ کر پاؤں پھر ہونے لگتے اور اسی وہ سلووق پلٹ کر کہتا ”والد صاحب...“

نیویارک میں قیام کے دوران سلووق حسب توقع ایک منت گیر پہرے دار ثابت ہوا۔ وہ مجھے ہٹکنے دیتا اور نہ میری نظر کو جو نہیں میری نظر ہٹکتی ہے اور کسی خوشگانی پر ہٹکتی ہے تو جانے اس کے اندر ایسا کونسا نظام دفاع والد صاحب نصب ہے کہ وہ فوراً مژہ کرتا ہے۔ والد صاحب! اور وہ نوجوان تھا اور ان کے نزوں یک اگر کسی بھی چہرے پر نظر تادور یا ٹھہری رہے تو اس کا سبب محض ہوں ہو سکتی ہے اس کے سوا اور کچھ نہیں۔ حالانکہ اس عمر میں سبب اس کے سوا اور بھی ہو سکتے ہیں..

لاہور کے ایک درویش حضرت موسے آہنگر... لوہا چکلانے کا کام کرتے تھے اور ان زمانوں میں جو بھی آہنگر ہوتے تھے اور ان میں مدھب کی کچھ خصیص نہ تھی وہ انہیں اپنا ولی مانتے تھے۔ پیشہ میٹنے کے پاس ایک ٹکلی والی ہندو عورت آئی کہاے لوہا میرے چخے کا تکلام میڑھا ہو گیا ہے اسے سیدھا کر دے۔ موسٹے نے وہ تکلا اپنی وکی بھٹی میں جھونکا اور پھر اس سے غافل ہو کر اس عورت کے حسن سے مغلوب ایسا ہوا کہ اسے دیکھتا ہی چلا گیا۔ وقت بہت گزر گیا، تکلا آگ میں آگ ہو گیا، پر مونے کی نظریں اس چہرے پر ہی ٹھہری رہیں تو اس عورت نے کہا۔ اے مونے آہنگر تیرے تو درویش ہونے کی دعوم تھی۔ تو کیسا عیار درویش ہے کہ

لیے خود ہی بندو بست کرنا پڑتا ہے..

ہم جب میں اس ستر ہوا کرتے تھے تو ہمارے تینوں محجب شاعر، اختر شیرانی، ساحر اور عدم۔ تینوں نے بابے ہوا کرتے تھے.. حضرت علامہ کے بارے میں بھی زبانی طیور کی بھی مہک آتی تھی، بجاز۔ جوش، فیض، اور فراز کا تو کہنا ہی کیا۔

تو ایک نترنگار کے طور پر میں اس بھید کو نہیں پاس کا۔ کچھ آپ ہی سمجھاو یجھے۔ تو یہیں کہیں ایک اور قدیم شراب خانے کی شنید تھی کہ جہاں ڈین تھامس تو آیا جایا ہی کرتا تھا کہ شراب خانوں میں ہی تو اس کا آنا تھا اور پھر بالآخر جانا تھا۔ لیکن وہاں ولیم فالکرو۔ جے ذی سلٹنگ اور ارنسٹ ہمیں کوے بھی اکثر پائے جاتے تھے اور سارے تر کی ساتھی سون ڈی بوئر جب کبھی بیرس سے نیویارک آتی تو ان کی بیٹھک بھی وہیں ہوا کرتی تھی۔ بدستی سے میں اس شراب خانے کا نام اور حدود اور بعد نہ جان سکا اور نہ سب سے پہلے اس مقدس مقام پر حاضری ویتا جہاں پاپا ہمیں کوے اور سون ڈی بوئر کا آنا جانا تھا..

گرین اچ و لیچ کا جو میں آنکھوں دیکھا حال بیان بے در لیچ کرتا جا رہا ہوں اور علم اور ادب کے جوور یا ہما تا چلا جا رہا ہوں تو یہ دریا یونی ٹونہیں بہتے جا رہے بلکہ ان کی روائی کی بنیاد اس گاؤں میں ”توے منت کی چھل قدمی“ ہے۔ جس کے دوران سلووق میرا ہم قدم ہے۔ اس نے نیویارک کی سب سے معترکا یہڑے بک ”ڈورنگ کنڈر سے ٹریول گا یہڑا“ کبھی سینے سے لگا رکھی ہے ایک صحیفے کی طرح اور کبھی آنکھوں سے لگا رکھی ہے راستہ علاش کرنے کے لیے اور وہ اس میں درج شدہ ہدایات کے مطابق مجھے تقریباً ”زبردستی“ گرین اچ و لیچ اور سوہو میں توے منت کی ایک واک کر دیا تھا چلا جا رہا ہے۔ اور میں اتنی طویل محض چھل قدمی کرنے کے موڑ میں نہ تھا اور طرح طرح کے بہانے تراشے تھے کہ جو تی میاں یہ گا یہڑے بکس تو گاؤں دی سیا ہوں کے لیے ہوتی ہیں اور یہ واک وغیرہ اور وہ بھی پورے ڈیڑھ گھنٹے کی واک وغیرہ سے کچھ حاصل حصول نہیں ہوتا۔ مضرحت ہوتی ہیں کہ میرے جیسے جہاندیدہ سیاح تو ایک قطرے میں دجلہ کیجھ لیتے ہیں تو میں نے اس گاؤں پر اترتی زرود ہوپ میں ایک خزان رسیدہ پتہ دیکھ لیا ہے اور وہی ایک جہاں ہے۔ لیکن وہ نہ مانانکہ والد صاحب اپنا جہاں نہ آباد کر لیا تھیجے۔ جو جہاں آباد ہے اس کا مشاہدہ تجھے تو ادھر آئیے کر سلوفر سریت سے آغاز کرتے ہیں۔ پیک سریت۔ گرین اچ و لیچ سریت۔ شیر ڈن سکور اور

تحتی... ماذل ناؤن پارک کی سرمائی دھند میں روپوش ہوتی تھی یہاں تک کہ تیز گرم کافی کی مہک سونگتی تھی تو بے ایمان ہو جاتی تھی..

ہوس کو ہے نشاط کار کیا کیا  
نہ ہو مرتا تو جینے کا مزا کیا  
ہوس کو منفی کرویں تو جینے کا مزا کیا..

جیسے کامزایی ہے کہ نظر مسلسل نہب بدلتی رہے... بے ایمان ہوتی رہے..  
سلیوق میری ایک اور عادت سے سخت نالاں تھا.. باقاعدہ ناراض ہو جاتا تھا کہ  
والد صاحب کیا کر رہے ہیں.. راہ چلتے کسی کو ”ہیلو“ کہ دینا.. کسی سے معاف سمجھیگا کہہ کر راست  
دریافت کر لیما.. لوگوں کو دیکھ کر بے وجہ مسکراتے رہنا.. فٹ پاٹھ پر پڑے ایک دنیا جہان سے  
بے خبر شخص پر جک کر پوچھ لینا کہ جناب کیا آپ زندگی سے لطف اندوں ہو رہے ہیں یا کسی بھدکی  
سی سلیز گرل سے کہہ دینا کہ جان سن آج تو آپ بہت دل کش لگ رہی ہیں..  
چنانچہ میں اس کی موجودگی میں اپنے آپ پر جر کر کے پچھہ رہتا تھا..

اسے آپ اولاد کا جر کہ سکتے ہیں اور حیرت ہے کہ فرائید تک نے اس کا ذکر نہیں کیا..  
میرا خیال ہے کہ فرائد کا سلیوق ایسا کوئی سخت گیر بیان نہ تھا..

تو میں چپ رہتا تھا.. زبان پر اختیار نہ تھا اسے گوینہ میں ہونے دیتا تھا اور نظر پر آج  
تک کس کا اختیار ہوا ہے جو میرا ہوتا تو وہ بے ایمان ہو جاتی تھی..  
ہم اس توے منٹ کی چھل قدمی کرتے کرتے ایک خاموش سی گلی میں آگئے اور اس  
کے پار ایک قدیم اور دیدہ زیب عمارت کے ماتحت پر مجھے شار آف ڈیوڈ.. حضرت داؤد کا ستارہ پتھر  
میں تراشیدہ دکھائی دیا.. یہودیوں کا مقدس نشان اور پچان جو اسراہل کے پرچم پر بھی نیلا ہے  
میں آؤزیں اس ہے.. عمارت میں داخلے کی محراب میں ہمیں ایک قدرے مخبوط الحواس نظرو دکھائی دیتا  
شخص نظر آیا جو یہودی بھی ہو سکتا تھا تو میں نے سلیوق سے کہا ”یار مجھے لگتا ہے کہ یہ یہودی بھائیوں  
کا معبد ہے.. اور یہ جو ادھر ادھر جمالکہ بندہ ہے تو یہود کا کوئی فرد ہے تو ڈر اس سے گپ کا میں؟“  
حیرت انگیز طور پر سلیوق متعرض نہ ہوا.. مجھے کچھلامت نہ کی.. ہاں کوئی مضائقہ نہیں..  
عبادت گاہ کی دیوار پر آؤزیں اسکی پرانی طرز کا لیپ تھا.. جیسے ایک زمانے میں لاہور کے تانگوں

میرے نکلے کو بھول کر مجھے دیکھتا چلا جا رہا ہے.. موسے نے کہا.. اے عورت میں تیرے چہرے میں  
اپنے رب کے جمال کو دیکھ رہا تھا اور اگر میری نظر میں خواہش اور ہوس کی کوئی ایک رمن بھی ہو تو  
میں یہ دیکھتا ہوں ہے کہ تکلا اپنی آنکھوں میں پھیرتا ہوں.. اگر ہوس کا ایک ذرہ بھی ہو تو میں انداھا بھو  
جاوں اور یہ تکلا سونے کا ہو جائے.. موسے نے سچھلتے ہوئے لوہے کا دہ تکلا اپنی آنکھوں میں پھیرا  
اور روایت ہے کہ اس کی بیانی پر کچھ اثر نہ ہوا بلکہ تکلا سونے کا ہو گیا.. وہ ہندو عورت اس کی مرید  
ہو کر عمر بھر اس کے گھر میں جھاڑ دلگاتی رہی.. آج بھی لاہور میں موسے آہنگ کے مزار میں برابر میں  
اس عورت کی قبر موجود ہے..

میں موسے ایسا دعویٰ ہے کہ گز نہیں کر سکتا تھا..

کسی دیکھتے ہوئے نکلے کو ہرگز اپنی آنکھوں میں نہیں پھیر سکتا تھا..

نکلے کے ہونے کے ہو جانے کے امکان کم تھے اور میرے نامہ ہو جانے کے زیادہ کہ  
ہوس نے ابھی تک داسن شچبور اتحا..

میری نظر تو ہر سے پر بھر تھی..

فیری میزو میں برف کی دیز چادر میں سے غمودار ہونے والی سڑاپیری کے پہلے بھول  
پر جھیل سرال میں تیرتے برف کے راج نہیں پر.. قریب سے گزرتے آنس کریم کوناک اور منہ  
سے لگاتے ایک بچ پر..

وہ درختوں کی گھنی چھاؤں میں سے.. آن کی ختم سیاہی میں سے ظاہر ہوتی ایک سنبری  
بالوں والی بغیر آستین کے سیاہ بلاڈز میں ملبوس اور سیاہ بین والی ایک درمیانی عمر کی عورت پر بھی  
ٹھہر کی تھی جو یہ لباس اس لیے پہن کر آئی تھی کہ اس کے ہمراہ جو ایک نہایت ہی معزز اور تہذیب  
یافتہ کتا تھا وہ بھی سیاہ رنگ کا تھا..

یا ایک ”گے“ لڑکا پچلتا ہوا نسوانی حسن کی نزاکت والا.. اس کی نزاکت پر بھی ٹھہر کی تھی..  
اور فٹ پاٹھ پر ہو لے ہو لے سرکتے.. یوں جیسے اس میں جان پڑ گئی ہوا ایک خزان  
رسیدہ پتے پر بھی نیز نظر ٹھہر جاتی تھی..

اس نظر کا کوئی ایمان نہ تھا..  
یہ ایسی تھی کہ بھی کسی نکل پر جاتی تھی.. کسی مظہر میں گم ہوتی تھی.. کسی تصویر میں اترتی

شخصیت کا مالک نہ تھا، درمیانی قد کا درمیانی عمر کا بس یہودی ساتھا۔ میں نے راہ و رسم بڑھانے کی خاطر اسے اپنی پُر مرست ترین مسکراہٹ سے نواز اور پھر سلام دعا کے بعد اسے بتایا کہ ہم دونوں پاکستانی ہیں، مسلمان ہیں اور آپ سے کچھ باتیں کرنا چاہتے ہیں۔

”اچھا آپ پاکستانی ہیں؟“ وہ میری توقع سے کہیں بڑھ کر پُر جوش ہو گیا اور ہاتھ ملاتے ہوئے کہنے لگا ”پھر تو آپ ڈاکٹر قریشی کو جانتے ہوں گے۔“  
”کونے ڈاکٹر قریشی کو؟“ میں نے حیران ہو کر دریافت کیا۔

”وہی میرے ذاتی معاملج نبایت ہی عمدہ انسان ہیں اور بہت ہی قابل ڈاکٹر ہیں اور پاکستانی ہیں تو آپ انہیں جانتے ہوں گے۔“  
”میں۔“

”یہ کیسے بول سکتا ہے کہ آپ پاکستانی ہوں اور انہیں نہ جانتے ہوں۔ ان کے بچے بھی ہیں شاید آپ انہیں جانتے ہوں۔“ اس عجیب سے یہودی نے اس ڈاکٹر قریشی کے بچوں کے نام گنوالے شروع کر دیئے کہ اس کو جانتے ہیں، اس کو جانتے ہیں۔ تب ہم نے ان سے عرض کیا کہ قبلہ ہم نیویارک میں نئے نئے ہیں پاکستانی کیونی سے ذاتیت نہیں اس لیے ان قریشی صاحب کو ذاتی نہیں جانتے۔ آپ یہ فرمائیں کہ کیا آپ اس معبد کے یہودی مولانا ہیں؟

”میں نہیں۔ میں تو اس کا رکھوala ہوں۔ ہر من میرا نام ہے۔ بنیادی طور پر آئی ٹی کا انجمنٹر ہوں لیکن اس کے ساتھ اس عبادت گاہ کی دیکھ بھال بھی کرتا ہوں۔ کیا آپ ذاتی ڈاکٹر قریشی کو نہیں جانتے؟“

عجیب بے کاسا یہودی تھا شاید ہمیں جھیپڑا تھا۔ ہم اس عبادت گاہ کے بارے میں یہودیوں کے اعتقادات اور رواجوں کے بارے میں کچھ جاننے کے متینی تھے اور اس کی سوئی ڈاکٹر قریشی پر ایک ہوتی تھی۔ ”نہیں جی۔ سوری۔۔۔“

”اس کا مطلب ہے کہ وہ بھی آپ کو نہیں جانتے ہوں گے؟“  
”جی۔ امکان تو یہی ہے۔“ میں نے دانت پیتے ہوئے کہا اور یہ ارادہ بھی کر لیا کہ اگر اس واہیات یہودی نے اب کی باراں ڈاکٹر قریشی کا نام لیا تو میں اس کے دانت توڑوں گا۔ مجھے یہ خدا شہر گز نہ تھا کہ وہ جواب میں میرے دانت بھی توڑ دے گا کہ میرے نصف سے زیادہ دانت

کے پہلو میں یہیپ ہوا کرتے تھے اور اگر سر شام ان کو روشن نہیں کیا جاتا تھا تو اس تانگے کا چالان ہو جاتا تھا۔ یہاں ابھی دن تھا، زرد ہوپ تھی اور اس کے باوجود یہ یہیپ۔ روشن تھا۔ دن کے وقت کیوں روشن تھا۔ یہ میں نہیں جانتا تھا۔ صدر دروازے کے برابر میں ایک چوکھے کے اندر کوئی نہ ہی اعلان درج تھے۔ اگر چرم الخط رومن تھا لیکن اس کی معنویت میری بھروسے باہر تھی۔ انگریزی کے علاوہ شاید یہ یہودیوں کی آبائی زبان ہمیروں میں درج تھے۔ چنانچہ میرے پڑھنے والوں میں سے جو ہمیروں پر دسترس رکھتے ہیں، ان کی آسانی کے لیے میں اس چوکھے میں درج عبارت کو ہو۔ بہتر نہیں کرتا ہوں۔

## CONGREGATION

## DARECH AMUNO

## SHABBOS

FRI 6.20 PM

SAT 9.30 AM AND 8PM

## NITZAVIM

## RABBI YOSSIE ROSENBAUM

## CANDLES

FRI 6.31 PM

## RABBI MEIRFUND KABBALLAH

WORK SHOP MON 6.30

CALL 242-6425

اس چوکھے کے نیچے ایک شخص کھڑا تھا اور میں جان گیا تھا کہ وہ ایک یہودی ہے۔ میں اس لیے جان گیا کہ وہ یہودی ہے کہ ایک تو وہ خصوصی سیاہ ہیٹ میں تھا اور دوسرا یہ کہ بھلا اہل یہود کے معبد کے باہر ایک عیسائی یا مسلمان کیسے اتنے اعتماد سے کھڑا ہو سکتا ہے۔ وہ بہت متاثر کن

"نہیں... میں تصویر نہیں اتر دے سکتا۔"

"محض ایک یادگار۔"

"نہیں... اس کے لمحے میں ذرا سچتی جھلکی، پلیز... آج نہیں۔"

آج کیوں نہیں؟ یہ میری سمجھتے میں نہ آیا۔

اس دوران میں بے گاگ کے نیم و اور واڑے کے اندر دیکھنے کی سعی کر رہا تھا کہ آخر اندر ہے کیا۔ تاک جھاٹک کر رہا تھا اور جان بوجھ کر ذرا عیاں کر رہا تھا تاک کہ وہ بیہودی میرا عنده یہ جان لے اور اس نے جان لیا۔ "اگر آپ ہماری عبادت گاہ کو اندر سے دیکھنا چاہتے تو آپ دیکھ سکتے ہیں۔ میں آپ کو خوش آمدید کہوں گا۔"

یہ ایک گھر میوسائیم تاریک اور بہت خاموش عبادت خانہ تھا جس میں شان دش و شوکت کا کوئی مظاہرہ نہ تھا۔ بُشکل چالیس پچاس عبادت گزاروں کی مجموعہ ہو گی۔ دو کوئین طرز کے لکڑی کے نیچے جو اکثر گلیساوں میں ہوتے ہیں، فرق صرف یہ تھا کہ ان کے آگے جو سینئڈ تھے ان پر باہل کی بجائے تورات کے نیچے رکھے ہوئے تھے۔ اور اس نیشنل گاہ کے آخر میں ایک ہموار سطح کا چبوترہ تھا جس پر سرخ رنگ کا ایک دیزی غلاف پچاہا تھا۔

"اس چبوترے کی کیا اہمیت ہے؟"

"ہمیکل سیمان میں ایک قربان گاہ ہوا کرتی تھی جس پر دو مینڈھوں کی قربانی دی جاتی تھی۔ یہ چبوترہ اسی قربان گاہ کی علامت ہے۔"

"یعنی آپ یہاں مینڈھوں کی قربانی نہیں دیتے؟"

"نہیں۔" ہر من مسکراتے ہوئے بولا "نیویارک میں مینڈھے بہت مہنگے ہیں اور یوں بھی انہیں ایک رسم کے طور پر حلال کرنے کی اجازت نہیں۔ یہ محض ایک علامت ہے۔"

"میں یہاں ایک تصویر بناؤ سکتا ہوں؟"

"کیوں نہیں۔ جتنی تصویریں جی چاہے بنائیجیں۔"

میں نے کیسرہ بلجوق کو تھایا اور قربان گاہ کے قریب ہو کر نہایت مودب حالت میں کھڑا ہو گیا کہ میں بھی تو دین ابرا یہی کا پیرو کا رہتا۔ "آپ بھی آ جائیے ہر من۔" میں نے درخواست کی۔

پہلے ہی گرچکے تھے اور اگر یقین نصف وہ تو زیبھی ڈالے تو اس سے مجھے مالی فوائد ہوں گے کیونکہ ان دانتوں کو میں نے یوں بھی کسی ڈینٹسٹ کو بھاری رقم ادا کر کے نکلوانا ہی تھا کہ وہ اتنی نازک اور لرزیدہ حالت میں بمشکل تمام قائم تھے۔ "تو ہر من صاحب آپ اس عبادت گاہ کے رکھوالے ہیں اور باہر کھڑے ہو کر اس کی راکھی کر رہے ہیں؟"

"نہیں میرے یوں باہر کھڑے ہونے کی وجہات مختلف ہیں۔ اور وہ تقریباً تین ہیں۔" ایک تو آج نیویارک کا سب سے چیکلا اور روشن دن ہے جس میں خزان کی اوازی گھلی ہوئی ہے اور اس کی تاثیر ہوا میں بھی ہے جس میں چند سانس لینے کے لیے میں یہاں آ کھڑا ہوا ہوں۔ دوسرا یہ کہ مجھے تھوڑا سا ڈپریشن ہو گیا ہے۔ دراصل میں چاکلیت برائے نیز تیار کر رہا تھا، اس دوران کوئی ملاقاتی آ گیا۔ اور میں ان میں ٹوٹ گر حل کرنا بھول گیا اور وہ بالکل ہی خراب ہو گئے۔ میری محنت اکارت گئی تو میں اس ڈپریشن کو دور کرنے کی خاطر یہاں آ کھڑا ہوا۔ اور تیسرا اور سب سے بڑی وجہ یہ ہے کہ میرے غسل خانے کے ایک ٹلی میں سے پانی رُک کر آتا ہے اور یہی چیزیں مارنے لگتا ہے۔ تو میں نے پلبر کو فون کر رکھا ہے اور اب اس کا انتحار کر رہا ہوں۔ آپ جانتے ہو کہ نیویارک میں پلبر ایک ٹلی کو صرف گھمانے اور جیک کرنے کے سوڑا رچارج کر لیتا ہے جانتے ہو؟"

"نہیں۔ ابھی ہمارا ٹلی خراب نہیں ہوا۔"

"دعا کرو کہ وہ خراب نہ ہو درشت آپ کنگال ہو جاؤ گے۔ ویسے اگر آپ کے غسل خانے کے ایک ٹلی میں پانی رُک کر آ رہا ہو تو آپ کو کتنی کوفت ہوتی ہے۔ اس سے بہتر ہے کہ آپ کنگال ہو جاؤ۔ کم از کم اطمینان سے نہا تو سکو گے نا۔" یہ ایک باقونی بیہودی تھا۔

"کیا میں آپ کی عبادت گاہ کی ایک تصویر اٹار سکتا ہوں؟"

"ہاں کیوں نہیں؟"

میں نے کیسرے کا رخ عبادت گاہ کے صدر درواڑے کی جانب کیا تو وہ فوراً فرمیں میں سے نکل کر ایک طرف ہو گیا۔

"پلیز آپ وہیں کھڑے رہئے۔" میں نے درخواست کی۔ "محض ایک یادگار تصویر ہے کہ تم آپ کو گرین اج و لیچ کے اکلوتے نے گاگ کے باہر ملے تھے۔"

”نہیں وہ تو نہیں.. ہاں میرے پاس اس کی بہت ہی پیاری سی تصویر ہے.. بہت ہی  
تو ہی ہے۔“

اس نے انتظار نہیں کیا کہ ہم اس کی کوئی نواہی کی تصویر دیکھنا بھی چاہتے ہیں کہ  
نہیں ”پلیز ادھر آ جائیے۔“ یہ کہہ کر ہمیں صدر دروازے کے برابر میں کسی تہہ خانے میں اترتی  
نیم تاریک میڑھوں کی جانب سے لے گیا۔

میرے اور سلووق کے حواس میں مشترک طور پر ایک خوف نے جنم لیا کہ جانے یہ یہودی  
ہمیں کہاں لے جا رہا ہے اور کیوں لے جا رہا ہے.. باہر نیویارک کے کسی ایک فروکو بھی علم نہیں کہ  
ہمیں ایک یہودی اپنی عبادت گاہ کے تاریک تہہ خانے میں لے جا رہا ہے ہے اور جانے کس مقصد  
کے تحت لے جا رہا ہے کیا پتہ ہیکل سلیمانی کی قربان گاہ پر قربان کرنے کے لیے لے جا رہا ہو کہ  
نیویارک میں مینڈ ہے، بہت مینڈ ہے ہیں..“

میں اپنے بارے میں تو قطعی طور پر تکریمند تھا کہ میرے جیسے عمر سیدہ اور حواس باختہ  
مینڈھوں کی قربانی شاید جائز بھی نہ تھی.. مجھے تو سلووق کے بارے میں تشویش ہو رہی تھی.. وہ ایک  
نو جوان اور منڈ زور مینڈ ہاتھا۔

کوئی بھی مینڈ ہاچا ہے اسے بقاعدہ پر یا ہیکل سلیمانی کی قربان گاہ پر.. قربان کیا  
جائے.. اپنی مرضی سے قربان نہیں ہوتا.. کسی بھی ایسے مینڈ ہے سے آج تک نہیں پوچھا گیا کہ تبا  
مینڈ ہے یعنی رضا کیا ہے..

چنانچہ اس شش ویث میں کہ یوں بے وقوفی میں قربان ہو جانا جائز ہے یا نہیں، ہم ان  
تاریک میڑھوں کے اختتام پر پہنچ کر ایک چھوٹے سے ہال کمرے میں اتر گئے.. اور قدارے تسلی  
ہوئی کہ وہاں دور و درستک کسی قربان گاہ کا نہ تھا اور یوں بھی یہ خیال ہمیں تقویت بلکہ تھا کہ ہم  
تو دو ہیں اور یہ سازشی یہودی ایک ہے تو ہم موہن ہونے کی حیثیت میں بے قتنگ بھی لڑتے ہوئے  
اس کیکے از ہنود کو تبغیخ کر دیں گے اور اسے قربان کر دیں گے، خود ہرگز نہ ہوں گے۔

یہ ہال کرہ جس میں ہم اترے تھے، بہت بیکل روشنی میں تھا اور اس کے باہل میں ایک  
عجیب پر اسراریت تھی.. درمیان میں ایک طویل میز کے گرد و درجن کے قریب کریاں گی تھیں..  
دیواروں پر کچھ نہ بھی نو عیت کی ہاتھ کی بنائی ہوئی پوستر نما تصویریں تھیں اور ذرا پچانچ تھیں.. انہیں

”سوری.. میں آج تصویر نہیں اتروا سکتا۔“ وہ تھوڑا اور پرے ہو گیا۔  
آج کیوں نہیں؟..

قربان گاہ سے آگے وہ ستوں تھے اور وہ بھی ہیکل سلیمانی کے ستونوں کی نمائندگی  
کرتے تھے.. اور ان کے درمیان میں چھ موم ٹیوں والے ترشیل نما شمع دان آؤ بیزاں تھے.. یہ  
شعدان، حضرت داؤد کے نیلے ستارے کے علاوہ یہو یوں کی سب سے بڑی نہ بھی علامت ہیں..  
انہیں ”منارا“ کہا جاتا ہے اور ہیکل سلیمانی میں اسی شکل کے شعدانوں میں اگر بتیاں سلکائی جاتی  
تھیں.. میں نے ان کی نہ بھی اہمیت کے بارے میں ہر من سے استفسار کیا تو وہ رواں ہو گیا ”یہ  
شعدان ہماری قدیم نہ بھی تاریخ اور اعتقاد کا ایک حصہ ہیں، ہماری تاریخی جدوجہد اور جذبے کی  
استقامت کی ایک علامت ہیں.. رو میوں نے جب ہمارے بیت المقدس کو تباہ و بر باد کیا.. اسے لوٹا  
تو ہم یہودی ایک بار بھر بے گھر ہو گئے.. آج بھی قدیم روی کھنڈرات میں محلوں اور معبدوں میں  
بیت المقدس کی فتح کے مناظر دیواروں میں ابھرے ہوئے بھستوں کی شکل میں نظر آتے ہیں.. ان  
میں اس پاکیزہ شہر کو تباہ کر کے اور اسے لوٹ کر واپس آنے والے روی سا ہیوں کو دکھایا گیا ہے اور  
وہ ماں غنیمت سے لدے ہوئے ہیں.. ان میں سے ایک سپاہی ایسے ہی چہ ”منارا“ شعدان  
اٹھائے ہوئے ہے جو وہ ہیکل سلیمانی سے لوٹ کر واپس آ رہا ہے.. تو یہ شعدان ہمارے لیے مقدس  
ہے.. ہماری پیچان ہیں.. جیسے صلیب عیسیٰ میوں کی اور چاند ستارہ تمہاری پیچان ہے..“

اگرچہ وہ ایک باقونی یہودی تھا لیکن بہت دوست اور پیارا سا یہودی تھا.. ان اہل یہود  
میں سے ہرگز نہ تھا جو دن رات ہم موئین کے خلاف سازشوں میں مشغول رہتے ہیں.. ہم اس کا  
تہذیل سے شکریہ ادا کر کے رخصت ہو جانے کی نیت رکھتے تھے، باہر جانے کے لیے صدر دروازے  
کی جانب بڑھ رہے تھے تو وہ اچانک گویا ہوا.. ”تمہیں پتہ ہے کہ میں ایک نانا جان ہو چکا ہوں.. تم  
نے میری نواہی دیکھی ہے؟“

اب بھلامیں نے اس کی تو کیا آج تک کسی یہودی کی نواہی نہیں دیکھی تھی تو میں نے  
انکار میں سر ہلا کیا کہ.. نہیں..  
”تو آؤ میں تمہیں دکھاتا ہوں..“  
”نواہی موجود ہے؟“

ہم یہ سکون آور گرم کافی سر کتے تھے اور خوش ہوتے تھے کہ ہم نے کیا ہی اچھا کیا کہ  
ہر من کا کہنا مان کر اس تہذیب نے میں اُتر آئے ورنہ مزید ارکیک اور گرم کافی کی نعمتیں کہاں نصیب  
ہوتیں۔ ایک یہودی روز روذ کہاں قابو آتا ہے۔ چنانچہ میں نے اس کے عقیدے کے حوالے سے  
پکھہ سوال یہ کہ جن کے جواب میرے ذہن میں نہ آتے تھے۔

”ہر من میں نے سترل پارک اور لوگ آئی لینڈ میں کچھ ایسے یہودیوں کو دیکھا ہے  
جن کی سیاہ پتلنوں کے دونوں جانب کچھ رسیاں سی لٹکتی تھیں۔ جیسے ہماری لڑکوں کے پرانے  
ہوتے ہیں یا پبلو انوں کے تہذیب کے لئے تھیں ہیں تو ان کی وجہ تسلیہ کیا ہے؟“

”تم یہودیوں کو بہت غور سے دیکھتے ہو۔“ وہ جتنے لگا ”ہم بابل کے احکام کی پیروی  
کرتے ہیں۔ اس میں درج ہے کہ تمہارے بادے کے پلے دونوں جانب سے لٹکنے چاہئیں۔ اب  
اس نوعیت کے بادے یا پچانچے تو پہنچنیں جاتے۔ چنانچہ ہم اپنی پتلنوں کے دونوں جانب ایسے  
پلوٹ کر رہا ہیں کہ جنہاً تھیں۔“

”اور میں نے یہ بھی دیکھا ہے کہ کچھ یہودیوں کے سر کے بالوں کے دونوں جانب کچھ  
مینڈھیاں ہی شانوں تک آتی ہیں تو اس میں کیا مصلحت ہے؟“

”یہ بھی بابل میں آیا ہے کہ تم اپنے سر اور داڑھی کے بال بڑھا کر شانوں پر سمجھیرو۔  
چنانچہ ہم علامتی طور پر ایسا کرتے ہیں۔“  
با بل؟

اگرچہ یہ ایک یہودی ہے جو صرف تورات پر یقین رکھتا ہے۔ پھر یہ بار بار با بل کا حوالہ  
کیوں دیجے جا رہا ہے۔ ”ہر من آپ لوگ تو با بل کو نہیں مانتے۔“ میں نے جان بوجھ کر قرآن کا  
حوالہ نہ دیا کہ جو با بل کو نہیں مانتے ان سے قرآن کا ذکر کیا کرنا۔

”کیوں نہیں مانتے۔ ہم تو با بل پر ایمان رکھتے ہیں۔“  
”کمال ہے۔ میری اطلاع تو یہی تھی کہ آپ با بل کو نہیں مانتے۔ حضرت عیسیٰ کو نہیں  
مانتے۔“

”ہم تمہارے حضرت عیسیٰ کو تو نہیں مانتے لیکن با بل تو ہمارے عقیدے کا ایک لازمی  
جو ہے۔ لیکن ہم صرف اول لکھیٹا منٹ کو مانتے ہیں۔ اسی تدبیم نے پر یقین رکھتے ہیں اور یہ جو

بینٹ کرنے والے مارک شاگال کے بیرون کار لگتے تھے کہ اس فرانسیسی مصور کی تصاویر بھی بظاہر  
بچکانے لگتی تھیں۔

ہر من نے نہایت اشتیاق سے ایک فریم شدہ تصویر سائیڈ بنیبل سے اٹھا کر ہمارے  
سامنے رکھ دی۔ ”کیا یہ دنیا کی خوبصورت ترین بچی نہیں ہے؟ یہ ہے میری نواسی۔“ وہ ایک گلابی  
رُنگت کی نہایت بھندی ہی ناک اور چڑھے تھنوں والی بے وجہی بچی تھی اور اسے صرف ”پیاری“  
قراردینے کے لیے بھی دل پر ایک پتھر۔ بھاری بھر کم پتھر کھانا پڑتا تھا۔ کم از کم میں تو اس کا نانا جان  
کھلانے میں جھجک جھوس کرتا۔

اب میں نے اپنا ٹرپ کا پتہ پھینکا اور بٹوے میں سے نوٹل کی تصویر نکال کر اسے  
دکھائی۔ ”یہ میرا نواسا ہے۔“

”بان۔ یہ بھی میری نواسی کی مانند بہت بیارا بچہ ہے۔“ اس سمجھت یہودی کی آنکھوں  
میں شاید موٹی اُتر اہوا تھا۔ وکھنیں سکتا تھا۔ ”اور کیا تم جانتے ہو کہ اس کی ملکل تمہارے اس بیٹے  
سے بہت مشاہدہ رکھتی ہے۔“

اس مشاہدے پر سلحوں جو ظاہر ہے میرے نواسے کا ماموں لگتا تھا اپنے بھائیجے کو اپنا ہم  
ملک قرار دینے پر بے حد سرور ہوا اور یکدم یہودیوں کا حمایتی ہو گیا۔

”ادہ“ ہر من پر یشان ہونے کی اداکاری کرنے لگا۔ ”میں نے جھیس اپنے ہاتھوں سے  
تیار کردہ براؤ نیز تو کھلانے نہیں۔ ابھی کھلاتا ہوں۔“

”وہی براؤ نیز جن میں شوگر وغیرہ حل نہیں ہو سکی تھی اور وہ خراب ہو گئے تھے؟“  
”وہ بھی موجود ہیں لیکن میں نے دوبارہ نہایت احتیاط سے کچھ اور براؤ نیز بیک کے  
ہیں وہ آپ کو کھلا دیں گا۔“

وہ یقیناً شایلاک نے تھا ایک نہایت فراخ دل اور مہماں نواز یہودی تھا۔ اس کے پیش  
کردہ براؤ نیز نہایت مزیدار اور تازہ تھے۔ یہاں تک کہ ہم دونوں نے ”کیا ہم ایک اور براؤ نی  
لے سکتے ہیں؟“ کہہ کر اور اس کے جواب کا انتظار کیے بغیر متعدد براؤ نیز کیک نوش کر لیے۔ تھے  
صرف یہ بلکہ وہ براؤ نیز جن میں شوگر حل نہ ہوئی تھی اُنہیں بھی متعدد بار پچھلیا۔  
اس ووران ہر من ہمارے لیے ابھی ہوئی کافی کے دو پیپر کپ لے آیا۔

اُف رسالہؐ اور اسیم بم اور جنیز کی تھیوری کی واضح نشانیاں بھی دریافت کر کے نہایت فخر سے اعلان کرتا ہے کہ یہ سب کچھ جو آج جانا گیا ہے اور آئندہ صد یوں میں جانا جائے گا وہ تو ہزاروں برس پیشتر کھا جا چکا ہے۔ تمام مذاہب نے اپنی اپنی مقدس کتابوں میں یہ سب کچھ واضح نشانیوں کی صورت میں تلاش کر لیا ہے... ہندوؤں نے بھی اپنی مقدس کتابوں میں چدید ترین ایسی تھیاروں کی تباہ کاریوں کے علاوہ خلاء سے زمین کا جو منظر نظر آتا ہے کہ ”زمین اوپر آسمان سے ایک گندھے ہوئے آئے کی صورت نظر آتی تھی“ تلاش کر لیا ہے... علاوہ ازیں ہر جسمانی بیماری کا علاج بھی الہامی لفظوں کی ایک پھونک سے ہو جانے کا یقین کامل بھی عقیدے کا ایک جزا یققہ ہے اور یہ یوں تمام مذاہب میں مشترک ہے..

اب اس الہامی لفظوں کی ایک پھونک کے بارے میں صرف حیرت اس امر پر ہوتی ہے کہ ایک مذہب کی دوسرے مذہب کے ماننے والے پر حرام ہے جو اٹا کر جائے۔ جیسے میری بیگم میونڈ کے سفیدریش۔ ایک پاکیزہ کرس فادر لگتے بھائی اور ان دونوں میرے سوھی آنکھ صاحب کی ایک پھونک اکثر میرے سر در کو غائب کر دیتی ہے۔ محض فرض کر لیجئے کہ ان کی جگہ اگر ایک ہندو پر وہت مجھ پر اپنے منتر پھونکتا۔ کوئی بدھ بھکشو پالی زبان میں کچھ الاپ کر۔ یا ایک یہودی تورات کی آیتیں پڑھ کر پھونک میں ارتا تو مجھ پر کوئی اثر ہوتا؟ اور یقین کبھی اسی طور کسی ہندو بدھ یا یہودی پر بھی ہمارے کلام کی پھونکوں کا چندال اثر نہ ہوتا۔ کہ تم سب اپنے عقیدوں کی قید میں ہیں۔ جماری جسمانی اور روحانی بیماریوں کی شخما صرف اپنے اپنے صحیفوں کی پھونک میں ہی ہے۔

ہرمن کا عجیب و غریب نظریہ جو اس نے نہایت صدق دل سے پیش کیا ہے تھا کہ... اصل پابند یعنی تورات میں گزر چکے عہد کے علاوہ ہر زمانے میں جو تاریخی واقعات رومنا ہوتے ہیں ان کا سراغ ملتا ہے۔ جو ہو چکا۔ جو ہونا ہے۔ جو ہونا ہے۔ یہ سب کچھ تورات میں درج ہے۔ اگرچہ خفیہ اشاروں کی زبان میں ہے۔ ہرمن نے ایک دیپ سائٹ کا حوالہ بھی دیا جو اس نظریے کی تفہیم میں مدد و گارثافت ہو سکتی تھی۔

اور یہ خوبی اشارے آپ کیسے جان سکتے ہیں؟.. ہر من کے نظریے کے مطابق آپ تورات کی کسی بھی آیت کا پہلا حرف نوٹ کریں اور پھر بیسوال اور چالیسوال اور یونہی آگے

کنگ جارج والی بائبل ہے عیسائیوں والی اس کو ہرگز نہیں مانتے کہ اس میں تحریف ہو چکی ہے۔ آپ تو جانتے ہوں گے کہ یہ عیسائی لوگ دراصل ہم یہودیوں کی ہی ایک شاخ ہیں، اُس ذرا بیکٹے ہوئے ہیں۔“

میں نے موقع غیمت جان کر مسلمانوں کے بارے میں پوچھ لیا کہ کیا آپ ہمیں  
جانتے ہیں؟

”ہاں کیوں نہیں.. آپ بھی تو ہماری ہی ایک شاخ ہیں اور آپ بھی ذرا بیکھے ہوئے ہیں.. آئی ایم سو ری۔“ وہ کیدم جھیک گا ”آپ کو راتونہیں لگائے۔“

”ہرگز نہیں۔ آپ اپنے دین پر اور میں اپنے دین پر۔ تو میں یہ جاننا چاہ رہا ہوں کہ  
آپ ہمارے بارے میں اور کہا جانتے ہیں؟“

”میں پچھلے ہفتے نیو یارک کی ایک مسجد کے قریب سے گزر رہا تھا۔ جب میرے کانوں میں تمہارے کسی داعنی کی آواز آئی اور وہ اسلام کے بارے میں۔ اس کے احکام کے بارے میں بات کر رہا تھا۔ کیا تم یقین کرو گے کہ وہ احکام تو ہو بہو ہی تھے جن پر ہمارا اعتقاد ہے۔ جو ہمارے احکام ہیں۔ میں بہت دریک فٹ پا تھد پر کھڑا اس کا عذرستار ہا جس میں سچائی تھی اور اس کے ایک نظرے نے میرے دل پر بہت اثر کیا اور کہہ رہا تھا کہ۔۔۔ صرف اس راستے پر چلو جو خدا کا راستہ ہے۔۔۔“

ہر من المٹا ہمارے کافی کے کپوں میں جھامک کر دیکھا اور پھر مزید گرم کانی بنا کر لے آیا کیونکہ وہ ہمیں وہاں بھائے رکھنا چاہتا تھا۔ ایک عجیب و غریب نظریہ پیش کرنا چاہتا تھا۔ وہ ایک تو اہم مرست یہودی تھا۔

ہر وہ شخص جو اپنے عقیدے پر آنکھیں بند کر کے ایمان لاتا ہے تو انہم پرست ہوتا ہے۔  
ہر شخص اپنے عقیدے کو دنیا کا آخری اور واحد حق سمجھتے ہوئے اس کا پروٹو ہر شود یکھتا ہے۔ کبھی کسی نو مولو و پھرڑے کی کھال پر جھیلوں کے پانیوں میں۔ پہاڑوں پر بکھرے پھردوں میں۔ یہاں تک کہ انسانی بدن کے اندر جو نظام ہے جو آنسیں اور شریائیں ہیں ان میں بھی اپنے خدا کا نام۔ اور اپنی مقدس زبان میں نسواوار ہوتا یکھتا ہے اور اس پر رفت طاری ہو جاتی ہے۔ وہ اپنی مقدس کتاب میں سے دنیا کی ہرجائی۔ ہر انسانی ایجاد۔ چدید ترین سائنس کے کمالات۔ یہاں تک کہ تھیوری

"ہاں.. ہم اس بحث سے اجتناب کرتے ہیں۔" ہرمن نے سر ہلایا "یہ فیصلہ تو قیامت کے روز ہو گا کہ ہم میں سے کون بھٹکا ہوا ہے.. ہاں تو آپ نے پوچھا ہے کہ آپ ہماری ندیبی عبادت میں شامل ہونا چاہتے ہیں تو بے شک آپ ہماری خصوصی دعا میں شامل ہو جائے اور کل تو سال بھر کی سب سے مقدس اور خوبصورت شام ہے۔ کل سورج غروب ہونے سے پورے بیس منٹ پہلے جب چراغوں کے روشنی کیے جانے کا وقت ہوتا ہے، ہماری عبادت کا آغاز ہو جائے گا۔"

"کل کی شام اتنی خصوصی کیوں ہے؟"

"ہمارے عقیدے کے مطابق، یعنی یہودی اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ کل خدا نے یہ فیصلہ کر دیتا ہے کہ ہم میں سے کون جنت میں جگہ پائے گا اور کون دوزخ میں جائے گا۔ یا ہم میں سے کون اگلے برس مر جائے گا۔ کل یہودیوں کے سال کی آخری شام ہے اور کل سے ہمارا نیا سال شروع ہو جائے گا۔ چنانچہ کل اگلے برس جو کچھ ہونا ہے اس کا فیصلہ ہو جانا ہے۔ کون زندہ رہے گا اور کون مر جائے گا۔"

محبے جو جھر جھری ہی آگئی۔

اگرچہ میں تو تصوی کے سوار کے پیچھے پیچھے چل دالوں میں سے تھا، ان جملوں کی انکلابیں چونے کی خواہش والا تھا جو اس کے بدن کو مس کرنے والے کھدر کو بچتے تھے لیکن اس کے باوجود محبے جو جھر جھری ہی آگئی کہ کل فیصلہ ہو جانا ہے۔

اس دروان تہہ خانے کی سیر چھوٹو سے ایک فربہ اندام امریکی کانڈھے پر ایک بھاری تھیلاں کا نیچے ہانپتا ہوا نیچو آیا جسے دیکھ کر ہرمن بے پناہ شاداں ہوا اور اس سے مخاطب ہو کر کہنے لگا "تم بہت دیر سے آئے۔ لیکن میں شکایت نہیں کر رہا۔ بالکل نہیں کر رہا۔ تم خسل خانے میں جا کر ذرا مثل چیک کر دا تو تم جانتے ہو کہ خسل خانہ کدھر ہے؟ میں ذرا ان مہماںوں سے قادر ہو کر آتا ہوں۔"

اور ہم بھی کسی ایسے ہی بہانے کے منتظر تھے جو پلبری کی صورت میں آگیا تھا۔ ہرمن نے ایک خصوصی عنایت کی۔ اس نے ہمیں یہکل سلمانی کی یاد میں پینٹ کیا گیا

بڑھتے جائیں تو یہ اشارے واضح ہوتے چلے جائیں گے۔ یہاں تک کہ اس خفیہ اشاراتی زبان میں نہ صرف اذواف، ہلکا ذکر ہے بلکہ اس کی خودنوشت "مائن کمیٹ" یا "میری جدوجہد" کا حوالہ بھی داشت ہے۔

"کیا آپ سمجھتے ہیں کہ ہم تورات میں اس نظریے کے مطابق، اشاروں کے معنے حل کرتے ہوئے مثلاً نیویارک کی ایضاً رئیٹ بیڈنگ یا والٹ ڈزنی کے چوپے کی ماؤس تک بھی پہنچ سکتے ہیں۔" ایسے سوال آپ طنزی یا مزاحیہ انداز میں نہیں کر سکتے کہ یہ عقیدے کا معاملہ ہوتا ہے۔ چنانچہ میں نے تکمیل طور پر بردباری سے دریافت کیا۔

ہرمن مسکراتے لگا "آپ شاید شک کر رہے ہیں لیکن ایسا ممکن ہے۔ اگر آپ اس اشاراتی زبان تک رسائی حاصل کر لیں۔"

"صحیح" میں نے اقرار کیا "ہرمن آپ کے ہاں تقاضا درقدار کا مسئلہ کیا ہے۔ یعنی تورات کی روشنی میں کہ ہمارے ہاں تو اس مسئلے کے حوالے سے بہت فتوح چاہے۔"

"اس نے خدا نے واحد نے۔ کہ ہم ادیلم تو حیدر پرست ہیں۔ ہم سے پیش ریکٹزوں خدا تھے اور ہم نے ان سب کو رد کر کے صرف ایک خدا کی پرستش کی اور بہت عتاب سے پر ہم بازند آئے۔ تو اس خدا نے ہمیں اختیار دے رکھا ہے۔ آپ اس حیات میں جو بھی عمل کرتے ہیں اس کے بارے میں یہ توجیہ ہے پیش نہیں کر سکتے کہ میرا کچھ دش نہیں یہ تو اس کی رضا سے ہوا ہے۔ جو کچھ میں کرتا ہوں وہ تو کھا جا چکا ہے۔ نہیں آپ جو کچھ کرتے ہیں، خود کرتے ہیں اور اس کے ذمہ دار ہوتے ہیں۔ البتہ اس کو پروردگار کو یہ علم ہوتا ہے کہ آپ نے کیا کرنا ہے۔"

"ہرمن، کیا آپ مجھے بتا سکتے ہیں کہ اس عبادت گاہ میں آپ لوگ کب اکٹھے ہوتے ہیں۔ کیا میں آپ کی عبادت میں شامل ہو کر یہ جان سکتا ہوں کہ آپ خدا کو کیسے یاد کرتے ہیں۔"

"ہاں۔ کیوں نہیں۔ آپ ہم میں سے ہی ہیں۔ اگرچہ بھکے ہوئے ہیں۔" ہرمن نے یہ بھکے ہوئے والا قفرہ دوسرا بار کہا تھا۔ پہلی بار تو میں ضبط کر گیا تھا کہ اس کی میزبانی، گرم کافی اور براؤنڈز کے زیر احسان تھا لیکن اب کی بار بسط کا یہ دامن چھوٹ گیا۔ یہ بحث نہ چھیڑیے کہ ہم میں سے بھٹکا ہوا کون ہے۔ آپ یا مم۔ نہ آپ ہمارا دل دکھائیے اور نہ ہم آپ کو خیس پہنچاتے ہیں۔"

"نیوارک کے سورگ"

غیرہ پر تو صرف ہماری اجارہ داری ہے، بھلا ایک یہودی.. کیسے کوئی مجرزہ دکھا سکتا ہے۔  
"ہاں واقعی" ہرمن نے جان لیا کہ میں مصنوعی حیرت میں ہوں اور وہ سکرایا۔ "مجھے  
جمبوت بولنے کی کچھ حاجت نہیں ہے.. ہم کاروبار میں قوزا، بہت جھوٹ بول لیتے ہیں لیکن عام  
زندگی میں نہیں۔ میں گواہ ہوں کہ ان کے ہاں ایک میاں بیوی آئے جن کے ہاں اولاد نہ ہوتی  
جھی.. انہوں نے بہت تگب و دو کی بیان تک کہ انتراش طریقہ حمل کی کوشش بھی کی مگر ناکام  
رہے۔ تو ان بزرگ نے ان دونوں کے لیے دعا کی۔ تو ان کے ہاں پچھ پیدا ہو گیا اور پھر ہر دو برس  
کے وقفے کے بعد ان کے ہاں اولاد ہوتی چلی گئی اور انہوں نے یہودیوں کے قبیلے میں خاص اضافہ  
کر دیا۔ کیا یہ ایک مجرزہ نہیں ہے؟"

میں ہرمن کے اس بیان پر اور اس کی عقیدت پر قطعی طور پر تک شک نہیں کر سکتا تھا کہ یہ  
عقیدت ہی تو ہے جو مجرزے تخلیق کرنے پر قادر ہوتی ہے۔ اور عقیدت بھی ایسی کہ یہ مجرزے صرف  
ان کے عقیدے کا اعجاز ہیں۔ اگر میں اس پر تک کر سکتا تھا تو اسے بھی میری عقیدت اور مجرزوں پر  
تک کرنے کا اختیار تھا۔

ہرمن نے اس دوران ایک ایسی بات کی جو میرے دل کو بہت گلی۔ وہ اس لمحے مجھے  
نہایت برگزیدہ لگا۔ اس نے کہا، "تمہیں پتہ ہے کہ خدا کے نیک بندوں کی دعائیں کیوں قبول ہوتی  
ہیں؟ وہ جتنی بھی نیکیاں کرتے ہیں۔ بغیر کسی غرض کے نیک اعمال کرتے ہیں، وہ سب خدا کے  
پینک میں جمع ہوتے جاتے ہیں۔ وہ اپنے اس اکاؤنٹ میں سے کبھی کچھ نکلواتے نہیں۔ اس میں  
اپنے نیک اعمال جمع کرواتے جاتے ہیں۔ پھر کبھی بکھارا ایسا ہوتا ہے یہ برگزیدہ لوگ اپنے لیئے نہیں  
دوسرے لوگوں کی فلاج کے لیے ان جمع شدہ نیکیوں میں سے کچھ نکال کر خرچ کر دیتے ہیں۔ اس  
لیے ان کی دعائیں قبول ہو جاتی ہیں۔ ان کی درخواست سے ملک ان کی نیکیوں کا حساب ہوتا ہے  
اور خدا ایسی درخواست روئیں کر سکتا۔"

ہرمن نے کیا ہی پتے کی بات کہہ دی تھی۔ ایک صوفیانہ تصور پیش کر دیا تھا کہ اللہ کے  
نیک بندے اپنے اعمال کا حوالہ دے کر اپنے لیے کچھ طلب نہیں کرتے بلکہ خدا کی بھلانی کے  
لیے کچھ طلب کرتے ہیں۔  
ہم رخصت ہونے لگے تو ہرمن نے ایک بار پھر اپنی دعوت کو دہرا یا۔ "کل شام۔

ایک تجربی قسم کا نہایت رنگین پوستر تھے کہ طور پر پیش کیا۔ یہ پوستر ہم صرف خاص خاص لوگوں کو  
ہی دیتے ہیں اور آپ خاص ہیں۔"

"اگرچہ بیکے ہوئے ہیں۔" میں نے مسکرا کر شکریہ ادا کیا۔

اس نے بھی ہستے ہوئے انگلی کھڑی کر کے کہا۔ یہ فصلِ قیامت کے روز ہو گا۔  
اس پوستر پر مختلف رنگوں کے چاک استعمال کیے گئے تھے۔ چونکہ انداز تجربی تھا، اس  
لیے تک سا ہوتا تھا کہ یہ دہ قربان گاہ ہے جہاں میڈھوں کی قربانی وی جاتی ہے۔ البتہ شاراف  
ذیوں نہایت واضح اور نیلا تھا۔ وہ ترشول نما "منار" شمعدان بھی نظر آتے تھے۔ بھر و زبان میں  
کچھ آیات دغیرہ بھی درج تھیں اور ایک کونے میں یہودیوں کے ایک مولا ناگری پر براہمان وعظ  
بھی کر رہے تھے۔

یہ پوستر بھی تک میزو پالٹن اور موہا سے خرید کر دہ شاہ کار تھا دیر کے پرنسپل کے ہمراہ  
میری سٹوڈی کے ایک کونے میں رول کیا ہوا دھول جمع کرتا ہے۔ بھی سوچتا ہتا ہوں کہ اسے اگر  
فریم کرواؤ تو کہاں آؤ دیز داں کروں۔ کیا صادقین کی چھٹتک پہنچ خطاٹی کے کیوس کے آس  
پاس۔ پھر جھبک جاتا ہوں کہ کیا یہ مناسب ہو گا۔ پھر خیال آتا ہے کہ آخر کیوں نہیں۔ ہم دونوں۔  
یہودی اور مسلمان دو رپار کے کزن تو ہیں۔ مگرچہ ہم میں سے کوئی ایک بھکا ہوا ہے۔

ہرمن ہمیں صدر دروازے تک چھوڑنے آیا۔

دروازے کے پہلو میں دیوار پر کچھ بوسیدہ ہو چکی تھا دیر کے فریم آؤ دیزاں تھے۔ ایک  
تصویر میں تین نہایت ضعیف مُتشرع قسم کے طویل سفید واٹھیوں والے سیاہ لبادوں میں ملبوس  
بزرگ تھے۔ ہرمن نے رک کر ان میں سے ایک بابا تھی کو نہایت الغت سے دیکھا۔ "انہیں جنت  
میں گئے ہوئے چار برس ہو چکے ہیں۔"

"یہ کون ہیں؟"

"اگرچہ یہ تینوں ہی پنچھے ہوئے بزرگ تھے لیکن ان میں سے یہ۔ بہت بلند مقام پر فائز  
تھے اور میرے مرشد تھے۔ میں نے ان سے بہت کچھ سیکھا اور ان کے بہت سے جزے اپنی  
آنکھوں سے دیکھے۔"

"کیا واقعی؟" میں نے ایک مصنوعی حیرت سے کہا کہ میں تو جاتا تھا کہ ان مجرزوں

کچھ ایسے جراحتیں موجود ہیں تو آپ بھی جواب میں آنکھ مار کر اسے سترت سے لبریز کر سکتے ہیں اور اگر آپ میں یہ جذبات نہیں پائے جاتے تو آپ محض مکرا کر اس سے معدودت کر کے کہ بھائی جان یہ میرا ذیپا پارٹیٹ نہیں ہے آگے بڑھ سکتے ہیں۔ اب اس کر شوفر سڑیت کی دکانوں کے شوکیوں میں ذرا جھاٹکے۔۔۔ یہاں بھی ایسے ہی حضرات کی حضرت کے سامان بجے ہیں۔ اگر تو آپ ”محترک“ ہیں تو آپ کے لیے نہایت مردانہ لو ہے اور شیل کے جزا اور ادائی چجزے کی جگہیں ہیں۔ کیلوں والے فل بوٹ ہیں۔ مردانہ زیورات ہیں اور اگر آپ ”غیر محترک“ ہیں۔ فاعل نہیں مفعول ہیں۔ اپنے اندر ایک عورت کی حیات پوشیدہ رکھتے ہیں تو آپ کے لیے کیا ہی دیدہ زیب۔ شر میں اور بھر کیلے ملبوسات ہیں۔ شوخ رنگوں کی چینیں اور جوتے ہیں۔ نسوانی زیورات ہیں یہاں تک کہ مانچے کے جھومر بھی ہیں کہ دلہن کے لیے جھومر سجانا تو بہت ضروری ہوتا ہے۔۔۔ بے شک اس دلہن کی ایک بختی و اڑھی بھی ہو۔ خدا خدا کر کے ہماری یہ توے منٹ کی واک اختتام کو پیشی اور سکھی ایونیو کی آٹھویں سڑیت پر اختتام کو پیشی جہاں سے اس کا آغاز ہوا تھا۔۔۔

پہلے تو ہم گائیڈ بک کے احکام کے تابع تھے مگر اب ہم چلتے تھے تو جدھر جی چاہتا تھا اور ہر کو چلتے تھے۔ البتہ بعض اوقات جدھر جی نہیں چاہتا تھا وہاں بھی تاک جھاں تک کر لیتے تھے اور بالآخر ہم واشنگٹن سکوار میں پہنچ گئے جو سلوچ کامن پسند مقام تھا۔ اس لیے بھی کہ نیویارک یونیورسٹی کے علاطے میں واقع ہے۔ امریکہ کی سب سے بڑی اور وسیع یونیورسٹی واشنگٹن سکوڑ کو چاروں جانب سے گھیرے میں لیے ہوئے ہے۔۔۔

دھوپ کی آخری زرد کرنوں میں یونیورسٹی کی عمارتیں اس سکوڑ کو ایک سمندری فریم میں قصور کرتی تھیں۔۔۔

کہا جاتا ہے کہ اگر آپ چاہتے ہیں کہ آپ نیویارک کے اس مقام پر پہنچیں جہاں اس شہر کی دھڑکن سنائی دیتی ہے اور اس کی دلکشی کا جادو چلا ہے تو اس بھی وہ مقام ہے۔۔۔ اور یہ کیسے ناقابل یقین اور سہ سمجھ میں آنے والے تقریات ہیں کہ جہاں ایک زمانے میں پا تھی ڈباؤ دلدل ہوئی تھی۔ اور ایک خاموش ندی میں ایسا نام کی بھتی تھی اور سڑ ہوئی صدی کے آخر میں پورے نیویارک کے مردے پہنچ دباۓ جانے لگے۔ یہ علاقاً ایک وسیع قبرستان کی شیل اختیار کر گیا۔ اور پھر یہ پارک اور چوک تعمیر کرنے کی خاطر ہزاروں استراتحت فرماتے مددوں کو

غروب سے پورے بیس منٹ پہلے۔ جب چراغ جلانے کا الحم آ جاتا ہے تاکہ تاریکی کا مدعاوا ہو سکے۔ آپ ہمارے سے ناگ میں آ جائیے گا۔ بے شک ایک جانب کھڑے رہیں یا ہماری عبادت میں شریک ہو جائیں کہل کی شب یہ فیصلہ ہو جائے گا کہ کون جنت میں جائے گا اور کس کے حصے میں دوزخ کا عذاب آئے گا۔ اور کس نے جیتے رہنا ہے اور کس نے مر جانا ہے۔۔۔

باہر۔۔۔ اس عبادت گاہ کے باہر جس کے اندر یہودی عقیدے قیام کرتے تھے، اس کے باہر نکلنے تو وہی گرین اچ و لچ تھا جو ایک خزانہ رسیدہ دھوپ میں زرد ہورتا تھا۔۔۔ ہر شے۔۔۔ فٹ پا تھے۔۔۔ شجر۔۔۔ گلیاں بازار اور گزرتی کاریں اور چہرے سب کے سب زرد ہو رہے تھے اور ان سب کو کچھ پروانہ تھی کہل کس نے جنت میں جانا ہے اور کس نے دوزخ کی آگ میں جانا ہے اور کس نے زندہ رہنا ہے اور کس نے مر جانا ہے۔۔۔ وہ تو صرف یہ جانتے تھے کہ۔۔۔ عالم دوبارہ نیست۔۔۔ کل کس نے دیکھا ہے۔۔۔ آئے یانہ آجے۔۔۔ صرف آج ہے۔۔۔ بے شک تمام آسمانی صحیح کل دھکلاتے ہیں اور اس کے باوجود کل کس نے دیکھا ہے۔۔۔ صرف آج ہے۔۔۔ جسے ہم دیکھ رہے ہیں تو واحد سچائی صرف آج ہے اور اس آج میں صرف ہم ہیں۔۔۔ کل اگر آیا تو دیکھا جائے گا۔۔۔

ہماری۔۔۔ ہم دونوں کی۔۔۔ سلوچ کی اور میری۔۔۔ گرین اچ و لچ میں توے منٹ کی داں۔۔۔ پھر سے شروع ہو گئی۔۔۔ ہم بھول گئے کہاں تھوڑی دیر پہنچے ہیں کل کی شام کے بارے میں خبردار کر دیا گیا تھا کہ کل فیصلہ ہو جائے گا۔۔۔ اور ہم چلتے رہے۔۔۔ گائیڈ بک کے احکام پر عمل کرتے رہے۔۔۔ حکم ملتا کہ یا میں جانب مڑ جاؤ۔۔۔ تو ہم مڑ جاتے۔۔۔ بدایت کی جاتی کہ اس بیکری کو دیکھیے جہاں نیویارک کے سب سے انوکھے کیک اور تازہ ترین کوکنیز میٹر ہیں تو ہم نہ صرف اسے دیکھ لیتے بلکہ سوچنے بھی لیتے۔ اور اگر گائیڈ بک ارشاد کرتی کہ فلاں مکان کے باہر جو پریچ آہنی جنگل ہے اس کے پر پیش ملاحظہ کیجیے تو ہم فوراً ملاحظہ کر لیتے کہ ہم تو اس کے۔۔۔ ایک گائیڈ بک کے۔۔۔ بے دام غلام ہو چکے تھے۔۔۔

اور اب ہم کر شوفر سڑیت میں آنکھیں ہیں اور یہ ہم جنس پرستوں کا گڑھ ہے۔۔۔ یہاں اگر کوئی ظاہر ہر آپ کو دیکھ کر راشر ماہا ہو الجماں ادا میں دکھاتا ہوا آنکھ مارتا ہے تو اگر آپ میں بھی

درختوں کے جھنڈا... ان میں پوشیدہ ہوتے راستے اور چاروں جانب نیویارک یونیورسٹی کی آخری کرنوں میں نہبہری ڈلیان عمارتیں اور ان درختوں تھے۔ کہیں بچوں پر برا جمان اور کہیں گھاس کی قربت میں۔ مرکزی فوارے کے کناروں پر بیٹھے ہوئے۔ بیک لگائے ہوئے یونیورسٹی کے طالب علم، موسیقار، مفسور آدارہ گرد بے گھر لوگ، معاشرے کے دھنکارے ہوئے۔ ہم جنس پرست اور منکر، ادیب، سیاح۔ یہ سب یہاں اپنا اپنا شہر آرزو بسائے اپنے من میں ڈوب کر سراغ زندگی پا رہے تھے۔

او، کبھی کبھی ان سراغ زندگی پانے والوں کو دیکھ کر قدرے کوفت بھی ہوتی تھی۔۔۔ شرمندگی بھی ہوتی تھی لیکن جس کو ہوا جان دول عزیز وہ واشین سنکر میں جائے کیوں۔ مشلاً و سبع فوارے کے کناروں کے ساتھ بیک لگائے دنو جوان ہم آغوشی میں ایک دسرے کے بیوں سے لب جوڑے کھڑے تھے اور کوئی بھی ان کی جانب دھیان نہ کرتا تھا سوائے میرے۔ میں نے بھی انہیں بس ایک نظر دیکھا۔ جھبرا گیا کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے اور جھبرا کر یہ نظر کہیں اور لے گیا کہ کہیں سلوق بھی نہ کھھتا ہو۔ وہ دیکھتا تو ہو گا پر مجھے دیکھنا نہ کیا۔۔۔ یہیں کہ ہم لوگ اسی تجھ حرکات سے گریز کرتے ہیں۔ کرتے ہیں لیکن اپنی معاشرتی اور نہبی اقتدار کا خیال رکھتے ہیں۔۔۔ ایک بیان الاؤای شہرت یاد توال اور گھوکار جو وفات پاچکے ہیں۔۔۔ انہوں نے مجھے ایک ٹیلی ویژن پروگرام کے بعد۔ مجھے اپنے شوڈیو میں کھانے کے لیے مدعو کیا۔ اور بہت اصرار کیا کہ تاریخ صاحب آپ نے میرے ساتھ بہت سے پروگرام کیے ہیں لیکن آج شب میں نے یوں محسوں کیا چیز جو کچھ کھانا ہے آج گالوں کل کا کے پتہ ہے کہ آئے یاد آئے۔ وہ جب شوڈیو میں داخل ہوئے تو ان کی حالت کچھ اچھی نہ تھی۔ پاؤں اتنے سوچے ہوئے تھے کہ وہ جو تے نہ پکن سکتے تھے ان پر پٹیاں بندھی ہوئی تھیں۔ تو میں ان کے شوڈیو چلا گیا۔ وہاں ان کی بیگم نے مجھے فون پر بتایا کہ خان صاحب کی طبیعت زیادہ خراب ہو گئی ہے اور وہ معدودت کر رہے ہیں لیکن آپ کھانا ضرور کھا کر جائیے گا۔۔۔ میں نے خود اپنے ہاتھوں سے خان صاحب کی فرمائش پر آپ کے لیے بنایا ہے۔۔۔ سب لوگ اس حقیقت سے داتفاق ہیں کہ گلکاروں اور فنکاروں کے گھروں میں دنیا کا لذیذ ترین کھانا تیار ہوتا ہے۔۔۔ اس کھانے کے دوران کیا دیکھتا ہوں کہ خان صاحب کے جو شیر ہیں اور جو ایک حاجی ہیں، تو جوان موسیقاروں کو دبوچ دبوچ کرو ہی کچھ کر رہے ہیں جو واشین سنکر میں

قردوں میں سے اکھاڑ پھینکا گیا، ان کی ابدی نہیں میں خلل ڈالا گیا کہ اسیے اب زندوں کے لیے جگہ خالی کیجیے۔ تفریباً دس ہزار ڈھانچوں اور بڑیوں کو یہاں سے کھود کر مکمل پر ڈنکوں کے ساتھ نذر آئش کر دیا۔ یعنی دفائن میں گے بھی اعزاز کے ساتھ اور پھر جلا میں گے بھی اعزاز کے ساتھ۔ واشین سنکر اور اس کے ارد گرد کے وسیع باغات تو وجود میں آگئے لیکن اس کی مٹی کو موت کی عادت ہو جکی تھی۔ چنانچہ ان زمانوں میں جب دو ہریف ایک دوسرے کو دعوت مبارزت دیتے تو اسی مقام کا چناؤ ہوتا اور کسی ایک کا خون اس مٹی کی نذر ہوتا۔ ایک دنیا سمکل کوٹ کے ایجاد کردہ ریوالوں سے واقف ہے جو آج بھی ”کوٹ“ کہلاتا ہے تو یہ ہلاکت خیز تھیار بھی اسی پڑک میں ایجاد ہوا تھا اور اس کی چھ گولیوں کی فائزگ کا مظاہرہ بھی تینیں ہوا تھا۔ اور ہاں۔۔۔ نیویارک میں برس رعام پھانسی دینے کے لیے موزوں تین مقام بھی یہی گردانا گیا۔ بلکہ اس کے شمال مغربی کوئے میں ایک دوسرے ایک درخت اب تک موجود ہے جس کی ڈالیوں سے رتے جھلانے جاتے تھے اور پہنچنے میں جکڑی گردنوں کے بدن خوب جھلانے جاتے تھے۔ اس سنکر کی سب سے بڑی علامت ایک بلند اور شاندار حراب ہے۔ اور یہاں چند سرپھرے آرشٹ حضرات کے حوالے سے جانی جاتی ہے جو اس کے اوپر چڑھے گئے اور اعلان کرو یا کہ یہ واشین سنکر اب ایک خود تھار جمورو یہ ہے اور نئے بوہیما کی ایک ریاست ہے اور یہاں ہماری آڑشوں کی حکومت ہو گی اور ہم جو تھی چاہے گا کریں گے۔ اس مفتر بغاوت کی سرکوبی فوراً کر دی گئی کہ جانے ان آڑشوں کا جی کیا کچھ کرنے کو چاہتا ہے۔ جوہیں کرنا وہ بھی کرنا چاہتا ہے اور جو کچھ چھپ کچپا کے کیا جاتا ہے۔ اسے برس رعام کرنا چاہتا ہے۔۔۔ ویسے اس بغاوت کی سرکوبی تو کر دی گئی لیکن اس کے باوجود آج کے واشین سنکر میں برس رعام بہت کچھ کیا جاتا ہے جوہیں کرنا چاہے۔۔۔ یا کہا ہی ہے تو چھپ کچپا کے کر لینا چاہے۔۔۔

واشین سنکر ایک چوک نہیں جیرت کی ایک عجیب اگرچہ پرمنتر دنیا ہے۔۔۔ یہ واقعی نیویارک سے الگ ایک آزاد جو جی میں آئے کرو۔۔۔ ریاست لگتی ہے۔۔۔

اگر یہ سچوق کا سب سے من چاہا مقام تھا تو میں بھجھ کھا تھا کہ ایسا کیوں ہے۔۔۔ یا ایک ایسا جیرت کہہ تھا جس میں نو خیزی کا غمار تھا، ایک بخار تھا۔۔۔ یہاں زندگی کی بیض جوانی کی منزور نہی کے ساتھ دھرم کتی ہوئی بھتی تھی۔ اور اسے موت کی کچھ پرواہ نہ تھی۔۔۔ گھرے بزر

تھے۔ یہ جیکٹ اُس کی کمر سے نیچے تک آتے کولہوں پر آتے ہمہ بار جاتی تھی اور وہاں سے اُس کی لامی نالگیں سیاہ پھولدار جراپوں میں نہایاں شروع ہو جاتی تھیں۔  
واشنگٹن سکواڑ میں جب شام اُتری تو ہر چہرے پر اُتری۔ فوارے کی پھوار کی ہر بونڈ پر اُتری۔ سارے چہرے نیم تاریکی میں گم ہونے لگے پر موسیقی مزید روشن ہو گئی کہ موسیقی تاریکی میں بھی دیکھی جاسکتی ہے۔ میں جاسکتی ہے۔

میں نے آج دوپہر اس گاؤں گرین انج نامی گاؤں کو خزان کے وہیں نہیں خوابیدہ زرد ہوتے رنگوں میں یوں دیکھا تھا کہ پتنہ پختہ ٹوٹا ٹوٹا۔ چہرہ چہرہ۔ گلی گلی زرد ہو رہے تھے۔ اور اب ہم واشنگٹن سکواڑ سے واپس پھر اسی گاؤں میں آئے ہیں تو یہاں پر بھی شامِ ذعل پہنچی پختہ اور یوٹے تو نہایاں نہ تھے البتہ گلیاں اور چہرے روشن ہو چکے تھے، ایسے چہرے جو رو برو آئیں تو آپ کا چہرہ جمالِ رخ یار سے فروزان ہو جائے، زندگی کی تینیاں اور اداسیاں بھلا دیں۔ اور گلیاں ایسی کہ ہر گلی سا جن کی گلی کہ جس میں سے عمر بھر جانے کو جی نہ چاہے۔ بیکر سڑیت میں ایسے چہروں اور گلیوں کی فراوانی تھی۔

رالف لورین فیشن گھر کے شوکیں بھی ایسے تھے جیسے زردوپتوں کا ایک بن ہوں۔ ان میں کبھی سورتیاں اور ان پر بچے چیراہن کبھی خزان کے تابنے کے رنگ میں رنگے تھے۔ گھر جانے کو جی نہ چاہتا تھا، نہ میرانہ سلوچ کا۔  
ہم اس گاؤں کے اسیر ہو چکے تھے۔

ایک شوروم جہاں لگتا تھا کہ ابھی سورج غروب نہیں ہوا وہ اتنا روشن تھا۔ وہاں گھر کی زیبائش کے لیے فرمیں شدہ مناظر، تصاویر۔ پوسٹر اور معروف مصوروں کے پرنٹ نمائش پر تھے۔ ان میں سے دو پوسٹر ایسے تھے کہ میراول ان میں انکے گیا کہ میں یہ میرے گھر میں جیسے جب زندگی کا لطف آئے۔ اگر چہیرے منظر گھر میں مزید کسی تصویر یا پوسٹر کی مجبایش نہ تھی۔ بلکہ جتنی تصاویر یہاں پر آؤ ایسا تھیں ان سے دو گنی سورج میں دھول جمع کرتی تھیں اور وہ معقول نہ تھیں صادقین۔ سعید اختر اور احمد پر دیز کی تصویں لیکن مجھے میں مزید کی ہوں تھی۔  
یہ ایک کوئی شرکی ہوں تھی۔ ایک نوادرات اور تصاویر جمع کرنے والے کی بے اختیار

فوارے کی دیوار سے نیک لگائے دنو جوان کر رہے ہیں۔ چونکہ میں ان آداب سے ناواقف تھا اس لیے مجھے الفت کے اس اظہار سے خاصاً وچکا پہنچا اور میں نے ایک معروف فلمی گیت بنگار۔ جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ شام چھ بجے تک تو انسان رہتے ہیں اور اُس کے بعد ہو لے ہو لے جیوان ہو جاتے ہیں اور وہ ہو پکے تھلویں نے ان سے پوچھا کہ حضرت یہ حاجی صاحب کیا کر رہے ہیں۔ تو وہ حیران ہو کر بولے۔ کیا کر رہے ہیں؟  
تو میں نے کہا۔ آپ دیکھ رہے ہیں کہ یہ کیا کر رہے ہیں۔

تو انہوں نے مجھ پر ایک نظر خارتِ ذاتی اور کہا "حاجی صاحب، وہی کر رہے ہیں جو کرتے رہتے ہیں اور تاریث صاحب اس میں آخر تباہت کیا ہے۔ یہ تو ہوتا چلا آیا ہے۔ دراصل آپ شریف آدمی ہیں اور ان رموز سے ناواقف ہیں۔"

تو میں یہ عرض کر رہا تھا کہ جو کچھ یہ جوڑا واشنگٹن سکواڑ کے فوارے سے نیک لگائے بر سر عام کر رہا تھا، یہ سب کچھ ہمارے ہاں بھی ہوتا ہے لیکن اپنی معاشرتی اور مذہبی اقدار کی پاسیداری کرتے ہوئے ذرا چھپ چھپا کے۔

یوں اس فوارے سے ذرا پرے جو موسیقار تھے۔ گورے بھی۔ کالے بھی۔ بھورے اور زرد بھی۔ سب اپنی اپنی رنگ میں گاتے بھی تھے اور اپنے ساز بھی بجا تھے۔ وہاں موسیقاروں کا ایک ہنگلٹھا تھا جو اپنی مکن کی موجود میں اپنی سرت کو پانے کے لیے پرفارم کر رہا تھا۔ ایک منڈر پر ایک ہسپا نوی گتار نواز برا جان تھا سیاہ بس میں اور اس کی سماں تھی جو اس کی ممتاز کی تاروں کو کبھی کبھار چھیڑتی تھی اور وہ دنوں نو آ موز نہ تھے۔ مجھے ہوئے موسیقار تھے جو شہرت اور دولت کی آزادی میں نہیں۔ محض اپنے باطن کی تسلی کے لیے۔ صرف اپنی خاطر ممتاز کی تاروں کو چھیڑتے گیت گاتے تھے۔

ان کے قریب کچھ مادھ بھی جمع ہو چکے تھے جو ان کو پورے کانوں سے سنتے تھے۔ ان میں سے صرف دو میری یادداشت میں رہ گئے ہیں۔

ایک نیلی ہیمن اور جیکٹ میں کمر سیدھی کیے ایستادہ۔ باب کٹ ہیمن شائل میں برف سفید بالوں والی ایک پکش خاتون۔ اور ان کے برابر میں منڈر پر نالگیں لٹکائے ایک سرخ بالوں والی لڑکی۔ صرف اُس کے بال سرخ نہ تھے بلکہ اُس کی ولیوں کی جیکٹ اور ہونٹ بھی سرخ

ابھی پانچ منٹ ڈیشٹر کافی پی ہے... جوں بھی پیا ہے تو گنجائش نہیں ہے لیکن یہ فرمائیں کہ یہ اتنا بڑا شوروم اور کار و بار آپ کا اپنا ہے؟..

”جی ہاں.. لیکن یہ شوروم میری ملکیت نہیں ہے.. اتنا بڑا شوروم اور وہ بھی نیویارک کے ملکے ترین کار و باری علاقے میں حاصل کرنا.. کرانے پر حاصل کرنا.. اس کا تو میں تصور بھی نہیں کر سکتا۔ لیکن.. مجھے قطعی نہیں معلوم کہ اس نے مجھے کیوں راز داں کر لیا۔ شاید وہ جانتا تھا کہ میں یہاں چند روز تھہر کر چلا جاؤں گا، اس لیے اگر میں یہ راز جان بھی جاؤں تو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا.. اگر وہ یہ جانتا کہ میں کچھ عرصے بعد یہ راز اپنے نیویارک کے سفر نامے میں بیان کروں گا تو کیا پھر بھی وہ مجھے راز داں کر لیتا یہ میں نہیں جانتا تو اس نے اس ”لیکن“ کے بعد کہا ”یہ شوروم اطالوی مافیا کے ایک اہم رکن کی ملکیت ہے.. اس کا دفتر اس شوروم کے پچھواڑے میں ہے.. آپ تصور نہیں کر سکتے کہ وہ کتنے شخص اور شریف آدمی ہے.. وہ آتا ہے تین چار سخنے اپنے دفتر میں بیٹھ کر کار و باری معاملات پختا ہے اور چلا جاتا ہے.. یہ اس کی عنایت ہے کہ میں یہاں کار و بار کر رہا ہوں..“

”وہ آپ پر ہی اتنا ہمہریاں کیوں ہے؟..“

”تاریخ بھائی اسے ایک فرنٹ کی ضرورت ہے.. اُسے یہ بہوت ہے کہ وہ بہت زیادہ نہایاں نہیں ہوتا.. پولیس وغیرہ کی نظر وہ میں نہیں آتا.. کسی کو گمان بھی نہیں ہوتا کہ اس شوروم کے پچھے اطالوی مافیا اپنی سرگرمیاں جاری رکھے ہوئے ہے.. دیسے تو پولیس کو سب خبر ہوتی ہے کہ کون کہاں ہے اور کیا کر رہا ہے لیکن.. اُسے بھی آسودہ رکھا جاتا ہے اور وہ چشم پوشی کرتی ہے.. صرف یہ چاہتی ہے کہ آپ ذرا ذہکے چھپے انداز میں جو کرنا ہے کریں سر بازار نہ کریں۔“

”میں بھی اطالوی مافیا بلکہ یہ کہنا چاہیے کہ جزیرہ سسلی سے تعلق رکھنے والے مافیا کی امریکہ میں وہشت اور غیر قانونی حکمرانی کے بارے میں بہت واقف ہوں.. بہت کچھ پڑھا ہے اور سکریں پر دیکھا ہے.. اُل کپون سے گاڑ فادر تک.. تو یہ لوگ درحقیقت کیسے ہوتے ہیں؟..“

”چچ پوچھئے تو تاریخ صاحب یہ بہت بھلے لوگ ہوتے ہیں.. عام لوگوں کے بر عکس ان کا ایک اپنا ضابطہ اخلاق ہوتا ہے اور وہ اس کی خلاف ورزی نہیں کرتے.. بنیادی طور پر نہ بھی خدا ترس اور اپنے خاندان کے ساتھ وفادار لوگ ہوتے ہیں.. کسی پر ظلم نہیں کرتے.. زیادتی نہیں کرتے..“

ہوں.. اور یہ کچھ ایسی نہ تھی کہ ہر شخص کی زندگی میں ایسی کوئی نہ کوئی ہوں ضرور پہنچا ہوتی ہے.. عورتوں کی.. دولت اور اقتدار کی.. عبادت کی اور کچھ دوسروں کو ذلیل کر کے خوشی حاصل کرنے کی ہوں..

تو میری ہوں ان کے مقابلے میں تو بہت سمحومی اور معصوم تھی..

میں فٹ پاٹھ پر کھڑا شوروم کے اندر بجے آن دو پسروں کو دیکھے جا رہا تھا کہ ان کی قیمت دریافت کر کے طے کیا جائے کہ جیب کے مطابق ہے یا نہیں.. جب منگول دکھائی دیتا ایک امریکی بھی دکھائی دیتا ایک شخص باہر آگیا ”زہے نصیب“ وہ پکارتا آگیا ”تارڑ صاحب آئیے ناں.. براہ کرم قدم رنج فرمائیے.. ولی ماشاو..“

تارڑ صاحب چونکہ پہلے سے ہی قدم رنج فرمانے کے لیے پرتوں رہے تھے اس لیے بلا تامل دل ماروشن کی روشنی میں شوروم کے اندر چلے گئے..

کیسے آئے.. کیونکہ آئے.. کتنے دنوں کے لیے آئے.. کے مناسب جواب دے کر میں نے اُن چنگیزی شہابت کے حضرت سے کہا: ”کہ آپ بھی انہی سوالوں کے جواب مرحمت فرم دیجیے..“

”میں پچھلے سولہوں سے بیٹھی ہوں اور بیٹھی گرین اچ و ٹیچ میں بھی پوسٹر.. پنٹس اور فریبوں کا کار و بار کرتا ہوں.. پشاور کا بائی ہوں.. اگر چہا گفانتان کے شمال کا ایک از بک ہوں.. میری اماں بھی ان دنوں مجھے ملنے نیویارک آئی ہوئی ہیں.. وہ آپ کی بڑی چاہنے والی ہیں اور آپ کی صبح کی نشیریات اتنے شوق سے دیکھا کرتی تھیں کہ ہم اکثر ناشتے سے محروم رہ جاتے تھے.. تو جناب زہے نصیب.. کیا چیش کروں.. کافی یا کچھ اور..؟..“ پشاوری از بک نے یہ پیشکش قدرے اختیاط سے کی اور میں جان گیا کہ پشاور اور نیویارک میں اتنا فرق تو ہو گا.. وہاں پوچھا نہیں جاتا کہ کیا چیش کروں بس چیش کر دیا جاتا ہے.. اور یہاں پوچھا تو جاتا ہے گمراہ انداز سے کہ کہیں یہ پیشکش قبول ہی نہ کر لی جائے..

ہم میڈیا کے لوگ بڑے کچھے ہو چکے ہوتے ہیں چہرے پر حصے پر قادرو ہوتے ہیں اور لفافے کو دیکھ کر خط کا مضمون فوراً جان پلتے ہیں.. اگرچہ لفافے کو کچھ خبر نہیں ہوتی کہ میرے اندر کا مضمون بھانپ لیا گیا ہے چنانچہ میں نے اُن کی دعوت کے جواب میں شکریہ ادا کیا کہ نہیں

”لیکن روی.. انہوں نے اطالوی مافیا کی جگہ لے لی ہے.. اور یہ کسی کا کچھ لحاظ نہیں کرتے.. پیسے کے لیے سب کچھ کر گزرتے ہیں.. بچوں اور عورتوں کواغوا کر لیتے ہیں اور ان کا تاداں وصولی کرتے ہیں.. عام لوگ بھی ان کے ظلم کا شکار بنتے رہتے ہیں.. وہ دولت کے لیے تمام حدیں عبور کر جاتے ہیں.. ادھر اطالوی مافیا کے بارے میں آپ جانتے ہوں گے کہ وہ گلوکاروں.. اداکاروں اور ادیبوں کی سرپرستی کرتے ہیں.. ہالی وڈ کے بہت سے معروف لوگوں کا ان کے ہاتھ قربیٰ تعقیل تھا اور ان میں فرینک شاٹر اور ڈین مارشین بھی شامل تھے.. اور روی تو ان کے مقابلے میں بالکل گنوار ہیں.. اور اس کا ذمہ دار وہ جاہل شخص جولیا نہ ہے.. آپ کچھ تو پیں یہ۔“

”جی نہیں شکریہ..“ میں اس دلچسپ ازبک نسل کے پشاور کے باسی اور حال مقیم نیویارک کے شخص سے اجازت لے کر رخصت ہونے کو تھا تو اس نے میرا ہاتھ تھام کر کہا ”تاڑ صاحب آپ... صاحب سے ملے ہیں؟“

اس نے کسی پاکستانی کا نام لیا جو میری یادداشت میں محفوظ نہیں رہ سکا۔  
”یہ کون ہیں؟“

”آپ نہیں جانتے.. پاکستان سے جو بھی گلوکار اور اداکار وغیرہ آتے ہیں وہ اکثر ان کے مہماں ہوتے ہیں اور وہ ان کی بے حد پذیرائی کرتے ہیں..“

”چونکہ میں ان دونوں اداکار نہیں ہوں.. اداکاری کب کا ترک کر چکا.. اور کبھی گلوکار تو ہرگز نہیں رہا تو میں انہیں نہیں جانتا..“

”لیکن آپ میری درخواست پر انہیں ضرور ملئے.. اگر انہیں بعد میں علم ہوا کہ آپ میرے شوروم میں تشریف لائے تھے اور میں نے انہیں خبر نہیں کی تو وہ بہت خفا ہوں گے.. بہت امیر ہیں.. میں آپ کو لے کر چلا ہوں..“

”وہ کہاں ہوتے ہیں..“

”یہ بر امر والی سریعہ میں ان کا ”کیفے والا اللہی“ ہے جو ادھر وحی میں تو کیا پورے نیویارک میں جانا جاتا ہے.. وہیں پر ہوں گے..“

”کیفے والا اللہی“ قدرے محضرا دراکیپ پوشیدہ ساری سطور ان تھا.. اس کی زیباش بہت

عوام انسانوں کو نہیں ساتھیے.. آپ میں لڑتے بھڑتے رہتے ہیں.. اگر وہ بے دریغ ہلاک کرتے ہیں تو ہمیشہ اپنے کار و باری رقبوں کو.. اب اسی گاؤں میں جتنے ناٹ کلب.. تجھے خانے اور جو آخانے ہیں تو ان کی سرپرستی میں چلتے ہیں وہ انہیں حفاظت مہیا کرتے ہیں تو اگر وہ ان سے اپنا بہتھ وصول کرتے ہیں تو یہ ان کی خدمات کا معاوضہ ہوتا ہے اس میں تو کچھ براہی نہیں.. لیکن تاریخ صاحب یہ ضابطہ اخلاق اب دم توڑ رہا ہے.. یہ سب ماضی کی حسین یادیں ہیں.. اب تو نہایت بڑے اور غیر اخلاقی زمانے آگئے ہیں.. روی آگئے ہیں..“

”یہ روی کہاں سے آگئے ہیں.. روں سے ہی آگئے ہوں گے..“

”نہیں.. یہ روی نہیں کے امر کی روی ہیں جو ہر کار و بار پر قابض ہو رہے ہیں اور اس میں سارے قصور نیویارک کے بچھے میسر جولیا نو کا ہے جو وہ ستر کے سامنے کے بعد امریکہ کا ہیر وہو گیا تھا.. اس نے تھیر کر لیا کہ وہ نیویارک کو جرام سے پاک کر دے گا.. اور اطالوی مافیا کے بچھے پڑ گیا.. حالانکہ سمجھتے خود بھی اطالوی ہے.. پورے نیویارک میں اطالوی مافیا کا صفائیا کر دیا.. اس بدجنت نے..“

”جرائم کے ان سرداروں سے نیویارک کو مجات دلادینا کیا ایک کارنا منہس ہے؟“

”ہرگز نہیں.. میرے نزدیک تو یہ ایک جرم تھا.. کیونکہ تاریخ صاحب ان کی جگہ روی مافیا نے لے لی.. نیویارک اس لیے نیویارک ہے کہ یہاں بے پناہ دولت ہے.. بڑا کار و بار ہے اور جہاں نہیں موجود ہوں وہاں بہر صورت بڑا جرم بھی ہو گا.. وہ کہتے ہیں ناں کہ ہر بڑی کار و باری کا میابی کے بچھے ایک بڑا جرم ہوتا ہے.. تو ایسے شہروں میں بہر طور ایک مافیا بہر صورت ہونا ہی ہوتا ہے.. اطالیہ اور سلی کے گلکنڈریز اور ان کے مافیا کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ ان کی ایک اپنی کوڈ آف کنڈکٹ ہے.. ایک خاص اخلاقی روئیہ ہے.. وہ بے شک ناجائز دولت کے حصول کے نیلے سب کچھ کر گزرتے ہیں.. لیکن عورتوں اور بچوں کی تقطیم کرتے ہیں چاہے ان کے والی و ارشوں کو بے دریغ ہلاک کر دیں یہیں.. عام لوگوں کو کچھ نہیں کہتے آپ میں لڑتے بھڑتے رہتے ہیں اور یقین کریں کہ غریبوں اور بے سہارا لوگوں کی بند کرتے ہیں.. لیکن روی..“

پشاوری ازبک اپنے ول میں اطالوی مافیا کے لیے ایک زم گوشہ رکھتا تھا بلکہ ان کا مدارج تھا اور اس کے کچھ جوازوں کو لکھتے تھے..

نیویارک میں آباد سب کا تو نہیں بیشتر پاکستانیوں کا مسئلہ یہ ہے کہ بے شک وہ مندرجہ بہاء اللہ ہین سے جب تکلے تو نہ لا ہو رویکھانہ پشور ویکھا۔ اور براؤ راست نیویارک ویکھا تو وہ آپ سے پوچھتے ہیں کہ۔ آپ کوپتہ ہے پیزا کیا ہوتا ہے۔ یہاں ایک بڑا شناختار ہے سندھ میں۔ اس کو پیچوآف لبرٹی کہتے ہیں آپ کوپتہ ہے وہ کیا ہوتا ہے۔ کیا کبھی مارلن منڈل کا نام سناتے ہے۔ تو یہ ازبک براؤ رگی اسی روایت میں مجھے آل پیچو کا پوچھ رہا تھا۔

”ہاں... میں اس اطالوی نژاد کی اوکاری اور سرداگی سے بھر پور چہرے کا قتل ہوں۔“

خاص طور پر ”سینٹ آف اے دمن“ میں ایک نایبنا کرنل کے زوپ میں۔“

”وہ بھی یہاں آتا جاتا رہتا ہے۔ آپ داقی اسے جانتے ہیں؟۔“

پشاوری ازبک نے بارکاڈنر کے پیچھے قیمتات دو میز اوس سے کچھ سوال جواب کیے اور بالآخر ان سے کوئی فون نمبر حاصل کر کے مجھے اس کیفیت کے الک پاکستانی صاحب سے رابطہ کروادیا۔ وہ صاحب لمحہ موجود میں نیویارک میں نہ تھے۔ یہاں سے دو گھنٹے کی مسافت پر کہیں داخل ہوئے۔ ایک میز پر بیٹھ کر انگلیاں مٹھاتے رہے پران کی کچھ شنوائی نہ ہوئی اور بالآخر پچھے منتہی ماجست کے بعد ان کی پسند کے مشروبات بے دلی سے ان کے سامنے رکھ دیئے گئے۔ یہ وہ نادان پرندے تھے جو اس پرائیوریٹ گھونٹے میں چلے آتے تھے۔

ازبک برادر اس کیفیت میں داخل ہوتے ہی بہت متذمباً ہو گیا تھا اور کہہ رہا تھا ”تارڑ صاحب آپ پراؤ میں کو جانتے ہیں؟۔“

اگرچہ آل پیچو سے ملاقات۔ اپنے ”اعزاز“ میں دی جانے والی ایک دعوت کے مہمان خصوصی طور پر آل پیچو سے راہ درسم ایک ایسی ترغیب تھی۔ ایک ایسا دادا تھا کہ مجھا لیں اس کی مداح محلی اس پر منہ مار کر شکار ہو سکتی تھی لیکن میں نے شکریے کے ساتھ مغدرت کر لی کی میں توکل نیویارک سے کہیں اسکے لیے روانہ ہو رہا ہوں۔ اور وہ صاحب نہایت خوش ہوئے۔ شادماں اور پسرت ہو گئے کہ انہیں بھی یہ خدشہ لائق تھا کہ کہیں میں ان کی دعوت قبول ہی نہ کروں۔ میں جان گیا تھا کہ وہ مجھے کچھ زیادہ نہیں جانتے۔ نام تو جانے ہیں پر کام نہیں جانتے اور کھنڈ مردقت کے مارے ایک جعلی سی دعوت مردحت فرمائے ہیں اور بے دوقنی تو میری تھی کہ میں ازبک برادر کی باتوں میں آ کر یہاں آ گیا تھا۔ لیکن ول کی بات کہتا ہوں کہ بعد میں بہت قلق ہوا کہ ذرا وہیں بن کر ان کی دعوت قبول کر لیتا تو کیا مضمانتہ تھا۔

جد انسیت کی قدرے قدیم انداز کی تھی۔ دیواروں پر جانے کوں کوں سے اطالوی اور امریکی گلوکاروں اور اداکاروں کی بلیک اینڈ وہیٹ تصویریں آؤ ریاں تھیں۔ یہ ایک پرائیوریٹ فلم کا گھونسلا گلتا تھا، جہاں صرف وہی پرندے آتے تھے جو اس کے وجود سے آ گا تھے۔ اور اللہ جانے کیسے کے پرندے آتے تھے۔ بارکاڈنر کے پیچھے حسب موقع و عدود دیدہ زیب خواتین کھڑی تھیں جو اپنے آپ سے باہر نہ ہوتی تھیں اگرچہ ان کے آپے بے قابو ہو کر باہر آنے لگتے تھے۔ اگر یہ ایک معمول کا کیفے ہوتا تو کاموں کی رالیں پہکانے کے لیے بارکاڈنر کے پیچھے جو خواتین ہوتیں وہ اپنے آپ سے باہر ہو رہی ہوتیں۔ اور گاہک ان آپوں میں مگن ہو کر مہنگی شراب پی جاتے اور بدمرہ خوراک کھا جاتے۔ لیکن یہ ”کیفے و دالڈی“ تھا اور اس کا ایک اپنا جمالیاتی معیار تھا اور یہاں آپ سے باہر ہو جانا معیوب تھا۔ میں نے یہ بھی نوٹ کیا کہ وہ دونوں خواتین حسب موقع گا کوں کو بھاتی تھیں بلکہ کسی حد تک ان سے پیزاری برتنی تھیں۔ جماری موجودگی میں وہاں دو صاحب داخل ہوئے۔ ایک میز پر بیٹھ کر انگلیاں مٹھاتے رہے پران کی کچھ شنوائی نہ ہوئی اور بالآخر پچھے منتہی ماجست کے بعد ان کی پسند کے مشروبات بے دلی سے ان کے سامنے رکھ دیئے گئے۔ یہ وہ نادان پرندے تھے جو اس پرائیوریٹ گھونٹے میں چلے آتے تھے۔

ازبک برادر اس کیفیت میں داخل ہوتے ہی بہت متذمباً ہو گیا تھا اور کہہ رہا تھا ”تارڑ صاحب آپ پراؤ میں کو جانتے ہیں؟۔“

”ہاں... وہ عینک والا نہایت معمولی شکل کا۔ نہایت بامکال ہے وہی۔“

”ہاں وہی۔ اداکار اور ہدایت کار روڈی ایلن۔ اس نے اپنی ایک فلم کی شونگ کے لیے اسی کیفیت کا انتخاب کیا یہ دیکھئے۔“ ازبک بھائی نے دیوار پر آؤ ریاں چند تھاواری کی جانب اشارہ کیا جو روڈی ایلن کی ہی لگتی تھیں۔ ”جہاں آپ کھڑے ہیں اسی مقام پر روڈی ایلن کھڑا ہوا تھا۔ تو اس نے اس کیفیت میں فلم بندی کی خاطر اسے دوبارہ اپنی خواتین کے مطابق فرش کیا تھا۔ جیسا کہ فلم کی شونگ ختم ہونے پر ہمارے پاکستانی بھائی نے اس سے درخواست کی کہ براہ کرم یہ فرنپچر اور زیپائش جو آپ نے کی ہے اسے جوں کا توں رہنے دیا جائے۔ اور وہ آج بھی جوں کا توں ہے اور لوگ آج بھی اس کیفیت میں اس کی فلم کے حوالے سے اس کی زیارت کو آتے ہیں۔ آپ آل پیچو کو جانتے ہیں؟۔“

تحمیں اور وہاں پہنچیں کہ آپ کے سامنے ایک قدیم طسم کدھ ظاہر ہونے لگتا تھا۔ عجیب پوشیدہ اور کسی حد تک گناہ راحت خانہ تھا جہاں اپنے دختوں کے عظیم ادیب نشست کیا کرتے تھے۔ لیکن فی الحال میں وہاں نشست کرنے سے تاصر تھا کہ میں بہت تحکم چکا تھا اور سلحوں بھی میرے ہمراہ تھا اور جگہ ایسی نہ تھی جہاں بچوں کو بھی ساتھ لے جاتے ہیں۔ لیکن میں نے یہ طے کر لیا کہ اگر نیویارک میں کچھ زندگی باقی ہے تو اس خانہ خراب میں ضرور آؤں گا اور جہاں پایا ہے مگر کوئے بیٹھا کرتے تھے وہاں بینچے کر ان کی یاد میں ایک تصور ضرور بنواؤں گا۔

گرین ایچ ولچ جہاں خزاں صرف درختوں اور ان کے پتوں پر ہی نہیں اترتی۔

دلوں میں بھی اترتی ہے اور بدن کو زردی سے بھروسی ہے۔

ایک زردو پھر تھی۔ پھر شام اتری۔ پھر رات آگئی جو اب گہری ہو رہی تھی اور ہر جانب روشنیوں کی بہار آگئی۔ جگل کھلے اور کیا کیا مل کھلے۔ پر میری تھکاوٹ نے قائم تر گلوں کے کھلنے کا انتظار نہ کیا اور ہم دونوں کو سفر کے سب وے شیش میں اتر گئے۔ براؤ دے سڑیت واپس جانے کے لیے۔ جہاں سلحوں کے فلیٹ کی گھر بلومنگ ہماری منتظر تھی۔



میں نے ان کا مناسب شکریہ ادا کیا اور پھر وعدہ فردا کر کے ہم واپس از بک بردار کے پوسٹروں، فریبوں اور تصویروں کے جنگل میں آگئے۔ اور پھر ان سے رخصت کے طلب گار ہوئے تو وہ کہنے لگے: ”تارڑ صاحب آپ نے اور آپ کے بیٹے نے ہمارے گاؤں میں کیا کیا دیکھا ہے؟“

میں نے اُس اس توے منٹ کی واک کی ہر تفصیل بیان کر دی تو وہ ذرا خفیہ ہو کر بولے ”آپ نے مچی نہیں دیکھا۔“

”وہ کون ہے؟“

”یہ سامنے جو چوک ہے اُس کے باہمیں جانب مڑتے ہیں تو وہ بیڈفورڈ سڑیت ہے اور مچی وہاں ہے۔“

”ہو گی۔ لیکن وہ ہے کون؟“

”نیویارک کا سب سے قدیم اور بہت پوشیدہ شراب خانہ جہاں بڑے بڑے ادیب۔ شاعر اور فلسفی آیا کرتے تھے۔“

”میرا بچہ میرے ساتھ ہے شراب خانوں کی بات نہ کریں۔“

”تارڑ صاحب وہ صرف شراب خانہ تو نہیں۔ آپ وہاں کھانا بھی کھا سکتے ہیں۔ آپ

جیسے لوگوں کو وہاں ضرور جانا چاہیے۔ چلے میں آپ کو راستہ بتاتا ہوں۔“

وہ ہمدرد اور از بک روح پھر سے اپنے شوروم کو تیاگ کر ہر فٹ پاتھ پر آگئی اور ہمارے ساتھ چلنے پر کربستہ ہو گئی تو میں نے کہا ”آپ پڑھ تلاذ بیجیے۔ ہم تلاش کر لیں گے۔“

”یہ سامنے جو چوک ہے اس کے پار واپسیں ہاتھ پر جو نسبتاً تاریک علاقہ نظر آ رہا ہے وہاں بیڈفورڈ سڑیت میں ہے۔ عام قسم کا گھر بیلو دروازہ ہے۔ ماتھے پر ریستوران بار کا نام بھی آ ویراں نہیں ہے۔ ذرا مشکل سے ملے گائیں مل جائے گا۔ لیکن آپ جائیے ضرور۔ تو ہم ضرور گئے۔“

اور واقعی ایک نہم تاریک سڑیت تھی جس میں رہائشی مکانات تھے اور وہیں وہ گھر بیلو دروازہ تھا جسے وکلیتے ہوئے جبک محسوس ہوتی تھی کہ اس کے مکین ڈائنٹ پلادیں گے کہ انہی ہو ہمارے گھر میں بلا اجازت چلے آتے ہو۔ دروازے کے باہمیں جانب چند بوسیدہ چوبی میڑھیاں

اتا رہ سکتے ہیں تو ایسی ہی گول اگرچہ سیاہ رنگ کی ٹوپیاں یہودی ہر دقت سر پر جائے رکھتے ہیں اور وہ انہیں کلپ لگا کر سر پر قائم رکھتے ہیں۔ یہاں تک کہ جان کا خطرہ ہو تو بھی اس سیاہ ٹوپی سے جد انہیں ہوتے۔ نازی جرمی کے زمانے میں یہودیوں کو علاش کرنے کا آسان ترین طریقہ تھی کہ ہوا کرتا تھا کہ مردوں کے ہیئت اتروا کر دیکھ لیں۔ اگر یہودی ہے تو سیاہ ٹوپی ہیئت کے نیچے ہوگی۔ ایک یہودی کی سب سے بڑی بیچانی یہی ”سکل کیپ“ جسی کھوپڑی کی ٹوپی رہی ہے جس کا مختلف قوموں نے بہت مذاق اڑایا۔ تھیک کاشناش بنا لیا لیکن یہودی اس بیچان سے دستبردار نہ ہوئے۔ یہودی بھی تسبیح ہاتھ میں رکھتے ہیں۔

ہم نہب کے حوالے سے بدن کی صفائی سترائی کے جن اصولوں پر یقین رکھتے ہیں۔ یہودی بھی اس نظام کے تحت اپنے آپ کو پاک صاف رکھتے ہیں۔

دونوں نماہب میں ختنے کرائے جاتے ہیں۔ بلکہ وہ کرتے ہیں اور ہم بیٹھتے ہیں۔ کہ ایک زمانے میں معصوم نبی کو باقاعدہ ورغلہ کروڑھائی کالائج دے کر دو ایشوں پر ”بھائیا“ جاتا تھا۔ مجھے آج تک اپنا ”بھائیا“ یاد ہے۔ چیزیں روز پر ہمارے مقام کی درسری منزل پر جو کچھ صحن تھا وہاں یہ قوعہ ظہور پذیر ہوا تھا۔ مجھے اس روز یہ سمجھنیں آتی تھی کہ صبح سے خاندان کا ہر چنفی مجھ پر صدستہ وار یاں کیوں ہو رہا ہے۔ مجھے نئے کپڑے کیوں پہنائے جا رہے ہیں حالانکہ عید کا دن بھی نہیں ہے۔ اگرچہ سماں عید کے دن جیسا ہے۔ اسی جان بھی ضرورت سے زیادہ خوش نظر آ رہی ہیں اور نئے سوٹ میں اتنی پیاری لگ رہی ہیں۔ اور یہ ابادی اور ساموں جان کس بھاگ دوز میں صرف ہیں اور خاص طور پر ان کا قریبی دوست ابراہیم نائل آج ایک چری تھیلا بغل میں دا بے کیوں ہمارے گھر آیا ہے اور مجھے الفت کی نظرؤں سے دیکھ رہا تھا۔ مجھ غریب کو کیا علم تھا کہ اس چری تھیلے میں میرے ”تقل“ کے کچھ سامان ہیں اور دھار کے تیز ہیں۔ تو مجھے بہلا پھسلاؤ کر درسری منزل پر داقع کئے ہوں میں پہلے سے آراستہ دو ایشوں پر بخادیا گیا۔ اس دوران ابراہیم نائل نے اپنے تھیلے میں سے کچھ ادازار سے برآمد کئے اور مجھے بار بار تلقین کرنے لگا کہ مستنصر او پر دیکھ۔ لیکن میں ہوں کہ منہ کو لوے اس کی جانب حریت سے نکلتا جاتا ہوں۔ جبکہ الد صاحب بالکل ایسٹ اور اموں جان قبلاً اکیں ایسٹ کے پاس تعینات مکرا مکرا کر مجھے اوپر دیکھنے پر مال کر رہے ہیں اور میں دیکھنیں رہا۔ میں ابراہیم نائل کے ہاتھ میں پکڑے ہوئے استرے کو شک کی نظرؤں سے دیکھ

## ”جیو یارک کے جیو“

نیو یارک کو جیو یارک بھی کہا جاتا ہے کہ اس شہر میں زرد شیطان کے جتنے شہری معبد ہیں۔ جہاں سونے کی ڈلیاں آبشاروں کی صورت برستی ہیں۔ میں الاؤای کاروبار بینک جائیدادیں میڈیا۔ ان سب پر یہودی حاوی ہیں اور بے وجہ حادی نہیں ہیں، ان میں اتنی الہیت ہے کہ وہ اقلیت میں ہونے کے باوجود اکثریت پر چھائے ہوئے ہیں۔

یہ کون لوگ ہیں؟ کیسے لوگ ہیں؟

یہ ایک عجیب بات ہے جو کچھ میں بھی آتی ہے کہ یہودی۔ عیسائیوں کو نہیں مانتے۔ یہودی اور عیسائی ہم مسلمانوں کو نہیں مانتے لیکن ہم یہودیوں اور عیسائیوں کو مانتے ہیں۔ ان کے پیغمبروں کو مانتے ہیں، اہل کتاب ہونے کے ناتے سے انہیں احترام کی نظرؤں سے دیکھتے ہیں۔ ہم میں اور یہودیوں میں دینی حوالے سے بہت کچھ مشترک ہے اور یہ قابل فہم ہے کہ ہم دین ابراہیم کے پیروکار ہیں۔ حضرت ابراہیم ”ابوالانبیاء“ کا لقب دیا جاتا ہے انہیں یہودی بھی اپنا باپ مانتے ہیں اور ہم بھی ان کے دین کی پیروکاری کرتے ہیں۔ اگر یہودی ایک دوسرے سے ملتے ہوئے ”شولام“ کہتے ہیں تو ہم سلام کہتے ہیں۔ یہودی روزے رکھتے ہیں اور ہم بھی تو شدید پر ہیز کرتے ہیں اور ہم بھی سور کو حرام سمجھتے ہیں۔ یہودی روزے رکھتے ہیں اور ہم بھی تو رکھتے ہیں۔

یہودی تورات کی تلاوت اسی انداز میں نجمون جھوم کرتے ہیں جیسے ہم قرآن پاک پڑھتے ہوئے وجد میں آتے ہیں۔

اور یہ جو ہم نماز کے لیے گولی ٹوپیاں سر پر تھپٹا کر جاتے ہیں اور پھر بعد میں

زدیک کچھ اہمیت نہیں رکھتے۔ چنانچہ اسرائیل میں جہاں دنیا بھر کے روئی، جرمن، انگریز، اٹالوی، ترک اور فرانسیسی یہودی وغیرہ آباد ہیں وہاں افرانی اور خاصے سیاہ قام یہودی بھی برابر کے حقوق رکھتے ہیں۔ بلکہ تجھے انوں ہندوستان کے ایک قدیم قبیلے نے دعوی کیا کہ وہ یہودی نسل کے ہیں چنانچہ متعدد جدید یہودی علماء وہاں حقیقی کرنے کے لیے گئے۔ اور برس ہا برس جاتے رہے کہ کیا یہ لوگ واقعی یہودی ہیں، شاید یہودیوں کے گشਦہ قبیلے کے افراد ہیں جو ہندوستان میں جا آباد ہوئے یا صرف اسرائیل کی شہریت حاصل کرنے کے لیے یہ دعوے کر رہے ہیں۔ تو فیصلہ ان کے حق میں ہوا کہ ان کی پیشتر عبادات اور رسم یہودیوں سے ملتی جاتی تھیں اور اسرائیل کے دروازے ان پر کھول دیئے گئے۔

ہم بھی تو یہی دعوے کرتے ہیں کہ اسلام میں رنگِ نسل کی کچھ قید نہیں۔ اگرچہ ہم تو سخت قید میں ہیں بلکہ تین بامشقت میں ہیں۔ رنگ اور نسل تو کیا زادت پات قبیلے اور برادری کی تین میں ہیں۔

اور ہاں... یہودی ہمیشہ نہایت شرعی لباس پہنتے ہیں۔

یعنی جو اچھے دین دار یہودی ہوتے ہیں کہ ان میں بھی بے دین عناصر پائے جاتے ہیں۔ نیویارک کے فنچہ ایونیو پر یانا گنر سکوڑ میں اگر آپ کچھ ”حیادار“ لوگ دیکھتے ہیں تو وہ یہودی ہی ہو سکتے ہیں۔ مرد سیاہ ہیئت اور سیاہ سوت میں۔ سترے لباس میں۔ خواتین پوری آستینوں کے بلا ذرا اور ٹننوں تک آتے سکرت میں۔ یہاں تک کہ جو بچے ہیں وہ بھی نہایت دھلائے۔ یہودی لڑکیاں جیں اور نیکر میں کم ہی ملیں گی۔

ہم بھی شرعی لباس کو اگرچہ مناسب سمجھتے ہیں پر پہننے سے گریز کرتے ہیں۔ گویا ہم میں اور یہودیوں میں اتنا کچھ مشترک ہے کہ وہ تقریباً مسلمان ہیں۔ یا ہم تقریباً یہودی ہیں۔ تصویر کو ان دونوں رخوں سے دیکھا جاسکتا ہے۔

یہودی کو دراصل اپنے عقیدے اور ایمان پر مستحکم رہنے کی تاریخ میں بہت بڑی سزا ملی ہے۔ اس نے کبھی سمجھوتا نہیں کیا۔ اپنے قبیلے اور عقیدے سے وفادار رہا ہے اور اپنی وفاداریاں تبدیل نہیں کیں۔ اس نے راندہ درگاہ رہا ہے۔ ہمیشہ مطعون رہا ہے۔ ہمیشہ سازشی غدار اور بے ایمان سمجھا جاتا رہا ہے کہ وہ اپنے ایمان پر قائم رہا ہے۔ ہر قوم اسے اپنے زوال کا سبب ٹھہراتی

رہا ہوں۔ تب وہ تاریخی حراب استعمال ہوا جو ان زمانوں میں ہر بچے پر استعمال ہوتا تھا اور کارگر ثابت ہوتا تھا یعنی ابراہیم نائی نے یکدم کہا ”مستنصر او پر دیکھو۔ چیل گدھے کو اٹھائے لئے جا رہی ہے۔“

اب آپ ہی انصاف کیجیے کہ اس سے بڑھ کر محیر العقول۔ ایک دو تین برس بچے کے لیے اور کیا بات ہو سکتی ہے کہ اوپر آسان پر ایک چیل ایک سالم گدھے کو اٹھائے لئے جا رہی ہے۔ چنانچہ میں نے بے اختیار فوراً اوپر دیکھا۔ اب جو میں نے اوپر دیکھا تو ان چند ساعتوں کے اوپر دیکھنے کے دوران ابراہیم نائی نے بچے سے میرا کام تمام کر دیا۔ میں وہ نہ رہا جو تھا۔ اور آج بھی وہی ہوں اللہ کے فضل سے کام تمام کے ساتھ!

یہودیوں کا بھی کام تمام ہوتا ہے۔

یہودی صرف ذیچ کھاتے ہیں۔

جانور کو اس طور ذبح کرتے ہیں جیسے ہم کرتے ہیں یا جیسے وہ کرتے ہیں دیسے ہی ہم کرتے ہیں۔

البتہ وہ اس کو ”کوشر“ کا نام دیتے ہیں۔ کوشر گوشت کو بہت سے علماء کرام نے مسلمانوں کے لیے جائز قرار دیا ہے اور اس سے مغرب اور امریکہ میں مقیم مسلمانوں کے لیے خوارک میں آسانیاں پیدا ہو گئی ہیں۔ امریکہ میں نہ صرف گوشت کوشر ہوتا ہے بلکہ پیشتر خوردنوں کی اشیاء یہاں تک کہ چاکلیٹ بھی کوشر ہوتا ہے۔ اگرچہ ان کوشر خوراکوں کی قیمت قدرے زیادہ ہوتی ہے کیونکہ ان کی صفائی سترہائی میں کچھ مشک نہیں ہوتا چنانچہ عام امریکی بھی کوشر خوراکوں کو ترجیح دیتے ہیں۔ کسی بھی خوارک کو۔ یا خوارک کے برائٹ کو کوشر قرار دینے کا فیصلہ یہودی علماء کی ایک کمیٹی کرتی ہے۔ اور یہ فیصلہ ایک طویل مدت کی تحقیق اور چھان پھنک کے بعد کیا جاتا ہے کہ کیا یہ خوارک حفاظان صحت کے اصولوں پر پوری اترتی ہے۔ اس کی تیاری میں کمل صفائی سترہائی برائی گئی ہے اور سب سے اہم یہ کہ اس میں کسی طور سرکے گوشت، شوربے یا چبی کا استعمال تو نہیں کیا گیا۔ یہاں تک کہ لوتھ پیٹ کو بھی اس معیار پر پر کھا جاتا ہے۔ ہم جیسے لوگ تو لا پروا ہوتے ہیں میکن یہودی خوارک اور گوشت کے معاملے میں انتہائی احتیاط پسند ہوتے ہیں۔ ان کے لیے صرف یہودی ہونا ہی ترجیح اذل ہے؛ رنگ، نسل اور قومیت ان کے

اور... میرا خاوند محمد ہے وہ بھی ایک پیغمبر ہے تو آئے مقابلہ کرو۔“

مسلمانوں اور یہودیوں کی مشترک و راشت کا سب سے بڑا ثبوت انہیں تھا۔

میں سمجھتا ہوں کہ اگر انہیں میں یہودی مسلمانوں کے حلف اور دوست نہ ہوتے تو وہ شاید سات سو برس تک انہیں مختلف حصوں پر حکمرانی نہ کر سکتے۔ بیہاں تک کہ غرباط کے بیشتر وزراءً اعظم یہودی تھے۔ کہا جاتا ہے کہ قصر الامر کی تعمیر میں بھی یہودی ماہرین تعمیر کا بڑا حصہ ہے اور اس کو بنیاد بنا کر ایک جسم یہودی تحقیق نے دعویٰ کیا تھا کہ یہ قصر یہودیوں کا تعمیر کردہ ہے۔ مسلمان انہیں کے بہت سے جو ہر قابل، فلسفی، حکیم اور شاعر یہودی نسل کے تھے اور اپنے انہی مسلمان انہیں کے بہت سے جو ہر قابل، فلسفی، حکیم اور شاعر یہودی نسل کے تھے اور اپنے انہی ہونے پر فخر کرتے تھے۔ اسی لئے جب ہسپانیز یونیورسٹیوں ہوا تو مسلمانوں کے ساتھ یہودیوں سے بھی انتقام لیا گیا تھا، عقیدہ بدال کر نیساںی ہونے پر جبور کیا گیا۔ بالآخر مسلمانوں کے ہمراہ یہودیوں کو بھی انہیں سے نکال دیا گیا کہ انہوں نے مسلمانوں کا ساتھ دیا تھا۔ ہسپانیہ سے نکالے جانے والے بیشتر یہودیوں کو بھی کسی میسانی سلطنت نے نہیں، عثمانی ترکوں نے پناہ دی اور آج بھی استنبول میں ایک علاقہ ایسا ہے جہاں ہسپانیہ سے نکالے جانے والے یہودیوں کی آل اولاد پہنچتے پائیں جو سو برس سے آباد ہے۔

تاریخ میں سب سے مطعون اور معتب لوگ۔

کہتے ہیں کہ اگر تم کسی جنہیں سے ملوتو اس سے یہ دریافت کرنے کی ضرورت نہیں کرم کون ہو۔ وہ اکثر اوقات یہودی ہو گا۔

اور یہ بھی ایک تاریخی حقیقت ہے کہ کسی ایک نسل میں جس کے افراد کی تعداد بہت کم ہے۔ اتنے بڑے اور نابغہ روزگار لوگ پیدا نہیں ہوئے۔ کاروبار اور فنونِ لطیف کو تو چھوڑ دیے وہ سامنے اور فالے میں بھی سرفہرست نظر آتے ہیں۔ ان میں ایک سمندر فراہم تھا۔

فرانس کی خود نوشت پڑھنے کے لائق ہے۔ اس سے ہمیں یہودی نقطہ نظر سمجھنے میں آسانی ہوتی ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ ایک روز میں اپنے والد کے ہمراہ سیر کر رہا تھا۔ تمام بچوں کی مانند میں بھی اپنے باپ کو ایک آئینے میں شخص سمجھتا تھا اور مجھے یقین تھا کہ وہ اتنے بہادر ہیں کہ پوری دنیا کے سامنے ڈٹ کر کھڑے ہو سکتے ہیں اور جیت سکتے ہیں۔ ہم سیر کر رہے تھے تو ایک جسم سامنے سے آیا تو اس نے بنا کسی اشتغال کے میرے والد کے سر پر کھی سیاہ ٹوپی دیکھ کر انہیں گالیاں دیں

رسی ہے۔ وہ مصر سے نکلا گیا۔ بالل اور بیت المقدس سے نکلا گیا۔ روس، جرجنی، پولینڈ، یورپیں اطالیہ، تاریخ کے تمام زمانوں میں ہر ملک سے خارج کیا گیا۔ بیہاں تک کہ ہم بھی اپنی ہرناکی اور نکست کا سبب ہوئے کے بعد یہود کو تھہراتے ہیں۔ تو آخراں کا سبب کیا ہے۔ کیا واقعی یہودی دنیا کی بدترین انسانی مکار اور غدار قوم ہے۔ شاید ایسا ہی ہے۔ اور شاید ایسا نہیں بھی ہے۔ یہ تھہر ہے اس بات پر کہ آپ انہیں کس رخ سے پر کھڑے ہے ہیں۔

کیا یہودیوں کو دراصل اپنے قبیلے پر قائم ہے اور اپنی روایات کو ترک نہ کرنے کی سزا دی گئی۔ وہ جس ملک میں بھی مقیم ہوتے تھے اور سینکڑوں ہزاروں برسوں سے رہتے چلے آتے تھے لیکن وہ بھی اس ملک کے باہی نہ بنتے تھے۔ وہ اپنی شاخات ایک یہودی کے طور پر کرواتے تھے ایک انگریز، جرمن یا روسی کے طور پر نہیں۔ اسی لئے مقامی آبادی انہیں شک کی نظر وہ سے دیکھتی تھی۔ وہ کسی قوم کے لیے بھی قابل قبول نہ تھے۔ اور ان پر بے پناہ ظلم ہوئے اور بے شک ہوئے۔ اس میں کچھ شک نہیں۔

آن میں ایک درپرہ تکبر یا فخر تو تھا اور اب بھی ہے کہ صرف ہم ہی خدا کے پنچے ہوئے پسندیدہ قبیلے کے فرد ہیں۔ یہ میسانی اور مسلمان وغیرہ تو بہت بعد کی باتیں میں انہوں نے ہم سے خوش چینی کر کے الگ مذہب بنا لئے۔ ہم جیسا اور کوئی نہیں۔ اسی لئے ان کی وفاواریوں پر بیش شک کیا گیا۔ یہاں سر تری اور دوسروں کو تھیر سمجھنا بھی ان پر ڈھانے جانے والے مظالم کا ایک سبب تھا۔

میسانیوں کی نسبت ہم مسلمان ہمیشہ یہودیوں کے نزدیک رہے ہیں۔ صرف دینی اقدار کے حوالے سے ہی نہیں بلکہ تاریخی اعتبار سے بھی۔

رسول اللہ نے جب اہل مدینہ کو ایک ”ملت“ قرار دیا تو اس میں یہودی بھی شامل تھے۔ ہماری ایک ماں حضرت صفیہ یہودی نسل تھیں۔ ایک بار انہوں نے رسول اللہ سے شکایت کی کہ دیکھیں عائشہ کہتی ہیں کہ میں تو ابوبکر صدیقؓ کی بیٹی ہوں اور حضور نفر سے کہتی ہیں کہ میں عمر فاروقؓ کی بیٹی ہوں اور تم۔ ایک یہودی کی بیٹی ہو۔ اس پر رسول اکرمؓ از حد مخطوظ ہوئے اور ان سے کہا۔ ”اے صفیہ تم ان سے کو کہ میرا باپ مسوی ایک پیغمبر اور میرا ایک پیغمبر تھا۔“

ہے جو عام انسانوں کی نسبت جنم میں کمیں زیادہ بڑا ہے۔

تو کیوں یہودیوں کو بقیہ نسلوں کی نسبت بڑے دماغ سے نواز آگیا ہے۔

کیا ایسا ممکن ہے کہ شاید عقیدے سے مکمل وابستگی... جسے ہم مکمل ایمان کہتے ہیں۔  
اسلام میں پوری طرح داخل ہو جانا کہتے ہیں تو اس کی وجہ سے ان کے دماغ برتر ہو گئے ہیں کہ  
ایک زمانے میں مسلمان بھی برتر ہوئے تھے۔

یا شاید اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ دھنکارے بہت گئے۔ ہر قوم نے اپنے زوال کا سبب  
انہیں سمجھ رہا۔ جیسے ہم لوگ اپنی ہر ناکامی کو یہود و ہندو کی سازش قرار دیتے ہیں، اپنی ہر نالائقی اور  
حیات کے آگے یہود و ہندو کا پردہ تان دیتے ہیں حالانکہ اس سے ثابت یہی ہوتا ہے کہ ہم اتنے  
بودے ہیں کہ یہود و ہندو مزرے سے سازشیں کرتے ہیں اور ہم اتنے مقصوم ہیں کہ ان کا شکار ہوتے  
چلے جاتے ہیں۔ یوں بیادی طور پر ہم یہود و ہندو کو اپنے سے برتر تسلیم کئے جاتے ہیں۔ ایک  
یہودی کے پاس انتخاب کا اختیار بہت محدود تھا۔ وہ ایک شاہی خاندان کا فرد نہیں ہو سکتا تھا۔ ایک  
شہزادہ یا بادشاہ نہیں ہو سکتا تھا۔ آج تک ایسا نہیں ہوا۔ وہ سیاست میں یا فوج میں آخوندی پر  
نہیں پہنچ سکتا تھا۔ بے شک یہ جیویارک ہے لیکن ایک یہودی امریکہ کا صدر نہیں ہو سکتا چاہے وہ  
ہنری سسیجنری کیوں نہ ہو۔ انتظامیہ میں بھی اگر وہ بے پناہ صلاحیت رکھتا ہو تو بھی چند سیڑھیاں اور  
جا سکتا ہے آخوندک نہیں جا سکتا۔ چنانچہ اس کے اختیار کا اختیار بہت محدود ہو جاتا ہے۔ صرف چند  
راتے کلے ہیں۔ کاروبار، سائنس تحقیقی اور فنون لطیفہ۔ تو وہ ان میں کمال حاصل کرتا ہے کہ یہ اس  
کی مجبوری ہے۔ چونکہ وہ بکھرنا نہیں اپنی صلاحیتوں کو مرکوز کر دیتا ہے شاید اس لئے اس کا دماغ بڑا  
ہو جاتا ہے۔

جب مجھے مجلس فروع اردو ادب، دو حصہ قطر کی جانب سے غالی فروع اردو ایوارڈ سے  
نوازا گیا تو میرے ساتھ روشن کی ایک محقق خاتون نتالیہ پریگار نیا۔ کو بھی ایک خصوصی ایوارڈ غالب  
اور اقبال پر تحقیق کے حوالے سے عطا کیا گیا۔

نتالیہ ایک فربہ، بہت خوش مزاج، لمبی اور پر ٹھکری روی خاتون تھیں۔ مجھ سے دوچار  
ہر بڑی بیوی گی لیکن پہلی ملاقات پر ہی تاریخی طور پر ثابت ہو گیا کہ وہ میری سب سے قدیمی  
”گرل فرینڈ“ ہیں جن کے عشق میں، میں تقریباً پینتالیس برس پیشتر بنتا ہوا تھا اور اس حوالے

کہ تم یہودی سوئرہ ہو اور ہمارے پچھوں کو ان کا خون لی جاتے ہو اور پھر میرے والد کی  
ٹوپی ان کے سر سے اتار کر زمین پر ٹھیٹھی دی اور اس پر تھوکا۔ میرا خیال تھا کہ میرے والد اس بے عزتی  
پر اسے خوب ٹھیٹھی گے لیکن وہ چپ رہے۔ خاموشی سے فٹ پا تھوڑے پر پڑی ٹوپی اٹھا کر اپنے سر پر  
رکھی اور میری انگلی تھام کر گھر واپس آگئے۔ میرے اندر باپ کا جو تصور تھا وہ ٹوٹ پھوٹ گیا۔ مگر  
جس پہنچ پر انہوں نے مجھے اپنے سامنے بٹھایا اور کہا ”سگمنڈ۔ وقت آگیا ہے کہ تم جان لو کہ تم ایک  
یہودی ہو اور یہ معاشرہ بیویتھ تھیں دھنکارتار ہے گا۔ بھی قبول نہیں کرے گا۔ اس لئے کہ ہم لوگ  
اپنے دین کے پابند ہیں اور اپنی قدر دن کو ترک نہیں کرتے۔ جب تک تم ایک عام جرم میں سے کم  
از کم دس گناہیت کے حامل نہیں ہو گے تھیں روزی نصیب نہیں ہو گی۔ تم نے اتنا علم حاصل  
کرنا ہے کہ سب پر حادی ہو جاؤ۔ اسی میں تھہاری بقاء ہے۔ میں جانتا ہوں کہ اس ان پڑا جرم کی کوئی  
بے عزتی کے خواب میں اگر میں نے کسی قسم کے عمل کا مظاہرہ نہیں کیا تو تھیں بے حد و کم ہوا  
ہے۔ تم جان لو کہ اگر میں اسے کچھ بھی کہتا، اسے ہاتھ بھی لگادیتا تو آج رات ایک بھوم جاہرے  
علاقے پر حملہ کرو دیتا ہمیں سزا دینے کے لیے۔ اس لئے میں نے تھل کا مظاہرہ کیا۔“

فرائد نے دنیا کو نفیات کا ایک ایسا نیا علم دیا جس کے بغیر آج کی دنیا کے انسان کی  
الجنون، ذہنی پریشانیوں اور پیدائش سے لے کر موت تک جیسے اس نے زندگی بسر کی اس کا جواز  
سمجھا ہی نہیں جا سکتا تھا۔

مارکس نے بھی دنیا کو ایک نئے علم سے متعارف کروا دیا۔ جس کی روشنی میں نہ صرف  
سلطنتی ترتیب دی جا سکتی تھیں بلکہ دنیا کے دیگر علم کو بھی ایک نئے زادی سے پر کھا جا سکتا تھا۔  
اگرچہ اس کی ”داں کپٹل“، شاید میری سلذی میں وہ واحد کتاب ہے جسے میں آج تک کامل طور پر  
پڑھنیں پایا اور جتنی پڑھی وہ میری علمی پسمندگی کے باعث پہنچنے نہیں پڑی لیکن مقدس صحیفوں کے  
بعد یہ وہ پہلی کتاب ہے جس نے ایک نئے عقیدے اور لفظ کو جنم دیا۔ نصف سے زائد دنیا نے  
اسے اپنایا اور اپنے ایمان کا جزو بنایا۔

مارکس کی مانند آئن شائن بھی ایک جرم کی یہودی تھا۔ اور اگر وہ نہ ہوتا تو اس کا ناتھ  
کی گھٹیاں اور کون سمجھاتا۔ بھلی صدی کے بارے میں تو کوئی ٹکٹک نہیں لیکن شاید پچھلے کئی سو برسوں  
کے دوران آئن شائن جیسا دماغ پیدا نہیں ہوا۔ بلکہ اس کا دماغ آج بھی ایک لیبارٹری میں محفوظ

تھا یہ لینن میڈیم میں پاکستانی وفد کے آگے چلتا تھا اور بار بار بامیں جانب دیکھتا تھا جہاں اسی نو خیز اور دل کوٹھی میں لے لینے والی کونسل لرکیاں رقص کرتی تھیں کہ میرا دل رکتا تھا اور پھر بنشکل چلتا تھا تو ان میں سے ایک لڑکی عمر سیدہ اور فربہ ہو چکی اتنے برسوں بعد قدر کے سحر کے سناروں پر پاکستانی ریستوران "شیران" کی ایک میز پر میرے سامنے آئی تھی ہے اور ہر کسی کو کہہ رہی ہے کہ میں اس کی "گرل فرینڈ" ہوں۔

متالیہ کے ساتھ اس تعارف کے بعد روزانہ ملاقاتات رہتی۔ لیکن میں نے محosoں کیا کہ جب کبھی میں منتشر ہو چکے سودویت یونین کے حق میں کوئی بات کرتا ہوں۔ تو اس کا چہرہ سرخ ہو جاتا ہے۔ میں تیسری دنیا کی نوا آبادیاتی غلابی کے حوالے سے جب کبھی سودویت یونین کا تذکرہ کرتا ہوں تو وہ بہر ک اٹھتی ہے "تم کیا جانو کہ ہم پر کیا گزری ہے۔ تیسری دنیا کی حمایت کی قیمت ہم روپیوں نے ادا کی ہے۔ یہ ایک بذریعہ، انصاف دین اور آزادی کو قتل کر دینے والا نظام تھا جو اگر منتشر ہو گیا تو یہ روی عوام کی خوش نصیحتی ہی۔"

متالیہ کی ایسی شدت کی نفرت میری کچھ میں نہ آتی تھی۔

کچھ برس بعد میری نہایت پیاری اور دل ربا دوست لڈ میلاد اسلووا ایک مرتبہ پھر پاکستان آئیں تو میں نے ان سے اس نفرت کا سبب پوچھا۔

تو لڈ میلاد نے کہا "تم نہیں جانتے کہ متالیہ ایک یہودی ہے۔ سودویت یونین میں یہودیوں کے ساتھ کچھ اچھا سلوک نہیں کیا گیا۔ متالیہ کو اس کی تحقیق اور یا قت کی جناب پر باہر کی دنیا سے ایک سکارا شپ ملا تھا۔ اس دوران اس کی ایک سیکلی جو یہودی تھی اسرا میل کی قومیت ملنے پر اسکو سے رخصت ہو رہی تھی اور متالیہ صرف اسے خدا حافظ کرنے کے لیے گئی اور خفیہ ایجنسی کی رپورٹ پر نہ صرف اسے سکارا شپ سے محروم کر دیا گیا بلکہ اس کی نفل و حرکت پر بھی پابندی لگادی گئی۔ متالیہ پر فاقوں کی نوبت آگئی، اتنی بڑی سکارا کو صرف یہودی ہونے کی بنا پر ایک مجرم بنا دیا گیا۔ اگر وہ سودویت یونین کے خلاف ہے تو اس کے پاس مناسب جواز ہیں۔ ہم اسے الرا نہیں دے سکتے۔"

یہودی عام خیال کے برکس عدل پسند ہیں۔

میکن برادری کی مانند یہودیوں کی کاروباری ایمانداری پر بھی شک نہیں کیا جا سکتا۔

سے انہوں نے مجھے بھی اپنا اولین "بواۓ فرینڈ" قرار دیا۔

اُس شام دو جو کی ریتلی اور مصیب الرحمن کی یکتا میزبانی کی شام میں جب کہ میری الہیہ بھی کھانے کی میز پر موجود تھیں۔ میں نے تذکرہ کیا کہ 1958ء میں ماسکو میں جو یو ٹھو فیشیوں منعقد ہوا تھا۔ میں نے اس میں ایک برطانوی مندوب کی حیثیت سے شرکت کی تھی اور دنیا کے سب سے بڑے لینن میڈیم میں کچھ دیر کے لیے پاکستانی پرچم تھام کر چلا تھا جبکہ نکھانا خروشچوف، مکویان اور بگانن مجھ پر نظر کرم کرتے ملایں لے رہے تھے۔ متالیہ نے یکدم چوک کر کہا "تارڑ صاحب۔ آپ وہاں تھے 1958ء میں۔ لینن میڈیم میں۔ جب یو ٹھو فیشیوں کا افتتاح ہو رہا تھا؟"

"میں تھا۔"

"میں بھی تھی۔" متالیہ کے چہرے پر جھٹنے برس لکھتے تھے وہ سارے کے سارے معدوم ہو گئے، وہ کسی اور جہاں میں چل گئی۔ کیا آپ کو یاد ہے کہ میڈیم کے درمیان میں دنیا بھر سے آئے ہوئے نوجوانوں کے اعزاز میں کچھ نوجوان لرکیاں جمناسک کا مظاہرہ کر رہی تھیں۔"

"ہاں مجھے بہت یاد ہے اور وہ سب کی سب کیسی پر کشش اور پر تابس تھیں۔ ایسی کہ بس دل میں اترتی تھیں۔"

"تارڑ صاحب۔ میں ان میں سے ایک تھی۔" وہ انھی اور میری یگم کی موجودگی میں ایک ہدم دیریں کی مانند مجھ سے تقریباً پٹ گئی اور آپ بھی وہاں موجود تھے۔" "ہاں میں تھا۔" میں نے بنتے ہوئے کہا۔

"تو آپ نے ان لرکیوں کو پسند کیا جو میڈیم کے درمیان میں ورزش کے لباس میں جمناسک کا مظاہرہ کر رہی تھیں۔ تو میں بھی ان میں سے ایک تھی گویا آپ نے مجھے بھی پسند کیا تھا۔ تو پھر آپ میرے اوپنے بواۓ فرینڈ ہیں اور میں آپ کی گرل فرینڈ۔"

میری زندگی میں جنوں میں بھنپتی بھی گزری بہ کار گزری ہے۔ عجیب انہوں نے واقعات گز رے ہیں لیکن جب میں انھیں خریری میں لاتا ہوں اہل خرد شک کرتے ہیں۔ یہ ممکن نہیں۔ ہمارے ساتھ تو کبھی ایسا نہیں ہوا تو یہ شخص فنا نے گھڑتا ہے۔ اور وہ تو کیا میں بھی کبھی اپنے آپ پر شک کرنے لگتا ہوں۔ یہ کیمکن ہے کہ آج سے پہلنا یہیں برس پیشتر جب میں پاکستان کا پرچم

”نہیں۔ ابھی نہیں۔ کیا تم جانتے ہو کہ تمہارا بھائی عدالت میں کس خلیے میں داخل ہوا ہے؟ ایک طویل بزر چونا“ سر پر گزدی نہایت طویل داڑھی... ہاتھ میں عصا اور بغل میں پریز میٹ بھی... اور جوچ ہے وہ یہودی ہے... وہ اسے نہیں چھوڑے گا۔ تم اس کا سامان باندھو۔“ تقریباً دو گھنٹے کے بعد اطلاع لی نہ صرف عثمان کے بھائی کی ملک بدری کے ایک منسوخ کردیئے گئے ہیں بلکہ جو نے فیصلے میں یہ بھی کہا ہے کہ میں ایک ایسے شخص نے فذر کرتا ہوں جو اپنے عقیدے کے مطابق داڑھی رکھتا ہے اور ایک مخصوص بس پہنچتا ہے۔ خالد صاحب عدالت میں اپنا جائے نماز بھول گئے تو یہودی جو نے ایک الہکار کی ڈیوٹی کلائی کریے جائے نماز خالد کے گھر پہنچا یا جائے۔

یہودی اگر چاہا سلام کے دشمن رہے ہیں لیکن میں نے جو واقعہ بیان کیا ہے اس میں رتی بھرمبا غافلیں ہے۔

میں شاید یہودیوں کا ایک غیر مشروط مدارج اور چاہئے والا ہو جاتا اگر ان کے دامن پر اسرائیل کا دھبہ نہ ہوتا۔ اس ایک دھبہ نے آن کے سارے دامن کو سیاہ کر دیا ہے۔ میں تاریخ کے بارے میں حقیقی فیصلے کرنے کی الیت تو نہیں رکھتا لیکن ذاتی طور پر میں قائل ہوں کہ تاریخ کا سب سے بڑا ظلم اور سب سے بڑی انسانی اسرائیل کے قیام کی صورت میں ظاہر ہوئی۔

میں سمجھتا ہوں کہ یہودیوں کو کمی حق حاصل تھا کہ ان کا بھی اپنا ایک الگ طلن ہوتا۔ اور یہ یورپ کا فرض تھا کہ جس نے لاکھوں یہودیوں کو زندہ جلا کر راکھ کیا کہ وہ اپنے اس عظیم جرم کی علاقی کرتا اور انہیں کوئی سرزی میں عطا کرتا۔ سو یہاں بے آباد پڑا ہے۔ آسٹریلیا کا پورا برا عظیم خالی پڑا ہے۔ کینہدہ اتنا وسیع اور ویران ہے۔ تو کہیں بھی ان کے لیے جگہ بنائی جا سکتی تھی۔ لیکن انہوں نے اپنی بلا فلسطینیوں کے لئے میں ذال وی۔ ایک پوری قوم ایک ہزاروں برسوں سے مقیم نسل کو زبردستی بے گھر کر کے اسے خدا کے وعدے کا بہانہ بنا کر بے گھر کر کے پوری سرزی میں پر یہودیوں کا تسلط قائم کر دیا۔ اور سوائے جرم ضعیفی کے ان فلسطینیوں کا اور کوئی دو شہ تھا۔ گیس چیبرز میں راکھ کر دیئے جانے والے لاکھوں یہودیوں میں سے کسی ایک کی موت کے وہ ذمہ دار نہیں تھے۔ یورپ تھا۔

اور اس کا جواز یہ تلاش کیا گیا کہ یہ تو ”پر ایسڈ لینڈ“ ہے۔ وہ سرزی میں جس کا وعدہ ذاتی

امریکہ میں مقیم ایک پاکستانی کے مطابق ہر شخص کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ کسی ایسے اوزارے یا کاروبار میں ملازمت حاصل کرے جہاں کا سر براد یہودی ہو کیونکہ ان لوگوں کے لین دین میں کھوٹ نہیں ہوتا اور وہ تو کبھی کسی کا جائز حق نہیں مارتے۔

ایک پاکستانی نوجوان جو گمنام رہنا چاہتا ہے۔ اسے عثمان کہہ لجھے، جب وہ امریکہ آیا تو ایک ہوٹل کے استقبالیے پر ملازم ہو گیا۔ کہوں کو خوش آمدید کہنا اور انہیں سہولتیں مہیا کرنا۔ اس ہوٹل میں کامالک ایک یہودی تھا۔ اس نے ایک روز عثمان کو اپنے دفتر میں بلا کر کہا کہ میں تمہاری کارکردگی سے بہت متاثر ہوا ہوں اور جس طرح تم اپنے عقیدے کے مطابق دقت کاںل کر نماز پڑھتے ہو میں اس کی قدر کرتا ہوں۔ اگر تو تم یونیورسٹی زندگی کی ہوٹل کے فرنٹ ڈیک پر کھڑے مسکراتے گزا رہنا چاہتے ہو تو یہ تمہاری مرضی لیکن اگر تم کچھ حاصل کرنا چاہتے ہو تو پہلے امریکہ کے نظام کو سمجھو کر اس کی میثاث کیے چلتی ہے۔ بینکاری کا نظام کن بنیادوں پر استوار ہے۔ اس نے عثمان کو مشورہ دیا کہ وہ مقاومی کانٹے میں پارٹی نامم و اخلمے کر فلاں فلاں حساب اور میثاث کے کو سرزی پڑھتا کہا۔ علم ہو کہ یہ ملک کیسے مل رہا ہے۔ عثمان نے اس کے مشورے پر عمل کیا۔ اور آج وہ کروڑ پتی ہے اور وہ یہودی آج بھی اسے ذاتی اور کاروباری مشورے دیتا ہے۔

اسی عثمان کا بڑا بھائی خالد بھی اپنے بال بچوں سمیت ایک عرصے سے امریکہ میں رہا۔ اس پذیر ہے۔ وہ اچھا بھلا تھا اور پھر یکدم جانے اسے کیا ہوا کہ اس نے داڑھی بڑھا۔ ایک بزر چونا زیب تن کر لیا اور سر پر ایک بہت بڑی گزدی باندھ لی۔ ایک ہاتھ میں تیس اور دوسرے میں ایک عصا اور ہمہ وقت بغل میں دبایا۔ ایک جائے نماز۔ یہاں تک کہ وہ اپنے بال بچوں سے بھی غافل ہو گیا۔ گیارہ ستمبر کے بعد ہزاروں امریکی مسلمانوں کی مانندی سے بھی امریکہ بدر کرنے کے احکام جاری کر دیے گئے صرف اس بناء پر کہ اس نے چھپلی بار اپنی رہائش مکاہ بدلتے ہوئے اس امریکی اطلاع و ذراست داخل کوئی نہیں دی تھی۔ عثمان نے اپنے بھائی کی ملک بدری کے خلاف عدالت میں اچیل کر دی۔ جس روز فیصلہ ہونا تھا اس روز عثمان کے قریبی دوست اور مقدمے کے چینی دیکل نے اسے فون کر کے کہا ”عثمان۔ آئی ایم سوری لیکن تمہارا بھائی اگلے پندرہ منٹ میں ڈیپورٹ کر دیا جائے گا۔“

”کیا فیصلہ سنادیا گیا ہے؟“ عثمان کی گھبراہٹ قابل فہم تھی۔

ہے جب کوئی دیوار اس کے گھر میں سے اٹھتی ہے۔

بعد میں مجھے بتایا گیا کہ جرمی میں اس نوعیت کی تقریر کرنا جس میں یہودیوں کے خلاف کوئی بھی شایدی ہو خلاف قانون ہے اور مجھے گرفتار بھی کیا جا سکتا تھا۔ چونکہ میں نے براہ راست اسرائیل کا حوالہ نہیں دیا تھا۔ صرف استعارے برتنے تھے جو بہت واضح تھا اس لیے میں مزاوار نہ ہو سکا۔

تاریخ کی اس سب سے بڑی نا انصافی اور ظلم نے ”دہشت پندی“ کو جنم دیا۔ چنان  
کوپن دہشت پندی کی نا انصافی اور ظلم سے بھوٹی۔

میرا ایمان ہے کہ اگر اسرائیل کے قیام کی نا انصافی نہ ہوتی تو دنیا میں دہشت پندی کا نام نہ ہوتا۔ کوئی عراق، افغانستان یا اسامہ بن لاول نہ ہوتا۔ نہ ملی خالد ہوتی۔ نہ جارج بوش ہوتا اور نہ ہی گیارہ ستمبر ہوتا، دنیا آج بھی پرانی اور شانت ہوتی۔

دیسے یا مر باعث حرمت ہے کہ کیسے جب مظلوم طاقت ور ہوتا ہے تو وہ ظالم سے بھی کہیں بڑھ کر ظلم کرتا ہے اور اسے جائز قرار دیتا ہے۔ پولینڈ کے ”آخ وائز“ گیس چیبروں میں سے نئے نئے والا ایک شخص جب اسرائیل میں ہوتا ہے تو وہ نازیوں سے بڑھ کر بے رحم اور ظالم ہو جاتا ہے، وہ جرمنوں سے نہیں فلسطینیوں سے بد لے لیتا ہے اور انکے پھوپ کو ہلاک کرنا اپنا جائز حق سمجھتا ہے کہ یہ حق وہ ہے جو اس کے خدا کے وعدے کے مطابق ہے۔ اور اس عظیم نا انصافی اور ظلم۔ یہاں تک کہ فلسطین کے پھوپ کوئیکوں نے کچل دینے کا جواز ”بولوکاٹ“ ہے۔

یہودیوں نے یورپ میں اپنے جلائے جانے اور لاکھوں کی تعداد میں گیس چیبرز میں راکھ کر دیے جانے والے بوڑھوں، پھوپ اور گورتوں کو مرلنے نہیں دیا۔ یہ ان کا کمال ہے کہ وہ جو آج سے سامنہ پہنچنے والے برس پیشتر مر گئے تھے۔ گیس چیبرز میں برہنہ کر کے انہیں ہلاک کر دیا گیا تھا۔ ان کی لاشوں کو ٹھیلوں میں بھر کر انہیں بھر کتی بھیلوں میں انڈلیں کر راکھ کر دیا تھا۔ اور اس راکھ میں سے نازی ان کے سونے کے دانت تلاش کر کے اپنی محبواؤں کو تھنے میں پیش کرتے تھے جنہیں وہ اس سے پیشتر یہودیوں کے بدنوں سے اماری گئی کھالوں سے غلطیں کر دئیں۔ یہ بھی پیش کر چکے تھے۔ جیسے ہمارے ہاں اونٹ کی کھال کے نیملیں لیپ بھائے جاتے ہیں تو یہ سارے لاکھوں لوگ جو راکھ ہو چکے تھے، مر چکے تھے۔ یہودیوں کا کمال نیہ ہے کہ وہ سب آج بھی ہمارے آس پاس چلتے

طور پر خدا نے کیا تھا کہ اسے یہودیوں کو بالآخر بخجشا جائے گا اور وہ لوٹ کر یہاں آئیں گے۔ وہ ایک ناقابل فہم اور عجیب ساختا ہو گا جو صرف یہودیوں کا ہے اور اپنے وعدے صرف انہی سے پورے کرتا ہے۔ کچھ قیاس نہیں کرتا کہ اس ”پرامسٹ لینڈ“ پر مجھ پر ہی یقین رکھنے والے مسلمان اور عیسائی بھی ہزاروں برسوں سے آباد ہیں۔

یہ تو ممکن نہیں کہ ایک ہی خدا یہے فیصلے کرتا ہے تو یہ خدا بھی یقیناً الگ الگ ہیں۔ ایک نہیں ہیں۔

جو اس سرزین کے میٹے ہیں۔ ہزاروں برسوں سے اس سرزین میں پیدا ہو کر اس میں دفن ہوتے رہے ہیں وہ تو سب کے سب دہشت گروہیں اور جو دو دو یہوں سے آئے ہیں۔ دوس امریکہ، جرمی، افریقہ سے آئے ہیں اور قابض ہو گئے ہیں تو وراثل وہ حقدار ہیں۔ وہ صد یوں پرانے زیتون کے باغوں پر اس لئے بل ڈوزر چلاتے ہیں تاکہ وہاں روڈی مہاجرین کے لیے کئی منزلہ فلیٹ تعمیر کئے جائیں۔

برلن میں بر صحری تقسم کے خواہی سے منعقدہ ایک سیمنار کے لیے میرے نادل ”راکھ“ کو چنا گیا اور اس کے کچھ ابواب جرمی زبان میں ترجیح کر کے پیش کئے گئے۔ میں نے برلن کے ساتھ اپنی قدیم واپسی کو یاد کرتے ہوئے دیوار برلن کا حوالہ دیا اور کہا کہ اس میں کوئی میر طولیں دیوار نے پورے مغرب کے ضمیر کو جھنجور کر رکھ دیا۔ یہ دیوار آزادی اور غلامی کے درمیان ایک عظیم استوارہ قرار پائی۔ صدر کینیڈی نے اس کے سامنے میں کھڑے ہو کر اعلان کیا کہ میں بھی برلن کا باشندہ ہوں اور خواب دیکھتا ہوں کہ اس ظلم کی دیوار کو دھا دیا جائے۔ یہ تو اب ایک قصہ پاریہہ ہو چکا۔ دیوار ڈھنے چکی۔ لیکن اس لمحہ موجود میں دیوار برلن کے کہیں طولیں۔ ایک پوری قوم کو قید کرنے والی۔ لیکن بلند اور ناقابل عبور ایک اور دیوار تعمیر کر دی گئی ہے۔ اور مجھے حرمت ہے کہ یورپ اور امریکہ کے ضمیر خواہید ہیں۔ دیوار برلن تو پھر ایک ہی نسل کے لوگوں نے خود جرمنوں نے اپنے درمیان تعمیر کی تھی لیکن لمحہ موجود کی یہ دیوار تو ان لوگوں نے کھڑی کی جن کا اس سرزین سے کچھ واسطہ نہ تھا اور جن کا ہزاروں برس کا واسطہ تھا انہم، قید کرنے کے لیے تعمیر کی۔ تو یورپ اور امریکہ پر کیوں کچھ اثر نہیں ہوتا۔ شاید اس لیے کہ وہ دیوار جو ڈھنے چکی وہ اس خطے میں تھی اور وہ دیوار جس نے لاکھوں آبائی باشندوں کو قید کر دیا ہے وہ کسی اور خطے میں بے تعمیر صرف اسی صورت میں جاستا

وہ قتی مر گئے اور ان کے مرنے والے انہوں نے زندہ کر لیے۔  
جیسے انہوں نے این فریک کو زندہ کر لیا۔

اُس کی ڈائری کے چند اور اُن کو مغرب اور امریکہ کے دلوں اور جرم خیبر پختہ کردیا۔  
جیسے اٹوک اعظم کے فرمان پتوں پر کندہ کر کے پوری سلطنت میں آؤیں اس کو دے گئے تھے ایسے  
این فریک کا لکھا ہوا ایک ایک حرف مغرب کے سینے پر کھو دیا گیا تا کہ وہ مسلسل اپنے احساس جرم  
کے تحت یہودیوں کے سامنے سرگوں رہے۔

میں ”لگئے تری ملاش میں“ کے زمانے میں آج سے تقریباً چھتیں برس پیشتر ایکسرڈیم  
میں والع ”این فریک ہاؤس“ میں گیا تھا۔

”خوارک کا ذخیرہ ختم ہونے کو ہے، میں نے دو روز سے کچھ نہیں کھایا، مجھے بے حد بھوک  
لگی ہے۔“

”آج ساری رات گھر کے باہر فٹ پاٹھ پر جرم سپاہیوں کے بھاری بٹوں کی آواز سنائی  
دیتی رہی اور ہم میں سے کوئی بھی نہ سو رکا۔ آخر جمہ میں اور دوسرا چھوٹی لڑکوں میں کیا فرق ہے کہ  
نازی مجھے مارڈالا چاہتے ہیں۔“

این فریک کو ایکسرڈیم کے درمیے یہودیوں کے ہمراہ گیس چیبری میں تحکیم کر پہاڑ  
کر دیا گیا۔ جنگ کے خاتمے پر اس کا باپ جوانا زیوں کے ہاتھوں سے نفع لکھا تھا اپنی ایکسرڈیم میں  
اپنے گھر گیا۔ وہاں ایک کمرے میں این فریک کی ڈائری کے چند اور اُن بکھرے ہوئے تھے اور اس  
نے چند دستوں کی مدد سے یہ اوراق ترتیب دے کر ”ڈائری آف این فریک“ کے نام سے شائع  
کر دادیئے۔ اس معصوم بھی کی المناک رویداد نے پورے یورپ کو سو گوار کر دیا۔ ”این فریک ہاؤس“  
اب ایک اہم میوزیم ہے جہاں این فریک کی ذاتی اشیاء، خاندان کی تصاویر، ڈائری کے اور  
یہیں درق اور دنیا بھر کی زبانوں میں ترجمہ شدہ اس ڈائری کے سخن نماش پر ہیں۔ اسی گھر میں  
”این فریک فاؤنڈیشن“ کا دفتر ہے۔

میرے لیے بھی وہ ایک چھوٹی سی معصوم بھی تھی جسے ہلاک کر دیا گیا تھا اور مجھ پر بھی اس کی  
المناک صوت کا گہر اثر ہوا اور میں نے اس کی یاد میں فاؤنڈیشن کو چند گذر زکا چندہ دیا۔  
”این فریک ہاؤس“ میں این فریک اب بھی زندہ ہے۔

بھرتے نظر آتے ہیں۔ زندہ ہیں۔ مٹی دیڑن سینما سکرین پر۔ اخباروں۔ کتابوں اور سیاست میں۔  
اسرائیل کے قیام کے جواز میں۔ یہ لاکھوں یہودی اب بھی زندہ ہیں۔ چلتے ہوئے نظر آتے ہیں۔  
یہ کسی سیجائی ہے کہ مردوں کو زندہ کر دیا گیا ہے۔ اور یہ کمال یہودی فلم سیکرر، دانشوروں، ادیبوں  
اور سیاستدانوں کا ہے کہ انہوں نے ”ہولوکاست“ کے الیے کو۔ جواب تک تاریخ کی کتابوں میں  
دفن ہو چکا تھا۔ ابھی تک زندہ رکھا ہے اور گل یورپ اور امریکہ کو احساس جرم میں بتانا کر رکھا ہے  
اور وہ اس سے نجات حاصل کرنے کے لیے یہاں اللقوائی سطح پر اور خاص طور پر یو این اے میں  
فلسطین یا لبنان میں اسرائیلی نیکوں تک پچلی جانے والی بوزہی عورتوں اور بچوں کو بھی دہشت گرد  
قرار دیتے ہیں۔ اسرائیل ایک ایسا خدا ہے جس کے پاس زندگی اور موت کا اختیار ہے۔ اور ایک  
خدا کے خلاف احتجاج تو نہیں کیا جا سکتا۔

یورپ اور امریکہ کے ڈنہوں میں دن رات نازی مظالم کے ہولناک مناظر چلتے رہتے  
ہیں۔ چلاجے جاتے رہتے ہیں تاکہ ان کے احساس جرم کو سافنس لینے کا بھی موقع نہ ملے۔ اس  
دوران بقیہ دنیا میں جتنے بھی بڑے ظلم ہوئے قتل ہوئے۔ آبادیاں تباشق کر دی گئیں۔ چاہے وہ  
افریقہ ہو، چینیا، عراق، افغانستان یا فلسطین اور بیردت ہو۔ یہ سب پس منظر میں چلتے گئے۔  
در اصل ان کے مظلوم اور مردے بیچجے مرجاتے ہیں اس لیے کہ ان پرڑھائے جانے والے تم کی  
تصویروں کو ایک مسلسل ابدی روپ دے کر دنیا کو دن رات احساس جرم میں جتار کھنے والے  
نابغہ روزگار فلکی ہدایت کار، مصنف اور تاریخ دان نہیں ہوتے۔ چنانچہ وہ بیچجے تاریخ کی راکھی میں  
وفی ہو جاتے ہیں۔

آپ کو یہ محسوں کروادیا جاتا ہے کہ دنیا بھر میں آج تک جتنے بھی مظالم ہوئے،  
زیادتیاں ہوئیں ان سب سے زیادہ المناک نازی جرمی میں یہودیوں پرڑھائے جانے والے ظلم  
ہیں۔ ان کے سوا ہر ظلم دنبر ہے، جو والے کے لائق نہیں ہے۔

یہودی۔ کار و بار اور روپے پیسے کے معاملے میں ہندوؤں کے علاوہ دنیا کی سب سے  
زیادہ شااطر اور بے حد افسوس مند قوم ہیں۔ تو انہوں نے اپنے آباؤ اجداد پر ہونے والے مظالم کو بھی  
ایک کار و بار بنا کر خوب منافع حاصل کیا کیونکہ ان میں اتنی لیاقت اور صلاحیت تھی جو دوسروں میں  
نہیں تھی۔ فلسطینیوں، عربوں اور دیگر مسلمانوں میں تو ہرگز نہیں تھی۔ اس لیے ان کے مرنے والے

اس گاؤں پر بُل ڈوزر چال کر اسے صفوٰتی سے منا کرو ہاں یہودیوں کی تازہ بستیاں آباد کی جائیں۔ یہ پنج فائرگن اور دھماکوں سے اور اپنے ماں باپ اور بہن بھائیوں کی لاشوں سے خوفزدہ بُوکر چینی ہوئی گھر سے بھاگ نکلتی ہے اور پھر بھاگتی چلی جاتی ہے۔

جب بہت سے موسم گزر گئے تو اس این فریک کا بوسیدہ اور کیڑے مکوڑوں کا کھایا ہوا ڈھانچہ گندم کے ایک کھیت میں ملتا ہے۔ صرف اس کے نہری بال ابھی تک نہری اور روشن ہیں۔ اور ان میں سے گندم کی نہری بالیاں پھوٹ رہی ہیں۔ وہ سے کچھ گانہ ہوتا تھا کہ بالیاں کوئی ہیں اور بال کونے ہیں۔

اس این فریک نے بھی اپنی سکول کی کاپی پر ایک ڈائری لکھی تھی لیکن اس میں کوئی خوف یا دہشت نہ تھی کہ وہ تو اپنے گھر میں تھی، اپنی ماں کی گود میں تھی اور اپنے وطن میں تھی چنانچہ اس نے وہی باتیں لکھیں جو ہر بچہ لکھتا ہے کہ آج میری استانی نے گھر کا کام نہ کرنے پر مجھے بہت ڈانتا۔ آج میں اپنے ابو کے ساتھ زیتون کے باغوں میں گئی اور اپنے خاندان کے ہمراہ درختوں سے زیتون اتارے اور میرے ابو ایک کوہبوہ میں ڈال کر انکا تبلیں لکاتے ہیں اور فروخت کرتے ہیں۔ اور آج میرے دونوں بھائی اسرائیلی میںکوں کو پھر مارنے کے لیے گئے تھے اور میں نے بھی چند پھر جمع کر کے انہیں دیتے۔ ان اسرائیلیوں کو جانے ہم سے کیا ہیرے۔

اور ہم میں اتنی سکت، مہارت یا قابلیت نہ تھی کہ ہم اس ایک این فریک کو زندہ رکھ سکتے۔ اس کا کرم خود وہ ڈھانچہ اور نہری بال کب کے راکھ میں مل چکے۔

بے شک اس میں ہماری نالائقی کا بھی عمل غل ہے۔ یورپ اور امریکہ کو بھی کیا دوں دیں کہ ہم خود بھی تو ہم اور عرب برادر بھی تو ان این فریکس سے کچھ ہمدردی نہیں رکھتے بلکہ شکر کرتے ہیں کہ یہ مرگنیں۔ مجھے شک ہے کہ یہ صورت حال مستقبل قریب میں تبدیلے والی نہیں اور مستقبل بعد تو بہت بعد کی بات ہے اور مجھے ہاں بھی کچھ امکان نظر نہیں آتا۔ ان کی ایک این فریک زندہ رہے گی۔ اور ہماری۔ نہ صرف مرچکی ہیں بلکہ مررتی رہیں گی اور ان کی موت بھی رایگاں جائے گی۔

میں نے سرسری طور پر اپنے سفر نامے ”خانہ بدلوش“ میں اس کا تذکرہ کیا تھا کہ ان دونوں جب آتش جوان تھا، بے مہارت تھا، سوچتا سمجھتا نہیں تھا، جذبائی تھا اور نہ انسانی کو برداشت نہیں کر سکتا تھا ان دونوں وہ بیرون میں آزادی فلسطین کے دفتر میں گیا تھا اور اپنی خدمات پیش کیں۔ سچ جو جہد کے

اے مرنے نہیں دیا گیا۔  
وہ تو صرف ایک تھی۔

(اور وہاں ہزاروں این فریکس تھیں جو صابرہ، شتیلہ، جنین اور غزہ کی تاریک را ہوں میں ماری گئیں۔ اتنی یہ معصوم بھولی بھائی اور بے گناہ جنپی کہا سے سڑ ڈیم کی این فریک تھی۔ لیکن ہماری ساری کی ساری ہزاروں این فریکس مر گئیں تو بس مر گئیں اور ان کی ایک این فریک مرکب بھی زندہ رہی۔)

آن ہزاروں میں سے کچھ نے ڈائریاں بھی لکھیں جو ان کی موت کے بعد کی اسرائیلی نسل ڈوزر سے کچھ جانے کے بعد اپنی ماں کی آغوش میں یا چحن میں گڑیوں سے کھیلتے ہوئے موت کا شکار ہونے کے بعد یہ ڈائریاں شائع ہوئیں۔ چند روز ان کا تذکرہ ہوا اور پھر وہ گمانی کی راکھ میں ہل گئیں۔ میں نے ان میں سے ایک بچی کی ڈائری کے کچھ حصے پڑھتے تھے جو شاید این کی ڈائری کی نسبت کہیں زیادہ ہو لانا ک اور رلا دینے والے تھے۔ نازی سپاہیوں کے جباۓ این کی ڈائری میں اگر اسرائیلی سپاہی پڑھا جائے تو تقریباً وہی روئیداد تھی۔

وہ سب آخر گمانی کی راکھ میں کیوں مل گئیں، کیوں مر گئیں اور این زندہ رہی؟ صرف اس لیے کہ یہ این فریکس یہودی نہ تھیں۔ مسلمان یا عیسائی فلسطینی تھیں۔ اور ان کے قبیلے میں وہ ذہنی صلاحیت اور منصوبہ بندی نہ تھی جو این فریک کے قبیلے میں تھی۔ جس کے تحت ایک بچی کی موت کو بھی فروخت کیا جا سکتا ہے۔ اس کے علاوہ ان کی موت کے لیے کوئی بھی مجرم محوس نہ کرتا تھا۔ یورپ اور امریکہ تک تو ان کی موت کی خبر بھی نہ پہنچی کہ وہ تو ان کے وجود سے بھی بے خبر تھے اور اگر خبر پہنچ جاتی تو وہ ایک صاف غیر کے ساتھ انہیں دہشت گرد قرار دے کر بری الذمہ ہو جاتے کہ ایک اسرائیلی فوجی افسر کا یہ بیان میں نے خود سنا اور وہ کیا ہے کہ اگر ہمارے ہاتھوں بچے ہلاک ہو جاتے ہیں تو اس پر احتجاج کرنے کی ضرورت نہیں کہ فلسطینی پیدا ہوتے ہی وہ دہشت گرد ہو جاتے ہیں۔ وہ ہمارے میںکوں پر پھر پہنچتے ہیں۔ اس لیے وہ بھی جائز نہ تھا ہیں۔ چنانچہ ہماری این فریکس جب ہلاک کر دی جاتی ہیں تو ہمیشہ کے لیے راکھ ہو جاتی ہیں کہ ہمارے پاس وہ سچائی نہیں جوانہیں پھر سے زندہ کر دے۔

ان میں سے ایک ایسی بچی تھی جس کے گاؤں پر رات گئے اسرائیلی فوجیوں نے حملہ کرو یا تھا اور وہاں ہزاروں برسوں سے آباد لوگوں کو یا تو ہلاک کر دیا تھا اور یا فرار ہوئے پر مجبور کر دیا تھا تاکہ

قدرتی نہیں ہے بلکہ اس ہر یا ول کو پانی کی سطح پر کاشت کیا گیا ہے کہ یہ پرندوں کی مرغوب غذاء ہے۔  
ساری شام میں ایک جیسی نہیں ہوتی۔

اور یہ ایسی پرسوں شام تھی کہ میں اسے دوبارہ بیان کرتا ہوں۔

بعض شامیں پورے شہر پر نہیں اترتیں۔ اپنی من مرضی سے کسی ایک مقام پر یا کسی ایک شخص پر اتر کر وہاں تادیری خبری رہتی ہیں۔ اس مقام اور اس شخص کو اپنی زرد کرنوں سے یہ شیم روشن کرتی ہیں کہ وہ اردو گرد کے لکھجے میں نہیاں ہونے لگتا ہے۔ کسی لیپ پوسٹ کے نیچے اپنی محبت کی منتظر ایک لڑکی جو سہری ہو رہی ہے اور اس کی جانب بڑھنے والے اس کے محبوب کو صرف وہی دکھائی دے رہی ہے اور وہ شام اس لڑکی کے دل پر بھی اتر رہی ہے۔ اس ایک کوتوڑ پر جو ایک فلیٹ کی آہنی ریلینگ پر بیٹھا ہے اور اس کا سرگی رنگ بھی سہری ہو رہا ہے اور کبھی صرف مجھ پر۔ بیویارک جیسے شہر میں بھی صرف مجھ پر۔۔۔

نہیں کہ بقیہ شہر پر شام کا سال نہیں ہوتا۔ ہوتا ہے پروہ اس پر اترتی نہیں۔ میں حسب معمول میزروپالینٹن میوزیم میں ایک اور دن بس کر کے سٹرول پارک کی دیوار کے برادر میں بچھے فٹ پاٹھ پر چلتا کلبس سرکل کی گہما گہما، اعلیٰ فواروں، سفید گھیوں اور ایک بلند ستون پر آؤزیں ال کلبس کے بھتے تک پہنچاتا کہ براؤ دے سڑیت جانے والی بس کا انتظار کر سکوں۔ وہ بلند ستون تو شام میں جا چکا تھا لیکن کلبس کے بھتے پر ابھی ہلکی زردی باقی تھی۔ میں گزر جانے کو تھا، بزرگ پارک کے بس شاپ کی جانب جانے والا تھا جب میں نے بامیں جانب سٹرول پارک کی جانب ایک نظر کی تو میراں لتم سا گیا۔ میں نے دیکھا کہ آج کی شام کسی سفید پھول پر، نہ کسی لڑکی کے دل پر، نہ کسی کتاب پر اترتی ہے۔ بلکہ سٹرول پارک کے درختوں میں گھری کامی زدہ چیل۔ بلکہ روشنی میں نہایت چیل پر اترتی ہے۔ پارک کے کناروں پر سر بلند عمارتیں ابھی بھی تھیں اور کرنوں سے بھی کی روشن تھیں اور سیاہ ہو چکے درختوں میں سے کہیں کہیں ظاہر ہوتی تھیں۔۔۔

نیچے چیل کے کناروں تک انہی سیاہ ہو چکے درختوں میں سے پھر لیٹی سیر ہیاں اترتی تھیں جبا ایک فربہ خاتون اپنے فربہ کئے کی تھوڑی تھاے اسے کچھ سمجھانے اور پھر چونے کی کوشش کر رہی تھی لیکن کٹاہان نہیں رہا تھا۔  
چیل کے کامی زدہ شام کے سکوت میں آئے ہوئے پاندوں پر ایک قدیم طرز کا خمار

لئے نہیں کہ میں بہت ڈر پوک تھا۔ بچپن میں صرف ایک مرتبہ غسل سے ایک چیزیاں کو مار گرا تھا اور اس کا سمجھ جا بہر آگیا تھا اور وہ ترپ رہی تھی تو میں کافی روز تک سویا نہ تھا کہ یہ میں نے کیا کیا۔ انسان چاہے وہ میرا جانی دشمن ہو، اسے ہلاک کر دینا بھی میرے لس میں رہتا، میں اتنا ڈر پوک تھا تو میں نے انہیں صرف معاونت کی پیش کش کی کہ کسی دفتر میں حساب کتاب کے جھٹکے سامنے بٹھا دیجیے اور انہوں نے میری خدمات قبول نہ کیں کہ میں شادی شدہ تھا اور میں نے ایسا کیوں کیا۔ تاکہ ہماری ایں فریمکس جو ہلاک کی جاری تھیں تو میں ان کو زندہ رکھنے کے لیے معاون ثابت ہو سکوں۔۔۔ سہوڑی میری پسندیدہ اتوام میں سے ایک ہیں کہ ان میں اور بھجھ میں بہت کچھ مشترک ہے۔ ہم دونوں دین ابراہیمی کے پیغمبر کا رہیں لیکن اس پسندیدگی کے درمیان ہزاروں این فریمکس آجاتی ہیں جنہیں انہوں نے ہلاک کیا۔۔۔

ساری شام میں ایک جیسی نہیں ہوتی۔۔۔

ساری شامیں پورے شہر پر نہیں اترتیں۔ اپنی من مرضی سے کسی ایک مقام پر اتر کر وہاں تادیری خبری رہتی ہیں۔

وہ شام نہ فیری میڈی وکی برفوں میں سے نمودار ہونے والے پہلے سڑا یہری کے سفید پھول پر۔۔۔ نہ کسی محبت میں بے قابو ہو جانے والی لڑکی پر۔۔۔ نہ کسی کتاب پر بلکہ بیویارک کے سٹرول پارک کے درختوں میں گھری کامی زدہ ایک بلکل روشنائی میں نہایت چیل پر اترتی۔۔۔

اور وہاں چیل کنارے، بہت سے عجیب سے لوگ جمع تھے۔ سیاہ سوٹوں میں اور سیاہ ہٹوں میں۔ نقش سترے لباس میں۔ بچوں کے سردوں پر بھی سیاہ رنگ کی غمازی ٹوپیاں تھیں اور وہ سارے کے سارے گن تھے۔ اپنے ہاتھوں میں تھاے ہوئے کتابچے چڑھ رہے تھے جیسے ان کی تلاوت کر رہے ہوں۔ اور وہ چیل میں تیرتی بٹخوں اور مرغائیوں کی جانب کچھ چیلک رہے تھے۔۔۔

یہ کیسے لوگ تھے کون لوگ تھے۔۔۔

تاریخ میں سب سے معجب لوگ اور مطلعون لوگ۔۔۔

وہ چیل میں آہنگی سے تیرتے پرندوں۔۔۔ اور وہ پرندے بھی اس شام کے سحر میں آئے ہوئے بہت آہنگی سے تیرتے تھے تو وہ ڈھلوان سے کناروں پر جمع لوگ ان کی جانب ڈبل روٹی کے ٹکڑے چیلک رہے تھے۔ چیل کنارے ایک بورڈ پر خاص طور پر درج تھا کہ پانیوں پر جو کامی ہے وہ

خواتین ان سے الگ کھڑی تھیں اور عبادت میں ملن تھیں اور یہ بھی نہیں کہ یہ ساری تصویر یہ سوگواری کی سیاہی میں تھی.. ہرگز نہیں.. کچھ لا پرواہ سے یہودی ایک جانب کھڑے گئیں لگا رہے تھے اور شاید صرف حاضری لگوانے کی خاطر آئے تھے.. ایک موٹا سانہایت خوشنگوار شکل والا یہودی جو پلاسٹک کے ایک تھیلے میں اپنے گناہوں کے حساب سے ڈبل روٹی کے کٹے کٹے ڈال کر لایا تھا تو اسے بہت سے بچوں نے گھیرا ہوا تھا.. وہ ڈبل روٹی کا ایک کٹرا بٹخوں کی جانب چینے لگتا تو تجھے اسے چھین کر خود کھانے لگتے اور وہ ہنستے ہوئے انہیں ڈانتھ لگتا.. اس نے شاید ہی پانچ سات نکوے جھیل میں پھینکے ہوں باقی سب کے سب پنچ اچک لیتے.. اور وہ ان چھوٹے بچوں کے سروں پر تھکی دیتا اور ان بچوں کے سروں پر بھی سیاہ گول ٹوپیاں جمی ہوئی تھیں..

اگر چہ وہ مجھ سے مختلف عقیدے کے لوگ تھے لیکن اس شام میں نے انہیں تورات پڑھتے اور پرندوں کو ڈبل روٹی کھلاتے دیکھ کر ایک روحانی سرخوشی محسوس کی کہ یہ کیسے شاندار لوگ ہیں جو نہ اپنے ذہب کو بھولتے ہیں اور نہ اپنی قدمیم روایتوں کو فراموش کرتے ہیں.. اور کیسے خوبصورت طریقے سے اپنے نئے سال کو خوش آمدید کہنے کیلئے یہاں جمع ہوئے ہیں.. یہ کیسے لوگ ہیں.. کون لوگ ہیں؟

ابھی میں نے ایک موٹے سے خوشنگوار شکل کے یہودی کا تذکرہ کیا ہے جسے بچوں نے گھبرا ہوا تھا اور اُس اچھل کر ڈبل روٹی کے کٹے چھین رہے تھے اور انہیں جھیل میں پھینکنے کے بجائے خود کھا رہے تھے.. اس چھینا چھٹی میں نمایاں چار سچے تھے.. ان میں سے ایک لڑکا دس بارہ برس کا ہو گا لیکن وہ بھی باقاعدہ ایک غصب کے سیاہ سوت میں ملبوس تھا اور اس کے سر پر سفید لیس کی ایک نوپی جمی ہوئی تھی.. دوسرے لڑکے نے جو ابھی کم عمر تھا سرخ سویٹر پہننا ہوا تھا اور اس کے سر پر جو نوپی تھی وہ سیاہ تھی.. اور وہ بچیاں تھیں اور بہت ہی گزیا کی طرح پیاری تھیں.. نیلے سویٹر دیں اور پھول دار فرما کوں میں.. اگر چہ عام طور پر یہودیوں کی رنگت ویگر یورپی اقوام کی نسبت قدرے کم سفید ہوتی ہے اور ان کے بال سیاہ ہوتے ہیں لیکن یہ کوئی لگانہاں الوٹ اصول نہیں ہے.. دیگر اقوام میں شادیوں کے نتیجے میں ان کی آنکھیں جو عام طور پر سیاہ ہوتی ہیں نیلی بھی ہو سکتی ہیں اور ان کے بال سنہری بھی ہو سکتے ہیں، تو یہ جو دگر بیچیاں تھیں ڈبل روٹی کی لوٹ مار میں شامل ان دونوں کے بال سنہری تھے اور وہ ڈبل روٹی کھانے کے بجائے اس کے کٹے اپنی جیبوں میں ٹھوس رہی تھیں اور وہ محراج انگیز شام ان کے بالوں میں بزر روٹی بھرتی انہیں مزید سنہری کر رہی تھی..

پھر یہاں بھی چپ ساختا..  
اور وہاں بہت سے لوگ جمع تھے جن کے سیاہ ہیٹ اور سوت اس ڈھل چکی شام میں بہت دل فریب لگ رہے تھے..

اس شام کی عجیب یہ روشنی تھی جو سترل پارک کے سیاہ ہو چکے اشجار، کائی زدہ خاموش جھیل اور اس پر خم دار پل کو ایک ساکت تصویر کر رہی تھی.. اس تصویر کے اندر جانے والا شخص خود بھی تصویر ہو جاتا تھا کہ اسے نہ تو نیو یارک شہر کا شورستانی دیتا تھا اور نہ کسی پختے کے پلے کی سربراہت سنائی دیتی تھی.. وہ اس انوکھی شام کے جادو میں بتلانگ، ہو کر پھر ہو جاتا تھا اور صرف اس کی آنکھوں میں جھیل کی ہر یاں ایسی اترتی تھی کہ وہ بزر و کھانی دینے لگتی تھیں.. آہستہ آہستہ قدم اٹھاتا میں اس سیاہ پوش ہجوم کے قریب ہوا جو جھیل کنارے حرکت کر رہا تھا.. ان میں سے بیشتر لوگ نہایت خشوی و خضوع سے ہاتھوں میں تھا ہی ہوئی کتابوں پر سرہلاتے کچھ پڑھ رہے تھے.. میں ان کے ٹھوسوں اور صاف سترے لباس سے جان چکا تھا کہ وہ یہودی ہیں..

کیا مجھے ان کے گیان و صیان میں ڈھل دے کر استفسار کرنا چاہیے کہ وہ کیا کر رہے ہیں.. شاید انہیں ناگوار گزرے.. کہ ان کے سوادہاں اور کوئی عام امریکی نہ تھا.. یہ کوئی ذاتی اور نہیں تو عیت کا اجتماع تھا..

ہاں مجھے پوچھنا تو چاہیے کہ وہ اس شام میں وہاں جھیل کنارے کیا کر رہے ہیں.. کیا پڑھ رہے ہیں، تو میں نے نہایت عاجزی سے دھیئے لہجے میں ایک خوش قامت نوجوان سے ہمکا پوچھا.. اس نے اپنی عبادت میں غسل ہونے پر کچھ برانہ مانا اور مجھ سے پڑھ کر عاجزی سے بولا ”یہ شام.. ہم یہودیوں کے سال کی آخری شام ہے.. کل سے ہمارا نیساں شروع ہو گا..“ ہم اس آخری شام کو اللادع کہنے کے لیے اور اپنے گناہوں پر پوچھیاں ہونے کے لیے یہاں جمع ہوتے ہیں.. تورات کی تلاوت کر رہے ہیں.. ہمارا عقیدہ ہے کہ یہ وہی شب ہے جب ہمارا خدا انگلے برس جو کچھ ہونا ہے اس کا فیصلہ کرتا ہے.. کس نے زندہ رہنا ہے اس کا فیصلہ آج ہو جانا ہے.. تو یہ توبہ کرنے کی شام ہے.. ہم جھیل میں تیرتی بٹخوں، مرغایزوں اور دیگر پرندوں کو ڈبل روٹی کے کٹے کھلارہ ہے ہیں کہ یوں، ہم جتنے پرندوں کو روٹی کھلائیں گے اسی حساب سے ہمارے گناہ کم ہوں گے..“

یہ جو نصیل ترین سوٹوں میں ملبوس سترے لوگ تھے.. ان میں صرف مردا درجے تھے..

سے ناشتے کے دوران کافی کا ایک پیالہ پی سکیں۔ ان کے سکون کی خاطر بیلی کا پڑھ جیٹھ طیارے تو پیس اور میرا مل اس دیوار کے اندر قید لوگوں کو زندگی کی قید سے روزانہ آزاد کرواتے ہیں۔ لہناں کے خلاف جنگ کے دوران ایک انگریز جو بھی کچھ ماہ پیشتر اسرائیل میں آباد ہوا ہے، کہتا ہے پہ نہیں یہ کون لوگ ہیں اور کون ہی زبان بولتے ہیں اور مجھے تو یہ بھی علم نہیں کہ اسرائیل کے آس پاس کون سے ملک ہیں لیکن میں یہ بات جانتا ہوں کہ یہ سب دہشت گرد ہیں۔

اس سحر زدہ شام میں۔ بنیrael پارک کی جھیل کے کناروں پر جو لوگ اپنے گناہوں کی معافی مانگ رہے ہیں تو قوبہ کر رہے ہیں تو کیا ان میں سے کوئی ایک تاریخ کے سب سے بڑے گناہ کی بھی معافی مانگ رہا ہے؟ جس کی مرلکب اُس کی قوم ہے؟

تو وہ یہ نہیں جانتے کہ یہ جو دو گڑیا پچیاں ہیں ایک موٹے یہودی سے زبردست ڈبل روٹی کے ٹکڑے چھینتی ہیں کے بال سہری ہیں تو یہ قسم گاؤں سے روتی خوفزدہ بھاگتی ہوئی جو ایک پنجی تھی جو گدم کے ایک کھیت میں مر گئی تھی اس کے بال بھی سہری تھے، بہت دنوں بعد جب اس کی لاش کو کیڑے جی بھر کے کھا پچکے اور صرف اس کا ڈھانچہ باقی رہ گیا تو صرف اس کے سہری بال روشن رہے اور ان میں سے گندم کے بوٹے بلند ہوتے گئے اور ان کی بالیاں طلوع ہوتی گئیں، تو وہ پنجی بھی انہی کی بین تھی۔ صرف اس فرق کے ساتھ کہ یہ یہودی ہیں اور وہ مسلمان تھی۔

یہ زندہ ہیں اور وہ۔ ان جیسی ہزاروں مرچی ہیں۔

کیا ان کی قوبہ استغفار میں وہ ہزاروں پچیاں شامل ہیں؟

یا ان کا خدا اُن ہزاروں پچیوں کو اپنی مغلوق میں شمارنیں کرتا اور صرف ان دو بھیوں کو جو موجود ہیں ایک موٹے اور خشگوار خصلت کے تھیں میں سے زبردست ڈبل روٹی کے ٹکڑے چھین رہی ہیں، صرف ان دو کوئی اپنی مغلوق قرار دیتا ہے۔

ساری شامیں ایک جیسی نہیں ہوتیں۔

کوئی ایک شام پورے شہر پر نہیں اترتی۔

وہ صرف دو مخصوص سہری بالوں والی یہودی پچیوں پر اترتی ہیں۔ انہیں نمایاں کرتی ہیں اور انہی جیسی گندم کے کھیت میں مردہ ہو چکی سہری بالوں والی ایک پنجی پر نہیں اترتیں۔

اس مظہر میں وہ شام جو کافی زدہ جھیل میں ڈوبتی تھی، جہاں کچھ سیاہ ہیٹ تورات پر بچکے علاوات کرتے، نئے برس کی آمد پر تو بہ استغفار کر رہے تھے، تو وہ کیا جانتے تھے کہ ان کے درمیان بے وجہ مسکراتا۔ تو نہ پر سے ڈھلکتی نیلی جسن کو سنبھالتا۔ جو ایک شخص ہے وہ بھی ان کے غقیدے کا ہے۔ انہی کے دین ابراہیم کا پیر دکار ہے۔ انہی کی ماں نہ ”شلوم“ سلام کہتا، بھی کھار تسبیح پر ولیتا ہے، سو زندگی کھاتا اور صرف ذبیح کھانے کی کوشش کرتا ہے اور اگر ایسا نہ کر سکے تو کامنے کو کوشش پر رکھ کر بسم اللہ پڑھ لیتا ہے۔ کچھ روزے بھی رکھ کر لیتا ہے، آمیں کہتا ہے، نماز پڑھتے ہوئے ان جیسی نوپی پہنچتا ہے، جسے وہ بنی یهود کا باب کہتے ہیں اسی ابراہیم کی اولاد میں سے۔ ان کے بیٹے اسماعیل کی اولاد میں سے وہ بنی یهود ہے جس کے راستے پر وہ چلنے کی کوشش کرتا ہے۔ اور اس ابراہیم کی بیوی ہاجرہ کے نقش قدم پر سعی کرتا ہے۔ انہی کے تعمیر کردہ خان کعبہ کا طواف کرتا ہے، شیطان کو سیکڑیاں مارتا ہے اور قربانی کرتا ہے۔ اماں حوا کے بعد اماں ہاجرہ اس کی ماں ہیں اور وہ جب مج کرتا ہے تو اسی اماں ہاجرہ کو خراج تھیں جیسیں کہتا ہے کہ جن ہاجرہ ہے۔

وہ نہیں جانتے کہ ان کے درمیان بے وجہ مسکراتا۔ تو نہ پر سے ڈھلکتی نیلی جسن کو سنبھالتا جو شخص ہے وہ کتنا اُن جیسا ہے۔

اور وہ یہ بھی نہیں جانتے کہ یہ جو دو گڑیا پچیاں ہیں جو ایک موٹے خشگوار ٹکل والے یہودی سے ڈبل روٹی کے ٹکڑے زبردست چھین رہی ہیں اور ان کے بال سہری ہیں تو یہ شخص انہیں دیکھ کر کہاں اور کس خطے میں چلا گیا ہے۔

جہاں سیکڑوں برس قدیمی زیتون کے باغوں پر بلند وزر چل رہے ہیں اور انہیں ملیا میٹ کر کے نئی بستیاں آباد کی جا رہی ہیں جن میں وہ لوگ آ کر میں گے جو نہیں جانتے کہ زیتون کا ذائقہ کیا ہے وہ بھانست بھانست کے لوگ ہیں اور نہ مقابی زبان سے سے آشنا ہیں اور نہ لوگوں سے۔ لیکن وہ اس یقین کے ساتھ آئے ہیں کہ یہی وہ سرزوں میں ہے جس کا وعدہ ان کے خدا نے ان کے ساتھ کیا تھا اور انہیں محفوظ رکھنے کے لیے سیکڑوں کلو میٹر طویل اور ویز خانی تھی ویوار تعمیر کی گئی ہے تاکہ اس کے اندر قید جو دہشت گرد ہیں وہ ان کے سکون میں خلل نہ ڈالیں۔ وہ آرام

بے چارابیل میں گزارے گا۔

اس بھاگ دوڑ کے دوران.. لوگوں میں راہ بناتے ہوئے وہ ایک فربہ حصہ کے قفل تھل کرتے تھتے سے نکرایا تو وہ گویا بڑا بنا ہوا تھا چنانچہ پیچھے دھکلیا گیا۔ جب شن نے کچھ برائے ماٹا کہ چلو آتی وسیع تونمندی اور ایسی شکل کے باوجود کوئی مجھ سے نکرایا تو سکی۔ ایک بار وہ ایک بار لش امر کی سے تقریباً ہم آغوش ہو گیا اور وہ شاید گے تھا چنانچہ خوش ہو گیا۔ اور ہاں اس بھگنڈڑ میں وہ ایک چین سے بھی جا نکرایا اور وہ اتنی خصص اور جامع تھی کہ لطف آ گیا اور وہ بارہ نکرانے کو جی چاہا۔

اب آپ سے کیا پڑو۔

وہاں نہ کوئی شونگ تھی اور نہ کوئی کسرہ.. نہ وہ کسی کا بیچھا کر رہا تھا اور نہ ہی کوئی اس کا تعاقب کر رہا تھا۔

وہ کوئی اداکار تھا۔ بس میں تھا۔

رابہ اپنی بہتریہ عنی سے ملن پسلو بینا جا چکی تھی۔

سلوچ مجھے نیویارک گردی کے تمام آلات حرب سے لیس کر چکا تھا۔ میثرو اور نیویارک بس سروں کا ایک نیفٹے کا سیرز نیکٹ۔ کہیں بھی سوار ہو جائیے، کہیں بھی اتر جائیے۔ بے شک سوار ہو جائیے اور پورا ہفتہ نہ اتریے۔۔۔ ریلوے اور بس کے روٹ کے نقٹے، منزیلیں کون سی ہیں اور راستے کہ درجاتے ہیں۔ ایک موبائل فون، ایک سینڈوچ، نیویارک کی مشہور گائیڈ بک لینی ڈورنگ بکنڈر سلے کی گائیڈ بک جس کا دعویٰ تھا کہ ہماری گائیڈ بک تصویریں میں وہ کچھ دکھاتی ہے جو لوگ زبانی تاتے ہیں۔ اس کے علاوہ کچھ ہدایات۔ کہ ابھی شاخت کے لیے اپنا پاسپورٹ بیک میں ضرور رکھ لیں۔ کالوں سے ذرا دور ہیں اور گورول بلکہ گوریوں کے زیادہ قریب نہ جائیں۔ خواہ خواہ تصویریں نہ اتاریں اور راہ چلتے لوگوں کی جانب دیکھ کر مسکرائیں نہیں۔ کسی سے راستے پوچھتا ہو تو اس کے قریب جاتے ہوئے اعلان کر دیں کہ میں محسن آپ سے راستے پوچھنے کے لیے آپ کے قریب آ رہا ہوں۔ آپ کو لوٹا میر اتفق نہیں ہے۔ کسی ریستوران میں سوپ ہر گز نہ پہنیں کہ یہاں صرف بزریوں کے سوپ میں بھی سورکی بخنی کی آئیزش ہوتی ہے۔ دغیرہ دغیرہ۔

آج بھی اس نے حسب معمول نہایت عمدہ آئیٹ بنا کر مجھے کھلایا جو نہایت مہارت

## ”امریکہ کی دیوی“

شاہکی فلم کی شونگ ہو رہی تھی۔

اگرچہ کیمرے کہیں مخفی تھے، عوام الناس کو نظر نہ آتے تھے لیکن انہیں وہ بھتے بدن کا اداکار جو پیٹ سے ڈھلکتی پتلون کو سن جاتا۔ بانٹا۔ دوڑتا۔ لوگوں کو ڈھلیتا نظر آ رہا تھا۔ اور عوام الناس تأسف کرتے تھے کہ ہالی دوڑ کے زوال کی حد ہو گئی ہے کہ انہیں اپنی ڈیمیگو فلم کے لیے اس عمر سیدہ بے ہودہ سے بڑھے اداکار کے سوا اور کوئی نہیں ملا۔ اگرچہ اس بھائیتے دوڑتے گرتے پڑتے۔ نیویارک کی سب دے کے ہر شیش پر اپنے ڈسے سے اتر کر لوگوں کو دھلتے دیتے، اگلے ڈسے میں سوار ہونے کی سہی گرنے والے اداکار کی شکل سے ٹائپہ ہوتا تھا کہ جب آتش جوان ہوتا ہو گا تو کچھ برائے ہوتا ہو گا۔ البتہ اس کی اداکاری میں بہت جان تھی۔ بھی وہ لڑکھڑا تھا اور بھی کسی سے نکرا کر مسکراتا آئی ایم سوری کہتا تھا۔ لگانی نہیں تھا کہ اداکاری کر رہا ہے، اتنا قدر تھا۔

جنی ٹرین کی ٹیشن میں داخل ہوئی مدھم رفتار ہونے لگتی تو وہ اپنی لشست سے انھر کر سب سے پہلے دروازے کے ساتھ جالگا اور اس کے واہوئے ہی پیٹ فارم پر کو جاتا۔ پھر بھاگ دوڑ کر کے اگلے ڈسے میں سوار ہو جاتا۔ تا دیر من کھو لے پہنیں پوچھتا اور ظالم اتنا اچھا اداکار تھا کہ اس کے چہرے پر چھینے مار کر پیسے تخلیق کرنے کی بھی حاجت نہ تھی۔

شاہید کوئی جا سوں تھا یا شاید کوئی مجرم تھا تو اس نے جوانی کے دنام میں کوئی جرم کیا ہو گا۔ عصمت کے سوا کچھ اور ہی لذنا ہو گا۔ پھر روپیش رہا اور راب اس عمر سیدیگی میں کہیں پول کھل گیا بلکہ انہر پول کمل گیا۔ نیویارک پولیس کو خبر ہو گئی اور وہ اس کا بیچھا کر رہی ہے۔

اس پر ترس بھی آ رہا تھا کہ اگر کچڑا گیا تو یہ جوزندگی کے دوچار بس رو گئے ہیں

مناظر کو دیکھنے کی خاطر۔“

”چوبت؟“

”لبت ہے اباجی.. جیسے پیرس آنفل ناور کے بغیر ادھرا ہے ایسے ہی نیویارک کی واحد شناخت مجسمہ آزادی ہے.. اور ہاں وہاں سے واپسی پر آپ اپنے آج کے شیڈول میں ایسا پر شیٹ بلڈنگ بھی شامل کر لیجئے۔“

”ویکھو برخوردار.. تم کہتے ہو تو میں مجسمہ آزادی کے جزیرے میں چلا جاتا ہوں لیکن مجھے کچھ آرزو ہیں ایسا پر شیٹ بلڈنگ کی آخری منزل پر جانے کی.. خاص طور پر اگر اس سے لا حامل کے لیے پدرہ ڈالر کا زکر کشیر خرچ ہو جائے.. میں اس کے سامنے میں کھڑے ہو کر متعدد تصویریں اتراداچکا ہوں جو ان شناختی ملکی اخبارات میں ”مارٹ.. ایسا پر شیٹ بلڈنگ کے ساتھ“ کے عنوان سے چھپ جائیں گی تو اور پر جانے سے فائدہ۔“

”اباجی آپ کسی برتاؤ نوی کوہ بیبا کا ایک قول نہیں زبردست سنایا کرتے تھے جس سے پوچھا گیا تھا کہ تم بیباڑوں پر اپنی جان داوپر لٹک کر کیوں چڑھتے ہو تو اس نے کہا تھا کہ.. اس لئے کہ وہ وہاں ہیں.. تو اباجی یہ بھی بیباڑ ہیں اس لئے آپ کو ان تک جانا چاہئے.. جیسے آپ اسلام آباد جاتے ہیں تو امام بری کے دربار پر حاضری دیتے ہیں.. سیکون شریف میں شہباز قلندر کے مزار پر نہ جانا کیسا کفر ہو گا اور اگر لاہور میں ہیں تو واتا صاحب کو سلام کیا کریں گے؟.. مجسمہ آزادی ایسا پر شیٹ بلڈنگ اور نائمنز سکوئر نیویارک کے امام بری شہباز قلندر اور واتا صاحب ہیں.. حاضری ضروری ہے اباجی۔“

تو میں سلوق کے اصرار پر کمرہ بستہ ہو گیا ان زیارات کے لیے.. بلکہ کمرہ بستہ ہو گیا کہ میری کمرہ اب کمرہ ہو چکی تھی..

اور اب میں لبرنی آئی لینڈ پنچھے کے لیے زیر میں ریلوے کے آخری شاپ ساٹھ فیری تک پنچھے کے لیے تک دو کرہا تھا.. اس لئے کہ سب دے کی جانب سے ہڑتے میں ایک اشتہار آور ان تھا کہ اگر آپ نے آخری شاپ ساٹھ فیری پر اترتا ہے تو آپ کو اس ٹرین کے پہلے پانچ ٹبوں میں ہونا چاہئے.. بقیہ ٹبے کہیں اور چلے جائیں گے..

بھی اعلان میری بھگنڈ زکا سبب تھا..

سے تیار کردہ تھا..

درامیں کچھلی شب جب اس نے ایک تکھڑی بی بی کی مانند اپرن باندھ کر کچن میں میرے لئے پچن کڑھائی تیار کی جو نہایت ذاتی دار تھی اور میں نے توصیف کرتے ہوئے صرف اتنا کہا کہ اس میں اور ک اور سیاہ مرچ بھی شامل ہوتی تولطف دو بالا ہو جاتا تو اس نے کہا تھا کہ والد صاحب آپ مجھ سے اتنی مہارت کی توقع تو نہ رکھیں..

آمیٹ کھلانے کے بعد یونورٹی پنچھے کی بھاگ دوڑ کے دوران اس نے پوچھا کہ اب جی آج آپ کہاں جائیں گے؟

”میڑوپالٹین میوزیم.. یا شاید میوزیم آف ماؤنن آرٹ.. یا شاید..“

تو وہ باقاعدہ ہاتھ پاندھ کر کھڑا ہو گیا ”اباجی خدا کے لیے یہ میوزیم بس کر دیں.. نیویارک کی کھلی فضائیں بھی کچھ سافس لیں.. ان عجائب گھروں میں آؤ یہاں تصویریں اور مجھتے بھی آپ کو دیکھو کر عاجز آپکے ہوں گے.. ان پر کھڑم کریں اور آج تو کہیں اور چلے جائیں..“

”کہاں جاؤں؟“

”آج لبرنی آئی لینڈ چلے جائیں.. بنچو جا ف لبرنی دیکھنے کے لیے..“

”یارے تو میں دیکھے چکا۔“

”کب؟“

”جب میں میٹن آئی لینڈ جانے والی مفت کی فیری میں سوار ہوا تھا تو اس کے قریب سے ہو گز را تھا اور میں نے اس کی چند تصویریں بھی اتار لی تھیں تاکہ سندھر ہے.. اب یہ کیا مجبوری ہے کہ بندہ پدرہ ڈالر خرچ کر کے صرف اسے ہاتھ لگانے کے لیے وہاں جائے؟..“

”خیرو آپ کو ہاتھ تو نہیں لگانے دیں گے کیونکہ بقول ان کے القاعدہ کی ہٹ لبٹ پر مجسمہ آزادی سرفہرست ہے.. لیکن اباجی اسے پاس سے دیکھنا بہت ضروری ہے..“

”کیوں ضروری ہے.. لبرنی آئی لینڈ کے جزیرے پر اتر کر ہی اسے دیکھنا کیوں اتنا اشہد ضرورت ہے؟“

”اباجی آپ نے پیرس میں آنفل ناور کو دور سے بھی اور قریب سے بھی.. بہت بار دیکھا اور اس کے باوجود آپ لفت پر سوار ہو کر اس کی آخری منزل تک گئے تھے نا.. جیس کے آسمانی

ہیں ان کے پاس نکٹ نہیں ہیں۔"

میں نے ایک بڑا ہجوم دیکھا تو تھا لیکن میرے گمان میں بھی نہ تھا کہ یہ سب لوگ بربٹی آئیں جانے کے لیے ذہلی ذہانی قطاروں میں کھڑے ہیں اور یہ قطاریں بل کھاتی بیڑی پارک سے نکل کر ایک شاہراہ کے پار جا کر نیو یارک کی عمارتوں میں کہیں اوجمل ہوتی جا رہی تھیں بلکہ والی سڑیت کے فٹ پاٹھ پر بھی نظر آ رہی تھیں... جی چاہا کہ اسے طویل جھیلے میں پڑنے کی وجایے مجسہ آزادی کی زیارت سے تو بتابع ہو کر گھر کی راہ لوں لیکن یوں تو بتابع ہو جانے میں پورے بارہ ڈالر کا خسارہ تھا جو میں نکٹ کے لیے صرف کر چکا تھا۔ میں ایک مختصر سیر کرتا ان قطاروں کے پسلوں میں چلتا بالآخر ان کے آخر تک پہنچا اور ہجوم کے اڑو ہے کی دُم جہاں اختتام کو پہنچتی تھی وہاں آخڑی زار کے طور پر اپنی پوزیشن سنبھال لی۔ یہ ایک نہایت بیزار کن اور لا یعنی انتظار تھا جس ستم کو میں دور سے دیکھ پکھا تھا اس کے چونوں کو چھوٹے کا اتنا چاڑا تو نہ تھا۔ چند لمحوں میں ہی میں آخڑی زار نہ رہا۔ لوگ آتے رہے اور کاروں اس نثار پر۔ اس ووراں ویسٹ انڈیز سے آئے والا ایک سفید قام جوڑا اپرے قریب آیا۔ وہ دونوں شایدی محبت کی وجہ سے یا بھیں اتفاق سے اتنے ہم نکل تھے کہ بہن بھائی لگتے تھے۔ مرد نے جھکتے ہوئے پوچھا "کیا بربٹی آئی لینڈ جانے والی فیری کے لیے ہیکی قطار ہے؟"

"مجھے امید تو یہی ہے۔" میں نے مسکرا کر جواب دیا۔

"اگر یہ کوئی اور قطار ہوئی تو پھر میں کیا کروں گا،" وہ بھی مسکرانے لگا۔

"آپ وہی کریں گے جو میں کروں گا۔"

در اصل جہاں ہم تھے وہاں سے نہ فیری نظر آ رہی تھی اور نہ بیڑی پارک تو یہ ممکن تھا کہ یہ قطار کسی ایسے سورکی ہو جہاں زبردست سیل گئی ہو اور ہم اس میں شامل ہو گئے ہوں اس لئے اس کی تشیش بجا تھی۔

"بہر حال میں ایک پر امید شخص ہوں اور امید کرتا ہوں کہ یہ وہی قطار ہے۔"

پورے دو گھنٹے کے سفر کے بعد معلوم ہوا کہ ہاں یہ وہی قطار ہے۔

قطار میں سر کئے کا یہ سڑ بھی کچھ اتنا برائ تھا بلکہ مناسب حد تک وچھپ تھا۔ ایک خوب لشکار ہوا کالا کلوٹا سری لنکا کا خاندان تھا۔ ان کا ایک غما نہدہ قطار میں تینیں رہتا اور بقیہ نیچے فری بہ

میں ٹھین کے آخڑی ڈبوں میں سے ایک میں سوار تھا اور ہر شیش پر اتر کر اگلے ڈتھے میں پہنچ جانے کے لیے بھاگ دوڑ کرتا تھا۔

اور میری خواری اور سر اسی سکی نہایت جائز تھی۔ میں نہیں جانتا تھا کہ میں ٹھین کے درجنوں ڈبوں میں سے کون سے ڈبے میں سوار ہوں۔ مجھے تو پہلے پانچ ڈبوں میں ہونا چاہیے۔ اسی لئے میں ہر شیش پر اتر کر اگلے ڈبے میں سوار ہونے کے لیے مار دھاڑ کرتا تھا۔ تاکہ ان پانچ ڈبوں میں سے کسی ایک کا سافر ہو جاؤں۔

اور ہاں اس سفر کے دوران ایک ڈبے میں آؤزاں اشتہاروں کے چوکھے میں ایک اشتہار میرا مختصر نظر ہوا اور وہ یہ تھا کہ کیا آپ اپنے آپ کو نام رد محسوس کرتے ہیں۔ شرمندہ ہونے کی وجایے ہم سے رابطہ کریں آپ عش عش کر اٹھیں گے۔ مجھے شدید خواہش تھی کہ میں انھوں تو عش عش کرتا انھوں لیکن بدستی سے میں رابطہ کا فون نمبر نوٹ نہ کر سکا۔ اور آج تک عش عش کرنے سے محروم ہوں۔ نیو یارک سب دنے کا یہ اشتہار دراصل سرکر روڈ پر سانڈھے کا تیل اور سلاہیت پہنچنے والوں اور ہر دیوار پر جلی حروف میں پینٹ کردہ "ما یوئی گناہ ہے۔" یہ تم کے اعلانات سے چند اس مختلف نہ تھا۔ اگرچہ قدرے تہذیب یافتہ تھا۔ جیسے ہوئی کہ امریکیوں کو بھی اس نویت کی مردانہ کمزوریاں لاتی ہیں۔

بالآخر یہ سب دے ایک شیش میں داخل ہوئی اور سکوت میں چلی گئی۔ سب سافر اتر گئے۔ میں نے ایک الکار سے نہایت عاجزی سے پوچھا کہ سر۔ کیا میں اس ٹھین کے پہلے پانچ ڈبوں میں ہوں۔ کیونکہ مجھے ساؤ تھہ فیری جانا ہے۔ تو وہ نہایت سرد ہمہری سے کہنے لگا "میں اس ٹھین کا ڈرائیور ہوں۔ تم آخڑی ڈبے میں ہو۔ اب تم نے اور کہاں جانا ہے۔ یہی ساؤ تھہ فیری ہے۔"

بربٹی آئی لینڈ جانے کے لیے فیری کا نکٹ خرید کر میں سمندر میں ڈلتی فیری کی جانب کشاں کشاں گیا تاکہ فوری طور پر مجسہ آزادی کی زیارت کے لیے عازم سفر ہو جاؤں۔ اور جب میں اس کے اندر اترتے ہوئے چوبی تختے پر پاؤں رکھنے کو تھا تو ایک خاصے بد تیز الکار نے ہاتھ آگے کر کے کہا۔ کہاں جا رہے ہو۔

میں نے کہا "بربٹی آئی لینڈ جا رہا ہوں امریکی کی دیوی دیکھنے۔ میرے پاس نکٹ ہے۔"

"تمہارا کیا خیال ہے یہ جو سکنزوں لوگ قطار اندر قطار فیری میں سوار ہونے کے منتظر

کاروبار بھی کر سکتا تھا۔

ایک خوش شکل اطآلولی فنکار بھی اپنے جوہر دکھار رہا تھا۔ اور اس کا جوہر صرف یہ تھا کہ اس نے اپنے نیپ ریکارڈر کوئی مقبول اطآلولی گیت بلند آہنگ میں لگا رکھا تھا اور وہ نہایت عمدہ ادا کاری کرتے ہوئے اس کی دھن پر لب ہلا رہا تھا جیسے ہمارے ہاں کے پاپ سنگز کا وظیرہ ہے۔

چنانچہ اس قطار میں جتنے بھی اطآلولی نڑا دیا جاتے تھے اور وہ خاصیت تھے وہ سب جذباتی ہو رہے تھے اور ایک توی فریضے کے طور پر اس اطآلولی بھائی کے سامنے رکھے ہوئے ذمہ کوڈا روں سے لبریز کر رہے تھے۔

ایک نہایت عمدہ جگت باز بھی کھڑے تھے۔ ہاتھ ملتے مسکراتے۔ سیاحوں پر چٹیں کرتے۔ پہنچیاں کتے۔ فقرے لگاتے اور انہیں مسکرانے کے علاوہ کچھ نہ کچھ دے جانے پر مجبور کرتے۔

یہ جگت باز صاحب ہمارے لاہوری تھیز کے فقرہ باز مزاہیہ ادا کاروں سے کسی طور کم نہ تھے۔ عوام الناس تو تھیز اور میلی اوپریں پر کام کرنے والوں کو اور ان میں یہ ناس کار بھی شامل ہے میراثی ہی کہتے ہیں لیکن یہ میراثی چونکہ امریکی تھا اس نے آرٹ اور انٹریز کھلاتے تھے۔

ان صاحب کی اکثر جگتیں جو عوام الناس میں پڑیں ایسی حاصل کر رہی تھیں اور قبیلے تھیں کر رہی تھیں وہ جس سے متعلق تھیں چنانچہ ان کے پیشتر فقرے یہاں درج نہیں کئے جاسکتے کہ ان میں عربیانی اور فاشی کا عصر تذاہ میں آ جاتا ہے۔ جو کہ میں ایک پاکستانی ادیب ہوں اور پاکستان میں میرا تھوں ریس کو بھی عربیانی اور فاشی قرار دے کر اسے روکنے کے لیے شہید ہو جانے کی تھا کی جاتی ہے۔ اگرچہ صرف تھنا کی جاتی ہے۔ تو میں اس امریکی جگت باز کے پیشتر فروں کو سفر کرتے ہوئے نہیتاً کم فاشی کی کچھ مثالیں پیش کر دیتا ہوں۔

”ہے لیڈی۔“ وہ قطار میں کھڑی کسی ایک قدرے صحت مند خاتون سے مخاطب ہو رہے ہیں ”ہے لیڈی۔ تمہاری چھاتیوں کا وزن اتنا زیادہ ہے کہ تمہیں اس فیری میں سوار ہونے کے لیے دنکن خریدنے چاہئیں۔“

ایک نہایت منہ بورتے امریکی سے کہتے ہیں ”ہے مسٹر۔ تم اتنے رنجیدہ کیوں ہو۔ اگر کچھ لی شب کچھ نہیں ہو سکا۔ تو آج شب ہو جائے گا۔ اگر تم مجھے وڈا روے جاؤ گے۔ نہیں وو گئے تو

خواتین اور ایک بزرگ ذرا دود جا کر گھاں پر جا بیٹھتے اور کھانے پینے میں مشغول ہو جاتے۔ جو نبی قطار میں کچھ حرکت کے آثار نہیں دار ہوتے وہ سب بھاگتے ہوئے اس میں شامل ہو جاتے۔

اس انتظار کی کوفت اور بوریت کو دور کرنے کے لیے طرح طرح کے سامان تھے۔ اور ان میں دونکار نہایت بلند پائے کے تھے۔

ایک صاحب جو نسل کے ذریطے جلے تھے اپنے سامنے تام جھنی اور جھنیل کے کچھ برتن اور دیگرچاں اوندھے رکھے اُنہیں ایک چھڑی سے چھینتے اور بھاگتے ایک جل تریک ساتھیں کر رہے تھے۔ نہایت مگن اور سمجھیدہ۔ قریب سے سرکتی قطار کی جانب کچھ دھیان نہ کرتے سر جھکائے ان دیگرچوں وغیرہ کو کھڑکار ہے تھے۔ یہ کوئی مقامی کھڑک سنگھ تھے جن کے کھڑکانے سے کھڑکتی تھیں دیگرچاں۔ البتہ ان کا کھڑاک واقعی سر میں تھا۔ یہ موسیقی شاید دیست انٹریز کی روایتی کو لپسو موسیقی کی کوئی چھوٹی بہن وغیرہ تھی جس میں دھات کے تھال اور دیگر وغیرہ اوندھے کر کے انہیں دھاڑھم پیٹا جاتا ہے اور نہایت روح افزا اور تھر کنے والی ایسی موسیقی تھیں کی جاتی ہے جس کے اثر سے انسان تو کیا پرندے بھی جھومنے لگتے ہیں۔ شرط یہ ہے کہ وہ انسان اور پرندے دیست انٹریز کے ہوں۔ یہ صاحب نہایت محظوظ کر ایک عبادت گزاری مانند سر جھکائے اپنے کمال فن کا مظاہرہ کرتے رہتے اور پھر سراخاتے اور قطار میں ریکنے والے سیاحوں سے مخاطب ہو جاتے ”میری مجبوری ہے کہ میں یوں بزرگ عام اپنے فن کا مظاہرہ کروں۔ لیکن مٹھریے میں اپنے فن سے صرف غربت کی وجہ سے انصاف نہیں کر پا رہا۔ میں جس حرم کی موسیقی تھیں کرنا چاہتا ہوں اس کے لیے بڑے بڑے برتن اور دیگرچیں وغیرہ درکار ہیں جن پر میری چھڑی کی ضرب پڑے تو ان میں گونج پیدا ہو جو پورے نیو یارک پر حادی ہو جائے۔ لیکن اس غربت کا کیا کروں کہ مجھے میں استطاعت نہیں کہ میں اتنے بڑے برتن خرید کر موسیقی کی دنیا میں انقلاب برپا کر دوں۔ اس لئے یہ چھوٹے چھوٹے برتن اور دیگرچاں بجا کر اپنا شوق پورا کرتا ہوں۔ اگر آپ موسیقی کی سر پرستی کرنا چاہتے ہیں تو کچھ مد فرمائیں تاکہ میں کم از کم ایک بڑا سارا تابنے کا دیگرچہ خرید کر فن کی بلند یوں کو چھپوں۔“

وہ شخص واقعی سرتال کی پیچان رکھتا تھا۔ میرے سامنے سیاحوں نے ول کھول کر اتنی مدد کی وہ با آسانی متعددوں کچھ خرید کر فن موسیقی کی خدمت کے علاوہ شادی بیانہ کے موقعوں پر کثیر بگ کا

تحا اور ان دونوں ہر کوئی بہر و پ میں ہو گیا ہے تو ان بہر و پوں کی گنجائش نہیں رہی۔

بیان جو شخص مجسمہ آزادی کا بہر و پ بھرے سیا حوں کو متوجہ کرتا تھا وہ سر پر ایک پلاسٹک سے بنایا تھا پہنچے ہوئے تھا اور اس کے ہاتھ میں پلاسٹک کی ہی ایک ڈنڈا نا مشغل تھی۔ اگر سیا ح مرد ہے تو وہ دانت نکالتا مجسمہ آزادی کے کندھے پر ہاتھ رکھ کر تصویر اتردا رہا ہے۔

اور اگر وہ خاتون ہے تو وہ اس بُت کو جس کے اندر ایک انسان ہے بوسے دے رہی ہے۔ اس سے ہم آغوش ہوتے ہوئے تصویر اتردا رہی ہے۔ جانے اس بُت پر اس سلسلہ ہم آغوشی کے نتیجے میں۔ اس کے زندہ بدن پر کیا کیا گزرتی ہو گی۔ کون کون سی خفیہ صلاحیتیں بیدار ہو جاتی ہوں گی یہ ہم نہیں صرف بُت جانتا ہے۔  
بہر و پ کی ہمیشہ قدر ہوتی ہے۔

اور رود پ کے ماتھے پر کبھی بھاگ نہیں لکھے جاتے۔

قطار کے آخر میں والی سڑی پر کھڑا آخری سیا ح بھی جب لبرٹی آئی لینڈ کی فیری میں سا جاتا ہے تو وہ ایک دھپکے سے ساحل کو پرے کرتی روای ہو جاتی ہے لیکن وہ سیا ح یونہی نہیں سا جاتا۔ اس کی جام سلاشی ہوتی ہے۔ یہ کھلاشی اور جیب سلاشی ہوتی ہے۔ بیٹھ اتروالی جاتی ہے۔ جیکٹ اتروالی جاتی ہے اور بوٹ اتروالی جاتے جاتے ہیں جنہیں اپنی مخصوصیت کی گواہ دیتے کے لیے میشوں میں سے گزرنما ہوتا ہے اور نیویارک ایئر پورٹ سے بھی کئی گناہ شدید احتیاط کی وجہ یکی ہے کہ القاعدہ نے "بقول امریکیوں کے مجسمہ آزادی کو بھی بدف بنا رکھا ہے۔

فیری میں داخل ہوتے ہی ہر سیا ح کی کوشش ہوتی ہے کہ وہ پچھلی منزل میں بندہ رہے بلکہ فن الفور عرش پر پہنچ کر کھلے آسان ترین لگ سے لگ کر دور ہوتے نیویارک کی اڑائیں سکائی لائیں دیکھ کے اور یوں قدرے دھکم پہلی بھی وجود میں آتی ہے۔

یونہی یہ فیری ساحل کو ایک دھپکے کے ساتھ پرے کر کے سمندر میں روای ہوتی ہے تو نیویارک شہر بھی دھیرے دھیرے پرے ہونے لگتا ہے۔ آپ بے شک اس کے درمیان زندگی کرتے رہیں۔ ساری زندگی کرتے رہیں تب بھی آپ جان نہ پائیں گے۔ یہ شہر دراک فالٹے دراصل ان دونوں سارے کاسار اسحاشہ رود پ میں ہوتا تھا اور کوئی ایک بہر و پ بھرتا

" ہے لیڈی۔ تم میری بہن کی مانند ہو۔ لیکن تم خطرے میں ہو۔ تمہارے پیچھے قطار میں جزا ہوا جو مرد ہے اگر تم احتیاط نہیں کرو گی تو اسے محسوس کر دیں۔" چلیں تو کٹھی جائے گا سفر۔ آہستہ آہستہ۔

تو یہ سفر بھی۔ آہستہ آہستہ ان مہربان فنکاروں کی وجہ سے کٹھی گیا۔ اور ہاں۔ جہاں سے وہ شہر تمنا۔ وہ چاند گھر۔ یعنی لبرٹی آئی لینڈ کو جانے والی فیری بالآخر نظر آنے لگی۔ وہاں بیٹھی پارک میں مجسمہ آزادی کی ایک نقل بے مطابق اصل ساکت کھڑی تھی۔ مہربار میں آؤزیں ان ایک بورڈ پر لکھا تھا "مجسمہ آزادی کے ہمراہ اپنی پسند کے مطابق تصویر اتردا کیں"۔

یہ سلسہ بھی ایک تازہ ترین اختراع ہے۔ امریکہ اور کینیڈا میں کسی سیاحتی مقام پر۔ کسی چوک میں یا پندرگاہ کے کنارے ایک بُت بنائ کھڑا ہے۔ ساکت اپنی ٹھوڑی پر ہاتھ رکھ کے کائنات پر غور کرتا۔ ایک ہنری مور کا مجسمہ ساکت ہے اور جو نہیں آپ اس کے قریب سے گزرتے ہیں وہ "ہاؤ" کر کے آپ کے اوسان خطا کر دیتا ہے کہ آپ اسے ایک بُت ہی سمجھ رہے ہوئے ہیں۔ یہاں خلوں کے بہر و پے ہیں۔ آپ خوش ہو کر انہیں ایک دوڑا رودے جاتے ہیں۔ ہمارے ہاں بھی ایک زمانے میں بہر و پے ہوا کرتے تھے۔ پھر یہ ہوا کہ، بہر و پ اور رود پ میں کچھ فرق نہ رہا تو یہ بہر و پے اچھل ہو گئے۔ وہ کبھی موجود نہیں رکھا کر۔ ہیئت مہنگی کراں کمکنیس کے انسپکٹر بن کر آ جاتے۔ کبھی ٹھانیدار بن کر گرجتے ہوئے آپ کا دل دھا دیتے اور کبھی آپ کے کوئی در در را زے کر رہتے دار، ان کر۔ نہایت مہانت سے اپنے بھائی یعنی والد صاحب کا حال چال پر چھتے یا پھوپھی جان کے انتقال پر ملاں پر آنسو بھانے لگتے اور پھر فرائی۔ کھڑے ہو کر آپ کو ملام کرتے اور "بھاگ لے رہیں۔ آں اول اولاد ہیوے۔ سنتے خیاں" کا الاپ کرنے لگتے اور سوائی ہو جاتے۔ تو یہ بہر و پے بھی ان کے امریکی یا کینیڈین عزیز ہوتے ہیں۔

ہمارے ہاں اب یہ بہر و پے معدوم ہو چکے ہیں۔ نی نسل ان کے بہر و پ سے ناداقف ہے۔ دراصل ان دونوں سارے کاسار اسحاشہ رود پ میں ہوتا تھا اور کوئی ایک بہر و پ بھرتا

بدن کی عورت سے سامنا ہوا تھا۔ میں اس لمحے گاڑی کے رکتے ہوئے اپنے ڈینے سے اتر کر اگلے ڈینے میں سوار ہونے کو تھا جب وہ مسافروں کے ہجوم کو حکیقی۔ ڈھنلی پٹلوں اور پھولدار بلاؤز میں۔ ناک میں شاید ایک تھنلی اور کانوں میں جھکتے۔ گندی رنگ میں رنگی ہوتی ہانتی ہوئی جھٹک آئی ”آپ مستنصر ہیں؟“

”جی ہاں“ جھٹک میں اگلے ڈینے میں سوار ہونے کی افرافری تھی۔

”آپ یہاں.. نیو یارک میں۔“ وہ کھڑی نہیں ہو سکتی تھی کہ ٹرین میں سوار ہونے والوں کا ہجوم اسے دھکیلا تھا۔  
اور میں اگلے ڈینے کی جانب بڑھتا ہوا ”جی جی.. اور آپ.. میں ذرا جلدی میں ہوں“  
”میں آپ سے بات کرنا چاہتی ہوں..“

میں نے کچھ مذدرستی کی کہ میں رک نہیں سکتا۔ اور ڈینے کے اندر چلا گیا۔ ٹرین حرکت میں آگئی اور وہ جھمکوں والی اور تھنلی والی عورت پلیٹ فارم کے ساتھ پیچھے رہ گئی۔ جیسے متلوں پہلے ہی رہنے کے ریلوے شیشن کے پلیٹ فارم پر پاسکل نام کی لڑکی رہ گئی تھی۔ پاکستان میں تو سوچاں لوگوں میں سے کسی ایک کے چہرے پر پہچان کے شابے جنم لے ہی لیتے ہیں۔ یہ ایک معمول تھا۔ لیکن یہاں.. نیو یارک میں.. جہاں.. میں ابھی تھا۔ بے نشان تھا۔  
نہ رفت مقام ہے.. نہ شہرت دوام ہے..  
یہ لووح دل.. یہ لووح دل..

ناس پر کوئی نقش ہے.. نہ اس پر کوئی نام ہے..

تو یہاں اگر سب دے کے ایک شیشن پر ایک گندی رنگ میں رنگی۔ عورت کے چہرے پر میری پہچان کے نشان ملتے ہیں تو مجھے رک جانا چاہئے تھا، اس سے بات کر لئی چاہئے تھی، ناشکری نہیں کرنی چاہئے تھی۔ بے شک وہ مجھے کہتی کہ۔ انکل آپ نیو یارک میں کیا کر رہے ہیں یا میں نے آپ کا فلاں ٹھیں ویژن پر گرام دیکھا تھا یا فلاں کتاب پڑھی تھی یا یہ کہ آپ اتنے بحمدے اور معمولی سے کیوں ہیں اور آپ کی جیسی آپ کی توند سے بار بار کیوں ہستی ہے تو مجھے رک جانا چاہئے تھا۔

مجھے نہیں معلوم کہ نیو یارک سب دے کے غالباً پین شیشن پر حس خاتون نے مجھے سے کہا

سے.. پرے ہو کر.. اک دوری ہونے سے کیسا دکھائی دیتا ہے اور وہ ایسا اس فیری سے دکھائی دیتا ہے..

پہلے تو اس کی عمارتیں.. دنیا کی بلند ترین اور خوش تھنل عمارتیں۔ یعنی پہلے دھنکے کے بعد ساحل سے جدا ہوتے ہوئے یوں محسوس ہوتا ہے کہ آپ پر اندھی چلی آ رہی ہیں آپ پر گزے کو ہیں اور پھر چند ہی لمحوں بعد ان کے اور آپ کے درمیان سمندر حائل ہو کر وسیع ہونے لگتا ہے.. اور یہی وہ لمحہ ہے جب آپ ایک شان بے نیازی سے ریلنگ کے ساتھ نیک لگائے زبردستی مسکراتے ہوئے نیو یارک سے منہ موڑے بہر صورت ایک تصویر اتر داتے ہیں جو گواہی دیتی ہے کہ آپ واقعی بھی نیو یارک میں تھے کہ پس مظہر میں اس شہر کا آسمانی افق بلند ہوتا چلا جاتا ہے..

عرش پر پر شوق مسافروں کا ایک ہجوم تھا..

آن میں ایک بظاہر امریکی اگرچہ پوشیدہ پاکستانی لڑکی بھی ہے۔ سیاہ چشمیں۔ سمندر کی تیز ہوا میں اڑتے سیاہ بالوں والی ایک لڑکی۔ جس نے معمول کے مطابق جیسیں کے اوپر ایک منظر سا بلاؤز پہننا ہوا ہے جس میں سے اس کے گندی رنگ کے پرکشش بازو نمایاں ہو رہے ہیں۔ اس کی بغلوں کی ہسائیگی میں وہ بلاؤز ذرا کم ہے اور سکنچا ہوا ہے کہ دہاں سے ابھار کا جواب ابتدائی اظہار ہے وہ قدر سے سرکش ہو رہا ہے۔ اس نے ایک نظر مجھے دیکھا اور پھر تعلق ہو گئی۔ اور میں اسے وجہ تعلقی سے جان گیا کہ اس نے کسی نہ کسی حوالے سے مجھے پہچان لیا ہے۔ ہم لوگ اتنے کا نیاں ہو چکے ہوتے ہیں کہ اگر سیکلروں لوگ ہماری جانب نگاہ کریں تو ہم تجربے کی بنیاد پر فرار اجان جاتے ہیں کہ ان میں وہ ایک کون ہی نگاہ ہے۔ جس میں پہچان کی پرچھائیاں ایک لمحے کے لیے تیری تھیں اور پھر جان بوجھ کر لا تلقی کا پردہ تان لیا گیا ہے۔ جانے وہ کون تھی!  
اسے وکیہ کر مجھے ایک اور لڑکی یاد آ گئی۔

جو بھی ابھی مجھے ملی تھی..

اور اس نے لا تلقی نہیں بر تھی بلکہ تعلق کی جانب بڑھی تھی۔  
ابھی نیو یارک سب دے میں۔ ساٹھ تھی فیری شیشن کی جانب سفر کرتے ہوئے۔ آخری پانچ ڈبوں میں سوار ہونے کی بھگدڑ میں ابھی ایک لڑکی کا سامنا ہوا تھا۔ لڑکی تو نہیں ایک بھرے

سب بجوبے آپ کے لیے بیکار ہو گئے۔ آپ نے ان کو ایک تصویر میں قید کر لیا تو پھر ان کی کوئی وقعت نہ رہی۔ جہاں تک آپ کا تعلق ہے وہ کیرے کا بن دبنے کے بعد بے شک سماں ہو جائیں بلکہ ہو جائیں تو پھر آپ اس تصویر پر زیادہ غفر کریں گے کہ یہ دیکھنے آئنل ٹادر کے زمیں بوس ہو جانے سے پہلے کی تصویریں۔

تصویریں کسی لمحے کو قید کرنے کا سب سے بڑا نقصان اس لمحے کو ہوتا ہے کہ وہ جامد ہو جاتا ہے۔ پہلے وہ ایک متحرک صورت میں آپ کے ذہن کی سکرین پر چلا ہے چاہے اس کے نقش ماند پڑتے جا رہے ہوں۔ مجسم آزادی کے ارد گرد گھومتے لوگ یاد میں چلتے پھرتے زندہ رہتے ہیں اور تصویریں اترتے ہی وہ سب مردہ اور ساکت ہو جاتے ہیں۔ اسی لئے ناچرا میں ایک رات بسر کرنے کے لیے جب میں جبل نور پر چڑھ رہا تھا تو میرے تحیلے میں کیرہ نہ تھا۔ کہ میں اس رات کو تصویریوں میں ساکت نہیں کرنا چاہتا تھا۔ اس لئے وہ رات آج بھی اپنے موسوں اور چاندنی کے متحرک جزویوں سمیت زندہ ہے۔

اس امریکی دیوبی کو میں نے ہزار بار دیکھا تھا۔ تصویریوں، فلموں، پوسٹروں، ڈاک کے نکشوں اور اٹی شرٹوں پر۔ تو اب صرف یہ ثابت کرنے کے لیے میں سچ مجھ اس کے قدموں میں تھا۔ میں نے بھانٹ بھانٹ کے لوگوں سے درخواستیں گزار کر۔ ایک مسکین شکل اور اٹی مانگنے والیوں کی نقیرانہ مکراہٹ کے ساتھ اتنا کی کر۔ پلیز میری ایک تصویر اتار دیجیے۔ ٹھیک یو۔ میں آپ کا بے حد شکر گزار ہوں۔

یہ ایک پر ٹکھوہ د جو تھا جو نیلے آسمان میں بلند ہوتا چلا جاتا تھا۔ اس کی شانداری میں کوئی شبہ نہ تھا۔

اسے آپ نہایت آسانی سے دنیا کا سب سے زیادہ۔ آشنا صنم کہہ سکتے ہیں۔ مشہور ترین بُت قرار دے سکتے ہیں ابوالہول کے مجھتے کے ملاوہ۔ کسی حد تک دنیا کے کچھ خطلوں اور وہاں کے لوگوں کے لیے یہ بھی ایک ابوالہول ہے۔ ذر کا باپ ہے۔ کہ چاہے وہ دوست نام ہو۔ عراق، افغانستان یا ابوغریب یا گواتامالا موبے ہو۔ اس جب ایک امریکی فوجی ہلاکت خیانت سے لیس اس میں اپنی بزدی پوشیدہ کے ایک قیدی ایک شہری کی جانب بڑھتا ہے تو اس قیدی اس شہری کو اپنی جانب بڑھنے والے اس فوجی کی آسمیں میں یہی بُت۔ یہی مجسم آزادی ایک ابوالہول کی

تفاکر میں آپ سے بات کرنا چاہتی ہوں تو وہ ادب کی رسایا ہے یا نہیں۔ اسے کتاب سے شغف ہے بھی کہ نہیں۔ لیکن محض اتفاق سے اگر وہ ”نیویارک کے سورگ“ پڑھ لے تو میں اس سے کہنا چاہوں گا کہ میں اس سے بات کرنا چاہتا تھا۔ بات کرنی مجھے کمی ایسی مشکل تو نہ تھی۔ میں محض نیویارک کی افراتفزی کا شکار تھا اور اگلے ڈبے میں سوار ہونے کی سر ایسکی میں بات کے بغیر چلا گیا تھا۔ لبری آئی لینڈ میک کا سمندری سفر ان ڈالروں سے کہیں زیادہ محشر تھا جو میں نے اس سفر کے لیے بہائے تھے۔

مجسم آزادی کا ذاتی جزیرہ۔ لبری آئی لینڈ۔ جہاں وہ راج کرتی تھی۔ امریکے کے خدا کی حیثیت سے راج سکھاں پر بر جمان تھی۔ بلکہ کھڑی تھی۔ میں صرف اس کے چڑنوں تک جانے اور وہاں اس کے ارد گرد گھوم کر پھیرے لگانے اور تصویریں اتروانے کی اجازت تھی۔ نہ تو ہم اس کے بلند چبوترے تک جا سکتے تھے جہاں اس کے پاؤں مشکم تھے کہ یہ سہولت اس زیارت کے پہلے سو نکت خریدنے والے زائرین کو ہی نصیب ہوتی ہے اور وہاں سے اپر جہاں کسی زمانے میں لوگ اس کے چہرے تک لائف کے ذریعے بھی کراس کا طواف کرتے آس پاس کے سمندری منظر اور شہر نیویارک کے فضائی نظارے کرتے تھے اور پھر چہرے سے بلند ہو کر اس کے ہاتھ میں تھا۔ ہوئی مشعل تک پہنچ جاتے تھے اور اس کے پھر لگاتے تھے۔ تو ہم نہ لگا سکتے تھے۔ برآں والقادہ والوں کا جن کی دہشت سے اہم ان مقامات مقدارہ کی زیارت کی سعادت سے محروم کر دیئے گئے۔

پیشتر زائرین اس امریکی خدا پر ایک نظر ڈال کر۔ یعنی اپنی دستار تھام کر اس پر نظر کرتے تھے کہ نظر کو اس کے الوبی چہرے تک پہنچنے کے لیے خاصا فاصلہ طے کرنا پڑتا تھا تو وہ ایک نظر ڈال کر اس کے چڑنوں میں کھڑے ہو کر اپنی تصویریں اتروانے لگتے۔ یہ تصویر بھی ایک لعنت ہے۔

یہ آپ سے آپ کے خواب چھین لیتی ہے۔ وہ ذہن کے بجائے انہیں کاغذ پر منتقل کر کے آپ کا اس چہرے، اس مظہر سے ہمیشہ کے لیے بیگانہ کر دیتی ہے۔ آپ نے مسجد قربطہ میں۔ بنائی گل کے سامنے آئنل ٹادر یا مجسم آزادی کے سامنے تسلی ایک تصویر اتردا ہی تو گویا یہ

میں ہائی جاتی بلکہ ذرا رخ بدل کر ایک اور جزیرے پر جا رکھی ہے.. کیوں رکھی ہے؟ اس لیے کہ امریکہ کے طول و عرض میں جتنے بھی لوگ آباد ہیں.. پولینڈ، روس، اطالیہ، انگلستان یا جرمنی وغیرہ کے، تو ان سب کے آباد اجداد اپنی آئی لینڈ کی سوئی کی نوک میں سے گزر کر امریکہ میں اترے تھے..

یا امریکہ میں داخل ہونے کا واحد راست تھا..

تاریکین وطن کی کشیاں اور بحری جہاز یہیں لگرانداز ہوتے تھے.. ایک نئی دنیا کا خواب دیکھنے والے.. غربت اور فاقوں کے مارے ہوئے.. عسرت اور شک دامنی سے عابز.. اور ان میں مفرور بھرم قاتل اور لیبرے بھی تھے.. ذائقوں کے مارے لوگ بھی تھے.. ایسے نافذہ روزگار بھی تھے جن کی قدر نہ ہوئی.. مہم جو اور آوارہ گرد بھی تھے.. ازوہ بھی جنہیں اپنے ملکوں میں اپنے عقیدے کے مطابق زندگی گزارنے کی آزادی نہ تھی اور ان پر عرصہ حیات تھک کر دیا گیا تھا..

یہ سب لوگ.. محدودے چند کے علاوہ.. اپنے بو سیدہ پیرا ہنوں.. فاتح زدہ بکوں اور مردہ آنکھوں سمیت.. اپنی پولنیاں، ٹھریاں، ادھڑتے ہوئے سوت کیس اٹھائے اس نئی دنیا میں آئے تھے تو اسی المیں آئی لینڈ میں اترے تھے..

میں بھی اس جزیرے میں اترائیں مجھے اس میں کچھ خوشنامی جو جزیرے کے نام سے خوش نظر ہوتی ہو نظر نہ آئی.. سامنے ایک معمولی نوعیت کی عمارت تھی جس کے پہلو میں فیری نے لٹک ڈال دیئے..

مجھے اس عمارت سے کچھ توقع نہ تھی.. فیری میری مرضی کے خلاف یہاں رک گئی تھی اس لیے مجھے رکنا پڑ رہا تھا اور میں جلد از جلد یہاں سے نکلا چاہتا تھا چنانچہ میں نے فیری سے باہر آتے ہوئے عرش پر کھڑے ایک ملاج سے پوچھا ”یہ فیری اس جزیرے میں کتنی دیر کی رہے گی؟“

”وں منٹ..“

”اگر میں یہاں وں منٹ سے زیادہ رکنا چاہوں تو..“

”اوھ سچھنے کے بعد ایک اور فیری آجائے گی جس پر سوار ہو کر تم واپس نیویارک جا سکتے ہویا۔“

وہ بیزار سا اور بہت تومند ملاج سفید قام نہ لگتا تھا.. اس کی دامنی میں وہ گول چھوٹا

صورت نظر آتا ہے.. بے شک یہ دنیا کا سب سے جانا پہچانا بابت ہے پر اسے آپ کتنی دیر کیہے سکتے ہیں.. یہ وہ صنم نہیں جس کی چاہت میں بتلا ہو کر آپ رانچے ہو جائیں، جوگی ہو جائیں اور نہ ہی یہ کوئی ایسا بت طنز ہے جو آپ کے من مندر میں ہمیشہ کے لیے ہر اجمان ہو جائے.. چنانچہ آپ اس کے گرد طواب کرتے ہیں دوچار تصویریں اتر واتے ہیں.. بیک میں سے ایک سیندوچ نکال کر نوش کرتے ہیں ایک سگلی بیٹ پیتے ہیں اور پھر واپس فیری میں آبیٹھے ہیں..

لبرنی آئی لینڈ میں اس مختصر قیام کے دوران دوچار لمحے سرست کے بھی آئے اور یہ ان دوچار پاکستانی امریکیوں کی دین تھے جو ٹکا گو سے چھپاں منانے کے لیے نیویارک آئے ہوئے تھے.. ایک صاحب مجسہ آزادی کے سامنے بُت بنے کھڑے ہیں اور وہ مرے تصویر اتار رہے ہیں..

”اوئے یار.. بلوہیں.. حرکت نہیں کرو..“

”میں نہیں ہل رہا.. حرکت نہیں کر رہا..“

”تو اور کیا تمہارے پیچھے مجسہ آزادی حرکت کر رہا ہے..“

”اوئے یار کیا پڑتے..“

اب یہی صاحب کیسرہ بردار اپنے ایک ساتھی کو کہتے ہیں ”تم نے تصویر اتر واتی ہے؟“ وہ جانے کیوں بیزار سے ہیں کہتے ہیں ”میں اتر واتی..“

”کیوں؟“

”بس میری مرضی..“

”مجھے اس مجسہ آزادی سے کچھ دلچسپی نہیں..“

”اوئے تمہاری پوچھی لگتی ہے تصویر اتر والو..“

”بکواس نہیں کرو..“

”چلو پھر خالی سکی.. تصویر اتر والو میری جان..“

فیری لبرنی آئی لینڈ سے رخصت ہوتی ہے تو حب تقع ناک کی سیدھے میں سیدھی

چنانچہ امریکہ کو نئے غلاموں کی ضرورت تھی.. اس لئے ایشیا اور افریقہ کے لیے بھی دروازے کھول دیے گئے۔ یہ لوگ مشقتوں اور فرمانبردار تھے۔ اطاعت کرتے تھے اور سر جھکا کر چلتے تھے.. اور وہ سارے کام کرتے تھے جو گورے نے کرتے تھے اور سیاہ فام آزادوں نے کے بعد نہ کرتے تھے.. یہ لوگ شکایت نہ کرتے تھے.. ہر زیادتی سہر جاتے تھے.. قانون کا احترام کرتے تھے اور ذرے ذرے رہتے تھے..

یا امریکہ کے نئے غلام تھے..

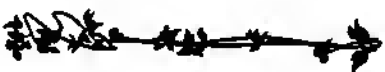
یہ نئے غلام اب گوردن پر حادی ہو رہے ہیں..

پہلے وہ ان کے آٹے میں نہک تھے اور اب بڑے شہروں میں وہ خود آتا تھے اور گورے نہک ہو رہے تھے..

کم از کم ایک بار ایسا ہوا کہ نیویارک سب وے کے جس ڈبے میں میں سوار تھا وہاں حسب عادت میری نظر نے ہر سافر کے چہرے پر سفر کیا اور اس کے ناک نقشے اور رنگت کو آنکھوں میں نقش کیا تو ان سب میں کوئی ایک بھی گورا چہرہ نہیں تھا.. لیکن وہ سب امریکی تھے.. اگرچہ ان میں میرے خلفے کے لوگ کم کم تھے..

میں نے امریکہ کے اس گیٹ وے.. اس المیں آئی لینڈ کے عجائب گھر کو تفصیل سے دیکھا.. ذرا تیز تیز چلتے شتابی سے فارغ کیا اور نیویارک لوٹنے والی اسی فیری کی قطار میں شامل ہو گیا جو میں لبرٹی آئی لینڈ سے یہاں لے کر آئی تھی..

داخلے پر وہی بہت تونمند سفید قام نہ لگتا ملا جس کھڑا تھا.. وہ ابھی تک اس کیلکو لیز کوٹھی میں تھا۔ اس پر انگوٹھے کا بو جھوڑا لئے لکھ لکھ کرتا جا رہا تھا.. مجھے پھر سے دیکھ کر اس کے چہرے پر ایک خفیہ مسکراہٹ آئی جو شناسائی کی تھی جو کہتی تھی کہ ہاں تم جان گئے ہو کہ میں کون ہوں اور کس کی تسبیح کر رہا ہوں اور میں بھی جان گیا ہوں کہ تم کون ہو تو اس پہچان کو زبان دینے سے فائدہ.. یہ میرے اور تمہارے لئے ابھی زمانے نہیں ہیں.. بس چپ رہو کہ اسی میں تمہاری بھی اور میری بھی عافیت ہے..



اس کیلکو لیز تھا جسے ان دونوں تسبیح کرنے کے لیے لکھ کیا جاتا ہے.. اس کا انگوٹھا اس کے شن پر مسلسل دباؤ ڈال رہا تھا.. وہ ندا سے پوشیدہ رکھنے کی کوشش کر رہا تھا اور نہ اسی ظاہر کر رہا تھا.. وہ جانے کس خطے سے آ کر یہاں آپا دباؤ تھا۔ لیکن شن سے کچھ مسلمان لگتا تھا.. اس نے مجھ میں کچھ دلچسپی ظاہر نہ کی صرف معلومات فراہم کیں اور میری نظر اس کی میکا کی تسبیح پر مظہری ہوئی تھی.. فیری کے سامنے جو معمولی ای عمارت تھی اور جس میں سیاح نہایت اشتیاق سے چل جا رہے تھے ایک عجائب گھر تھی..

بلند چھتوں والے.. جہاں آوازیں گوئی تھیں.. مرکزی ہال میں وہ پولیاں، گھٹریاں، بوسیدہ سوت کیس، چوبی صندوق اور تھیلے وغیرہ نمائش پر تھے جنہیں تارکین دلن گھستنے ہوئے اس دنیا میں داخل ہوئے تھے..

یہاں پر ان کی شناخت کی کارروائی ہوتی.. امریکہ میں داخلے اور قیام کے سرکاری کاغذات قانون کے مطابق تیار کے جاتے.. اس دوران ان کی عاضی رہائش کا بندوبست بھی اسی عمارت میں کیا جاتا اور پھر وہ یہاں سے نکل کر پورے امریکہ میں.. جہاں جس ریاست میں ان کا کوئی عزیز ہوتا.. جہاں انہیں خبر ملتی کہ سونے کی کامیں ہیں.. قابل کاشت زمین ہے یا جہاں بڑی صنعتیں ظہور پذیر ہو رہی ہیں.. وہاں وہ بکھر جاتے..

عہد رفتہ کے اس میوزیم میں پیکر ز پر یہ کہانیاں سنائی جاوہی تھیں اور اس عہد کی قدیم موسیقی بھری تھی.. اور ایک بڑی سکرین پر ان جہاں جہاں کی آمد کے مناظر دکھائے جا رہے تھے.. یہاں پچھلے سو دو سو روپوں میں داخل ہونے والی جنتی اقوام کے لوگ آئے ان کی تعداد کے پیکانے درج تھے.. میں نے نوٹ کیا کہ ابتداء میں بس گورے اسی گورے تھے.. کائے بھورے یا زرور ہونے کے برابر تھے.. پھر ایک تبدیلی رومنا ہوتی ہے.. پچھلے سانچھے سائز روپوں کے دوران ایشیائی اور افریقی باشندوں کی آمد نمایاں ہونے لگتی ہے.. اور امریکہ کے سفید آٹے میں ملاڈ ہونے لگتی ہے اور وہ قدرے بھورا ہونے لگتا ہے بلکہ یوں کہہ لیجیے کہ اس کی ناک چیٹی ہونے لگتی ہے کہ ان میں چینیوں کی اکثریت ہے.. شاید یہ بھی امریکہ کی ایک مجبوری تھی..

ان کے پرانے غلام آزاد ہو کر رکش ہو گئے تھے.. وہ غلامی کے جکڑے ہوئے جبڑوں سے آزاد ہو گئے تھے اور اب ماضی کے مالکوں کو آنکھیں دکھاتے تھے..

درخواست کی کہ آپ بے شک اس خدار اور ناشکری قوم کے تمام مردوں کو بلاک کر دیں اور ہر صورت کر دیں ایں اور جو بچے ذرا قد میں نکلتے ہوں انہیں بھی بلکہ زیادہ احتیاط نہ کریں اور ہر عمر کے مردوں کو مارڈا لئے کا قانونی حق آپ کے پاس ہے لیکن ہم لوگ چونکہ انسانی حقوق اور عیسائیت کی نرم ولی پر یقین رکھتے ہیں اس لیے عورتوں اور چھوٹے بچوں کو چھانسی نہ چڑھایا جائے۔ اس درخواست کے جواب میں ایک جزل صاحب نے کہا۔ یعنی انگریز جزل نے کہ انسانی حقوق کا اطلاق انسانوں پر ہوتا ہے جانوروں اور کیڑوں پر نہیں۔ انہیں تلف کر دینا ہی بہتر ہے۔ اور ایسا ہی کیا گیا۔

میں ذاتی طور پر امریکی قوم کا بے حد مدعا ہوں۔ وہ ایک بڑی اور عظیم قوم فی الحال ہیں۔ اگر وہ اپنی عظمت کے بارے میں کچھ مفرود ضموم پر یقین رکھتے ہیں تو ان میں سے کچھ حقیقت پڑھنی بھی ہیں۔

۔۔۔ دنیا کی راجدھانی۔ کی راجدھانی۔

امریکی کہتے ہیں کہ دنیا کا دارالسلطنت نیویارک ہے۔ اور اس نیویارک کا دارالسلطنت ایپارٹمنٹ بلڈنگ ہے۔

اپنے شہر کی تعریف کرنا اور اسے دنیا کا سب سے خوش نظر اور دیکھنا شہر قرار دینا انسانی جلس میں شامل ہے۔ اور یہ جیلت وغیرہ حقوق سے جسم پوشی کرتے ہوئے اپنے خوابوں کی دنیا میں بسیرا کرتی ہے۔ ہم بھی تو ”لا ہوز لا ہور ہے“ کے نفعے لگاتے نہیں تھکتے، یہاں تک کہ میرا نہیں ایک زمانے میں گھمہ منڈی کاؤں کہلاتا تھا۔ اب دیکھتا ہوں تو داخلے پر ”گلہوٹشی“ کا بورڈ آؤں ہے تو اگر نیویارک والے اسے دنیا کا دارالسلطنت قرار دیتے ہیں تو کیا ہمارا کرتے ہیں اور اگر ایپارٹمنٹ بلڈنگ کو اس شہر کا صدر مقام کہتے ہیں تو انہیں ووش نہیں دیا جا سکتا۔

ہم جیسے لوگوں نے اگر امریکہ کو شاخت کیا اسے جانا تو کسی حد تک اس کے ادب اور موسيقی کے حوالے سے اور بہت حد تک ہائی ووڈ کی فلموں کے واسطے سے۔ یہ متحرک رابطہ نہ ہوتا تو امریکہ ہمارے لیے ادھورا رہتا۔ اس کی کوئی بھی تصویر ایسا نہ ہوتی۔ اگر صرف نیویارک کا ذکر چلتا تو یہ وہی شہر جاتا ہے جس کے گلی کو چوں میں فلاں فلاں ٹیلیو یون یوریل کی شوٹنگ ہوئی تھی۔ اور اس کا ہر ایون ٹیو ہر سڑیت اور ہر عمارت پہلے سے دیکھی ہوئی لگتی ہے۔ جناب فتحیہ ایون ٹیو واقع یہ

## ”ایپارٹمنٹ بلڈنگ... این افسیر ٹور مکبر“

دنیا کی راجدھانی۔ کی راجدھانی۔

دنیا کی ہر قوم اور ہر مذہب نے اپنے آپ کو دوسروں سے بر ثابت کرنے کے لیے اور اپنی اناکی تسلیم کی خاطر اور اپنے مکبرے کے غارے میں پھونکیں بھرنے کے لیے کیسے کیسے مفرود ضمے گھر رکھتے ہوئے ہیں اور ایک وقت آتا ہے کہ وہ ان پر یقین بھی کرنے لگتے ہیں اور ان پر ایمان سے آتے ہیں۔ بس تسلیم سے تاریخ کا فراڈ شروع ہو جاتا ہے۔

کس قوم اور کون سے مذہب نے اپنی برتری کی خاطر کیسے کیسے مفرود ضمے گھرے ہوئے ہیں اس کی تفصیل میں جانے کے لیے دنیا کا آدھا کاغذ درکار ہے۔ اور اس میں سے نصف کا غذ صرف ہم مسلمانوں اور پاکستانیوں کو درکار ہو گا اور یقین نصف سے باقی دنیا بھگت جائے گی چنانچہ عافیت اسی میں ہے کہ صرف امریکیوں سے ہی کام چلا جائے۔ اور ان کی برتری کا میں کیا ذکر کروں وہ کل عالم میں وہیت نام اسرائیل، عراق اور افغانستان وغیرہ میں نظر آتی رہتی ہے۔ وہ اپنے کسی مارے جانے والے پاکی کی لاش تک نہیں پہنچ سکتا۔ اس کی نیکیوں پر نہیں دکھاتے کہ یہ انسانی حقوق کا معاملہ ہے اور اسی تصور یہ کہ امریکیوں کے بچوں کی نفیاں پر براثر پڑتا ہے لیکن ایک سابق صدر صدام کو چھانی کے پھندے ڈالنے ٹیلیو یون پر خوب ہی دن رات جلا تے ہیں کہ عراق میں پڑے جھوٹے۔ بس اسی نوعیت کے جھوٹے۔ اور اسے چھانی پر چڑھاتے ہوئے خوب ہی بے عزت کرتے ہیں اور گالیاں دیتے ہیں۔ کہ یہ انسانی نہیں جانوروں کے حقوق کا معاملہ ہے۔ جبے 1857ء کی جنگ آزادی۔ غدر یا شورش کے بعد انگریز صاحب بہادر اپنے مسلمان اپنچاہی اور سکھ فوجیوں کے ہمراہ دلی پر دوبارہ قابض ہوئے تو ایک انصاف پسند کریل صاحب دغیرہ نے

کے اختتام پر اس کا منتظر ہے اور اس کے باوجود نہ چاہتے ہوئے بھی کہ دونوں ہی بند ہوئے ہیں وہ ایک دوسرے کے عشق میں بری طرح جلتا ہو جاتے ہیں۔ عشق کا ہاتھی انگلیں رومند کے رکھ دیتا ہے۔ نیویارک پہنچنے پر اگرچہ وہ اپنے اپنے میگتیروں سے بغل کیرو کران کے ہمراہ چلے جاتے ہیں لیکن ایک وعدے کے ساتھ۔ کہ وہ اپنے میگتیروں کو تزک کر کے۔ آزاد ہو کر پورے ایک برس بعد میں گے۔ کیری گرانٹ اس دوران مصوری کے ذریعے اپنی روزی کمانے کی سعی کرے گا اور ڈبرا اپنی زمدادار بیوی سے فارغ ہو کر پورے ایک برس بعد۔ فلاں تارن گودن کے اتنے بجے میں گے اور مقام ملاقات اس زمانے میں دنیا کی سب سے بلند عمارت ایپارٹمنٹ کی آخری منزل ہو گی۔ پورے ایک برس بعد طے شدہ دون اور وقت کے مطابق کیری گرانٹ لفت کے ذریعے ایپارٹمنٹ کی آخری منزل پر پہنچتا ہے۔ دن بھر انتظار کرتا ہے لیکن ذیبرا کرنہیں آتی۔ اور جب رات ہو جاتی ہے اور لفت آپریٹر اس تباہ شخص کو کہتا ہے کہ سریخے جانے کے لیے یہ آخری لفت ہے تو وہ مجبوراً اس میں سوار ہو کر چلا جاتا ہے۔ وہ ایک عالم یا سیت میں چلا جاتا ہے کہ کسی بے دعا کو ایک تھیز میں دیکھتے ہیں پھر اتفاق سے ملاقات ہو جاتی ہے۔ عورت ایک صوفے پر برا جان ناگنوں پر کمل اور ڈھنڈے شم دراز ہے اور روئے چلی جا رہی ہے کیونکہ مردا سے بے دفائی کے ڈھنے چھپے طمع دے رہا ہے۔ وہ تو اپنے وعدے کے مطابق اس روز طے شدہ وقت پر اپنے محبوب سے ملنے آئی تھی اور اتنے چاڑ سے آئی تھی کہ بے خود اور لاپرواہ ہوئی جاتی تھی اور اس لاپرواہی اور بے خودی کی کیفیت میں ڈوبی جب وہ ایپارٹمنٹ بلڈنگ کے صدر دروازے نکل پہنچنے کے لیے سڑک پار کرنے لگتی ہے تو ایک تیز رفتار کار کی زد میں آکر شدید زخم ہو جاتی ہے اور اسے بے ہوشی کے عالم میں ہپتال لے جایا جاتا ہے۔ وہ اس حادثے میں اپنی ناگنوں سے معدود ہو کر بے بس ہو جاتی ہے ورنہ وہ بے دفائیں تھی۔

ان زماں کو 50ء 60ء کے برسوں کو میں بھیشہ ”محرومیت“ کے برس ”کہتا ہوں کہ ہم لوگ نہایت بھولے۔ کسی حد تک بے دوقوف اور بہت حد تک جذباتی ہوا کرتے تھے اور اس فلم نے ہمیں بہت رُلایا۔ یہ آج کے معیار کے مطابق نوجوانی کے کچے جذبوں سے خوبی ہوئی ایک سوڈو رومنٹنک فلم تھی۔ لیکن ہم آج میں نہ تھے، اس کل میں تھے جو مقصوم اور بے دوقوف تھا چنانچہ، ہم

قدرتے تھیں اور خاموشی جو عمارت ہے تو یہ ”لفیر“ جیولز کی ہے۔ جن کے زیورات صرف شہر ادیوں اور ہالی ووڈ کی ملکاڑیوں کے سینے پر ہی جتے ہیں۔ تو یہیں پر سوکھی سڑی ”رمیں بالیڈ“ والی آڈری میپ برن کی فلم ”بریکھاٹ ایٹ لفیر“ کی شونک ہوئی تھی۔ چونکہ آڈری کا سینہ ذرا کم کم تھا بلکہ نایاب ہی لگتا تھا تو لفیر کے زیورات جانے کیا ہاں جائے گے۔

اور یہی وہ سنٹرل پارک ہے جس میں پولیس جاؤں اور مجرم وغیرہ مسلسل ایک دوسرے کا پیچھا کرتے نظر آتے ہیں اور یہی وہ نائٹز سکورز یا براؤڈے وغیرہ ہے تو اب آجائیے ایک زمانے میں دنیا کی بلند ترین عمارت ایپارٹمنٹ کی آخری منزل ہو گی۔ اس کا تعارف بھی ایک فلم کے ذریعے ہی ہوا۔ پچاس کی دہائی میں جب مال روڈ پر سے دن بھر میں بھسلک پانچ سات کاریں گزرتی تھیں ہمیں پہنچ تانگے اور ریڑھے چھم چھم کرتے جاتے تھے اور الہیان لا ہو رخت پریشان تھے کہ آخری زیادہ روپیک کے بھجم میں کیسے زندہ رہیں گے۔ یعنی مال روڈ کے پنج میں اگرچہ کیڑی کا زانہیں کھیل سکتے اور ہر آوھے گھنٹے کے بعد انہیں کسی کاریا تانگے کے لیے اپنا کھیل ہٹوی کرنا پڑتا ہے تو لخت ہے ایسی پر جھوم زندگی پر۔ تو ان دنوں ریگل سینما میں ایک فلم نمائش ہوئی ”این افیرٹور سکر“۔ کاست میں ”ٹی اینڈ پیٹھی“ اور ”فرام ہیٹر ٹو افرنٹی“ والی انگریزی لب ولج اور شافت والی ذیبرا کر تھی اور کیری گرانٹ تھا۔

یہ دی قلم ہے جس سے متاثر ہو کر۔ ایک بڑے پیانے پر اس کی کہانی اور ماحول کو ”نائی نیک“ کے نام پر پیش کیا گیا۔

پریش اور گھرے سمندروں کی تاریکی میں جگہ گاتا ایک بھری جہاز بھرا تو یا نوس پر تیرتا لدن سے امریکہ کی جانب رواں ہے۔ اور اس پر سوار تموں مسافروں کے لیے ہمارے حاضرے کے مطابق ہر دن عید کا ہے اور ہر رات شب برات کی ہے۔ اگرچہ ہم عید کے دن وہ کچھ ہرگز نہیں کرتے جو دہ ہر صورت کر گزرتے ہیں۔ اور شب برات میں ان کی کارکردگیوں کا تھوڑا بھی نہیں کر سکتے جو گوئے لوگ کر گزرتے ہیں۔ تو اس بھری سفر کے دوران ایک مرد اور ایک عورت ایک دوسرے کے قریب آنے لگتے ہیں جب کہ انہیں آنہنیں چاہیے۔ کہ مرد یعنی کیری گرانٹ ایک معنوی مصروف ہے لیکن ایک کروڑ پتی حسینہ اس پر عاشق ہو چکی ہے اور وہ اس کے ساتھ رشتہ ازدواج میں بندھنے کے لیے نیویارک جا رہا ہے جبکہ عورت ذیبرا کر بھی ایک مناسب میگتی رکھتی ہے جو سفر

سامنے... جس کے ماتھے پر ایسا ریٹیٹ بلنڈنگ کی ایک عجیبہ نقش تھی اور اس کی آخری منزل کے گرد ایک نورانی ہالہ تھا جو عام طور پر کلیساوں کے نئے فرشتوں کے سروں کے گرد روشن ہوتا ہے... اور اس میں سے نہری کرنیں پھوٹ رہی تھیں جیسے یہ عمارت بھی ایک فرشتہ ہو۔ امریکیوں کے فرشتے اور سیجا ایسے ہی ہوتے ہیں۔

اس شاندار عجیبہ کے نیچے ایک طویل ڈیک کے ویچھے صرف ایک خاتون سیاحوں کو اس بلڈنگ کے بارے میں معلومات مہیا کر رہی تھی اور وہ مسلسل کر رہی تھی، رکنی تھی کہ سیاح بھی رکتے نہ تھے اور ہر سیاح بھی ایک سوال پوچھنے چلا جاوہ تھا کہ کہا جانا ہے۔ کیوں کہ جانا ہے۔ لفظیں کہاں ہیں۔ اور وہ دم نہیں تھی بولتی جاتی تھی۔

مختلف راہداریوں میں سے گرتا۔ سیاحوں کے جھیلے میں۔ ایک کشاں کشاں میلے میں۔ دوسرا منزل پر آپنچا۔ اور یہاں لکھ کھڑتے۔ شرح پندرہ ڈالرنی کس تھی اور میں نے واویلا کیا کہ میں تو سینترسٹیشن ہوں رعایت کا حقدار ہوں لیکن لکھ فروخت کرنے والے نے میری زبان کا اعتبار نہ کیا اور پا سپورٹ پر درجن میری تاریخ پیڈاٹش چیک کر کے صرف دو ڈالر کی تخفیف کی۔ میں نے سوچا کہ صرف دو ڈالر کی بچت کے لیے اپنے آپ کو بوزھا تسلیم کیا تو کیا گھائٹے کا سودا کیا۔ لکھ کھڑید کر میں اپنے تیسیں نزو یک ترین لفت کی جانب لپکتا کہ شتابی سے اوپر پہنچنے کر نثارے کروں لیکن یہ عش نہیں آسائ۔ اس عشق کے امتحان اور بھی تھے۔ اور باقاعدہ امتحان تھے۔ میر آزمائش تھکاوت اور بوریت کے امتحان کو لفڑوں لکھ کھنچنے کے لیے قفاراً نقد طاریں تھیں جن کا دوسرا درکھائی نہ دیتا تھا۔ قفارے ذہن میں ایک۔ قفار آتی ہے۔ جیسے بس شاپ یا سینما کی کھڑکی کے سامنے کی قفار۔ سیدھی سرکتی ہوئی قفار لیکن یہاں کچھ زگ زگ والا معاملہ تھا۔ بیٹھنے کے نہیں کھبڑوں کے ساتھ رستے بندھے تھے اور ایسے بندھے تھے کہ آپ ایک بھول بھلیاں میں چلتے کہیں دائیں مزاجاتے تھے اور کبھی با میں یوں ایک ہی چھت تھا۔ ایک دوسرے کی خلاف سست میں چلتے ہوئے سیاحوں کو آپ مسلسل ریکھتے ہوئے دیکھ کر یہاں جو انتظار تھا۔ وہم کرنے نہیں تھے، بقول غالب کھنچتے تھے کہ یہ اتنا طویل تھا۔ نہایت کھلات سے اس انفارک کے کھنچنے کے دوران آپ ”وار اینڈ چیز“، مکمل طور پر مطالعہ فرمائتے تھے۔ یہ اتنا طویل تھا۔ اگر مجھے ایسی آزمائش کا خفیف سا بھی خدش ہوتا تو میں ایسا ریٹیٹ بلنڈنگ کو دور سے

نے اسے دیکھا تو بہت روئے۔ ایک بار بارو دیکھا اور یوں بار بار روئے اور ہم اس کا قائم سائگ ”این افیر نور سکر“، گلگھاتے پھرتے اور اداس ہوتے پھرتے۔

ابھی پچھلے دنوں پرانی فلموں کے ایک جھیل پر جب میں نے یہی فلم دیکھی تو اسے دیکھتے ہوئے ایک خاترات آیمز تیسٹ مسلسل میرے ہونٹوں پر تھا کہ تاریخ اسی جعلی رومنوی فلموں سے متاثر ہو کر آبدیدہ ہو جایا کرتے تھے، لکھنے احتق اور پکھے تھے۔ یا آپ اپریسیٹ بھی اس سے بہتر اور قابل یقین رومان لکھتی ہیں۔

تو ایسا ریٹیٹ کا یہ نقش اول تھا جو میں نے کچپن سے سنبھالا ہوا تھا۔ ”این افیر نور سکر“ والی ایسا ریٹیٹ۔

اور یہ بھی ایک عجیب اتفاق تھا کہ میں سب دے شیش سے باہر آ کر بیالیس شریٹ پر چلا ہوا میں اس کے دامن میں نہیں پہنچا۔ بلکہ سڑک کے پار اس فٹ پاٹھ پر پہنچا جہاں ڈیبر اک کھڑی تھی اس سڑک کو پار کر کے ایسا ریٹیٹ کے صدر دروازے کی جانب پہنچنے کی تمنار کھتی تھی۔ مجھے بھی بیالیس شریٹ کی اس شاہراہ کے پار جانا تھا۔ ایسا ریٹیٹ کے کاندر اور اوپر جانے کے لیے۔

تو میرے ذہن میں وہی مدوں پر انافلمی حادثہ تھا اور میں نے قدرے اختیاط اور دیکھ بھال سے اس شاہراہ کو عبور کیا۔ اگر چہ وہاں سڑک کے پار جو عمارت آ سمان تک چلی جاوہ تھی اس کی آخری منزل پر کوئی بھی میرا منتظر نہ تھا۔ اور میں اسے پار کرتا ہوا اگر کسی حادثے کا شکار ہو جاتا تو کسی نے بھی مجھ پر بے وقاری کا الزام نہیں دھرنا تھا۔ البتہ یہ ہوا کہ سڑک پار کرتے ہوئے ایک لٹکے کے لیے میرے دھیان میں یہ امکان ایک کونے کی مانند لپکا کہ اگر میرے لئے وہاں آخری منزل پر کوئی منتظر ہوتا تو وہ کون ہوتا۔ مجھ علی ڈاکیہ اگر دریائے براللہ کے کنارے حشوپی کے پاغوں کی جانب سے اپنے مٹکی گھوڑے پر سوار میری جانب چلا آتا تو اس کے چھی بیک میں میرے نام کا خط کس کا ہوتا!

میں نے اوھر اور درکیکھ کر۔ ٹھینکن کر کے خیر و عافیت سے وہ سڑک پار کری اور ایسا ریٹیٹ کے صدر دروازے کے اندر واصل ہو گیا۔

ایک بلند چھت تک سنگ مرغ سے آ راستے ایک راستہ تھا۔ ایک لابی تھی جس کے

بلندی پر صرف ایک منٹ میں لے گئی... یہ ایک پارٹیٹ کی 86 ویں منزل تھی۔ ابھی یہ عمارت مزید دو سو پانچ فٹ کی بلندی تک جاتی تھی۔

دیمہ بھبھ سے جو اس عمارت کا آرکی نیکٹ تھا اس سے جان جیک راسکوب نے جس نے اس عمارت کی تعمیر کا خواب دیکھا تھا، پوچھا تھا میں تم یہ بتاؤ کہ تم اس عمارت کو کتنا بلند لے جائے ہو۔ کہاں تک جہاں تک وہ گرنہ جائے۔“

یہ ایک ذہن کو بوكھار دینے والی حقیقت ہے کہ اس زمانے کی دنیا کی بلند ترین عمارت صرف ایک برس اور 45 دنوں میں تعمیر ہو گئی تھی اور کئی دن ایسے آئے کہ صبح سے شام تک تین یا چار منزلیں وجود میں آگئیں۔ یہ عہد جدید کے انسان کا ایک خلائقی مجزہ تھا۔

86 ویں منزل پر لفت سے باہر قدم رکھیں تو ایک ڈھنکا ہوا ریستوران، سوویٹر شاپس اور خوارک کی کچھ مشینیں سامنے آتی ہیں اور آپ ان میں سے گزر کر یکدم کھلی فضا میں تیز ہوا کے شور میں آجاتے ہیں۔

آپ کے آس پاس کچھ نہیں۔ کوئی عمارت نہیں۔ سب کچھ نیچے بہت نیچے رہ گیا ہے اور آپ ایک آسمانی سکھماں پر براجمان ہیں۔

پرندے بھی بہت نیچے رہ گئے ہیں۔ پورا نیویارک آپ کے قدموں میں بسرا کرتا ہے۔ زردوشیطان کے اس شہر کا شور یہاں تک آتے آتے دم توڑ دیتا ہے اور ایک سنٹی میں بدلتا ہے۔

صرف تیز ہوا ہے اور آپ کی حیرت کا تھا پھولوں ہے۔ آپ آگے بڑھ کر اپنی ہنگلے میں سے نیچے جھاکتے ہیں تو آپ کی نظر گرتی چلی جاتی ہے اور یہ واہم ہوتا ہے کہ آپ بھی اس کے ہمراہ گر رہے ہیں اور شہر کی کسی شاہراہ پر کریش کر جائیں گے چنانچہ آپ پیچھے ہٹ جاتے ہیں۔

نیچے یعنی نیچے دیکھنے سے احتساب کیجیے اور آس پاس دیکھنے تو نیویارک ایک کھلونا ہے۔ پھولوں کے کھلیے کو ایک ماڈل ہے اور اس کی عمارتیں سورج کی تمازت سے بھرپوری اور روشن ہوتی ہیں۔ دور سمندر کے درمیان لبرٹی آئی لینڈ پر ایستادہ مجسمہ آزادی بھی ایک کھلونا ہے جسے آپ آسمانی سے اپنے ڈرائیک روم میں سجا سکتے ہیں۔ شہر کو آپس میں ملانے والے کانکنار بیل بھی بیکا نو

سلام کر کے چلا جاتا۔

اگرچہ صرف میں نہیں تمام سیاح۔ اور یاد رہے ہے ہر برس کم از کم چالیس لاکھ سیاح اس عمارت کی زیارت کو آتے ہیں۔ ایک دوسرے کی شفہیں بار بار اور تاریخ دیکھنے سے نہایت بیزار ہو چکے تھے اس لئے کوئی رہے تھے جب انہوں نے ایک پارٹیٹ کی یا تراکا فیصلہ کیا تھا لیکن ان پورست زدہ چہروں میں تین نہایت ہی چلبی، بھنس کچھ اور شرارتی چلن کی لڑکیاں بھی تھیں جن پر اس بیورہ انتشار کی بیزاری کا کچھ اثر نہ ہوا تھا اور وہ مسلسل گلستانہ رہی تھیں۔ بے مہار قص کر رہی تھیں، کبھی قیقبے لگاتی تھیں اور کبھی ایک دوسرے کو اور کبھی نزدیک تین سیاح کو چاہے وہ غورت ہو یا مرد چھیڑتی تھیں۔ وہاں جو الہکار متعین تھے ان سے تو وہ مسلسل فلکت کر رہی تھیں۔ ان کے رُگ دپے میں جوانی کا جرخون اڑیل گھوڑوں کی مانند دوڑتا تھا ان کے رخساروں اور لبیوں سے پھوٹتا تھا۔ وہ محظوظ تھیں۔ ان کے بدنوں میں رستے تراستے دھشی جانور جوانی کے تھے۔ بالآخر لفت تو سامنے نہ آئی، ایک تلاشی کا مقام آیا جہاں تمام حاضرین کو اچھی طرح مٹولا گیا۔ اور وہ تینوں لڑکیاں ٹوٹے جانے کے لیے ازحد پر اشتیاق اور بے چین۔ ہم اپنے بوٹ اتار رہے ہیں، بیلٹیں اتار رہے ہیں اور وہ لڑکیاں سکیورٹی آفسرز کو پس نہیں کر کرہ رہی ہیں۔ آفسر کیا یہاں سب کچھ اتار دیتا ہے۔

یہاں بھی مجسمہ آزادی کی جانب سفر کرنے سے پیشتر کی طرح کچھ زیادہ ہی چھان پھٹک ہو رہی تھی اور وہی خدشہ کہ القاعدہ نے یہ اعلان کیا تھا کہ ہم ٹرینیٹا درز کے بعد ایک پارٹیٹ بلڈنگ کو بھی سار کر دیں گے۔ افغانستان یا پاکستان کے غاروں میں روپوش ہو کر۔ ان غربیوں نے تو کیا کرتا تھا۔ البتہ امریکیوں کو ایک بہانہ ہاتھ آگیا اور اس بہانے جہاں انہوں نے پوری دنیا میں اُدھم چادریاں دو دن میں دو ملک سار کر دیئے۔ وہاں اسکے لاکھوں بیکار لوگ۔ ایسپورٹوں، حساس اداروں، یادگاروں اور اہم عمارتوں کی حفاظت کے نام پر سکیدوٹی افسر ہو کر پرسروز گار ہو گئے۔ اور وہ کرتے کرتے کچھ نہیں صرف لوگوں کی تلاش لیتے تھے۔ بوٹ اور بیلٹیں اتر داتے تھے۔ بیلڈنگ چیک کرتے تھے اور مناسب محاوہ پاتے تھے۔ چنانچہ جو کہتے ہیں تاں کہ ہر سیاہ بادل کے کناروں پر ایک روپیلی کرن ہوتی ہے تو القاعدہ کے سیاہ بادل میں لاکھوں بیکار امریکیوں کا رزق روپیلی ہوتا تھا۔

ایک بے آواز۔ اتنی خاموش کہ حرکت میں نہ لگتی تھیں لفٹ۔ ایک ہزار پانچ فٹ کی

جن کے... گلابوں کے شہر شگھائی میں.. سمندر کے کنارے جن ماڈ نا درز نا نی ایک  
عمرت ہے جو ایسا ریٹیٹ کو بلندی میں پیچھے چھوڑ جاتی ہے.. چونکہ جن ماڈ نا درز ایشیا میں ہے اس  
لیے اس کا کچھ چرچا نہیں ہوتا.. کچھ ناموری اور شہرت نہیں ہوتی اور اس سے کہیں نچلے درجے پر فائز  
ایپا ریٹیٹ کی کل عالم میں دعوم ہے.. صرف اس لیے کہ اُسے زرد چینیوں نے تعمیر کیا اور اسے  
گوروں نے بنایا، حسن کرشمہ ساز صرف گوروں کا ہے.. اوہر بھوری رنگت ہو یا زرد چیرے ہوں تو  
ان میں نہ کوئی حسن ہے تو کرشمہ کہاں سے آئے گا.. چاہے ہم ایپا ریٹیٹ سے بھی سینکروں مزدیں  
اوپر چلے جائیں.. بغیر کسی تعصّب کے شکتمانی کے جن ماڈ نا درز کی آخری منزل سے جو منظر نظر آتا  
ہے وہ اس منظر کو مانت کرتا ہے جو ایپا ریٹیٹ سے نظر آتا ہے..

تو وہاں ایپا ریٹیٹ بلڈنگ کی آخری منزل پر مجھے رہ رہ کر "این افیئر نور سکر" کا خیال  
آتا ہے.. یہاں منتظر کیری گرانٹ کا خیال آتا ہے.. اور وہ منتظر تھا اپنے عشق خاص کا.. اور مجھے یہ  
خیال آتا ہے کہ اس آخری منزل پر اگر کوئی میر منتظر ہوتا تو وہ کون ہوتا.. جیسے مدد علی ڈائیکے کے چڑی  
بیک میں اگر میر سے نام کا ایک خط ہوتا تو وہ کس کا ہوتا..  
کسی کا بھی نہیں.... جو کچھ دیکھنا تھا کہ میں کیا... اب کوئی بھی منتظر نہیں..

اب کون منتظر ہے ہمارے لیے وہاں  
شام آگئی ہے لوٹ کے گھر جائیں ہم تو کیا

شام آگئی تھی..

ایپا ریٹیٹ بلڈنگ پر ابھی دھوپ کی کچھ پر مردہ غرب د کی منتظر کرنیں تھیں اور یہ نیچے  
بہت نیچے زرد شیطان کے شہر میں شام کب کی اتر پھیلی تھی..  
لوٹ کے گھر جانا تو تھا..

چاہے وہاں.. یہاں کی طرح کوئی بھی ہمارا منتظر نہ ہو..



کے ماڈل ہیں..  
اگرچہ اس بلندی پر آنے کے لیے ہر فرد نے پندرہ ڈالر خرچ کیے تھے لیکن یہاں ایک  
مفت بر بھی تھا جس نے ملکت نہیں خریدا تھا اور وہ ایک کبڑا تھا جو جنگلے کے باہر منڈیر پر بیٹھا بھی ہم کو  
کبھی نیچے پہنچنے بیویارک کو دیکھتا تھا..

ڈھنکے ہوئے ریستوران کے اندر سے یکدم ایک کنگ کا نگ کا نگ ناہی گوریلا سینے پر دہتر  
چلاتا ہاڈ ہو کرتا براہم ہوتا ہے اور مناسب معادنے پر پر جوش سیاحوں کے ساتھ تصویریں اتردا تا  
ہے... اس کنگ کا نگ کے لبادے کے اندر ظاہر ہے ایک انسان ہے جو پیٹ کے ہاتھوں مجبور ہو کر  
یہ روپ دھراتا ہے اور مجھے ابیشید روپ بہر دپ دیکھ کر دکھ ہوتا ہے.. آر لینڈ کی ڈزنی لینڈ کی دنیا  
میں ہر سو کار ٹوں کردار چلتے پھرتے نظر آتے ہیں.. اور وہ سینکڑوں کی تعداد میں ہوتے ہیں، لوگوں کو  
لہھاتے، بچوں کے دل پر چاتے ان کے ہمراہ تصویریں اتردا تے.. ریستورانوں اور نمائش گاہوں  
کے باہر گاہوں کو متوجہ کرنے کی خاطر بڑے بڑے بھالا اور کمی ماڈس رقص کرتے ہوئے اور ان  
کے اندر رائیک انسان ہوتا ہے جس کا اس لبادے میں دم گھٹ رہا ہوتا ہے.. پسندیدن کو جھوٹتا ہے..  
وہ اچھی طرح سے دیکھ بھی نہیں سکتا اور رقص کرتا چلا جاتا ہے.. ایک انسان پاپی پیٹ کی خاطر بھی  
چوہا بن جاتا ہے اور کبھی خرگوش.. شاید زندگی کی حقیقت بھی یہی ہے.. کہ ہم سب مجبور اور بے بس  
کبھی چوہے بن جاتے ہیں اور کبھی خرگوش.. اور ہمیں اس کے موڑ پکھے معادنے بھی نہیں ملتا..

ایپا ریٹیٹ بلڈنگ اور کنگ کا نگ لازم طور میں ہیں..  
بہت دلت ہوئی جب "کنگ کا نگ" نامی ایک فلم بھی تھی جس کے کامکس میں کنگ کا نگ  
ایپا ریٹیٹ بلڈنگ کی چوٹی پر جا برا جا ہن ہوتا ہے اور بالآخر سے ہمالی جہزادوں میں نصب گولیاں  
اگلی میشن گنوں سے ہلاک کر دیا جاتا ہے.. ابھی حال ہی میں یہی "کنگ کا نگ" ایک بڑے بجٹ  
کے ساتھ دبارہ ہمالی گئی ہے اور ایپا ریٹیٹ بلڈنگ ایک مرتبہ پھر دوسری میں آگئی ہے..  
ایپا ریٹیٹ بلڈنگ کی چوٹی پر پہنچ کر ایک عد کنگ کا نگ کے ساتھ تصویر اتردا گوا  
اس یا تراکی قبولیت پر آخری مہر ہے..  
وہ تینوں چلپی نشر شباب میں دھت لڑکیاں کنگ کا نگ سے لپٹ کر اس کے بو سے  
لے رہی تھیں اور تصویریں اتردا ہی تھیں..

شناخت نہ کروانی پڑ جائے۔

بٹے میں کتنے ڈالر ہیں.. دوپھر کے کھانے کے لیے میں نے آپ کے لیے ایک سینڈوچ تیار کر دیا ہے.. سو فٹ ڈرک کسی مشین میں سے نکال بجیے گا اور یہ ہے اس کے لیے ریز گاری.. اور ہاں میرا سیل فون بھی جیب میں رکھ بجیے۔

یہ سیل فون جیسا کہ میں عرض کر چکا ہوں ایک گارنیٹ ٹھاکہ کہ اگر والد صاحب نیویارک کے رنگ دیکھتے کہیں اور ہر اڈھر ہو جاتے ہیں یا کرو دیے جاتے ہیں تو اسے خبر ہو جائے.. وہ ہر گھنٹے کے بعد فون کر کے مجھ سے پوچھ لیتا تھا کہ والد صاحب اب کہاں ہیں.. یعنی ادھر سے اگر کچھ جواب نہ آئے تو فوری طور پر نیویارک پولیس کو والد صاحب کی گشادگی کی اطلاع کر دی جائے۔  
میں اس کمل چیک اپ میں سفر خود کو فلیٹ سے باہر آنے کو تھا تو سلوچ کہنے لگا۔ ”ابو بھجے تو گلتا ہے کہ آپ نے اب تک اتنا نیویارک دیکھ لیا ہے جتنا کہ وہ ہے بھی نہیں.. کہ نہیں؟“ ”سبھی یہ ٹھنڈی کے برابر میں جو کولبیا یونیورسٹی ہے جس میں آپ کا برخوردار زیریں تعلیم ہے اسے بھی ایک نظر دیکھ لیجئے۔“ اس کے لمحے میں ایک ہلکی شکایت کا تھا۔

اتفاقی میں بھی ایک امریکی کی اس مشہور زمانہ یونیورسٹی کو دریکھ کا تھا جہاں سے فارغ التحصیل ہونے والے اپنے آپ کو ایک سپریزر ڈشی بھجتے ہیں کہ یہ ”آئیوی لیگ“ میں شامل یونیورسٹی ہے۔ یہ تعلیمی ادارے انگریزیوں کے قائم کردہ تھے اور ان کے قدیم درودیو اور پرچونکہ آئیوی کی بیلیں چکی ہوتی تھیں اس لیے انہیں ”آئیوی لیگ“ کہا گیا۔ اور اگر یہ بہت ہی معنوی قسم کی یونیورسٹی ہوتی تو بھی میں بھروسہ اس کی زیارت کرتا کہ یہاں پر ایک محبوب شخص ایڈورڈ سعید پڑھایا کرتا تھا۔ ایک عیسائی فلسطینی جس نے دنیا بھر کو فلسطین کے جائز موقف سے آگاہ کیا۔ اور اسے دنیا کے نقشے پر لے آیا۔ اس کی کتاب ”اور بیلوم“ نے میرے لیے آگئی کے ایسے دروازے کے جو میرے گمان میں بھی نہ تھے۔

”انشاء اللہ.. کل..“ میں نے سلوچ سے وعدہ کیا۔

دو سی منزل سے یچھے آنے والی لفت جب گراڈ فلور پر پہنچی اور میں عمارت سے باہر براؤ دے سڑی بٹ پر آیا تو سامنے سے آنے والے کچھ چہرے میری پہچان میں آ رہے تھے۔ سنور ریسٹوران اٹ پاٹھ بک شاپ اور خوراک کے کھوکھے میری پہچان میں آ رہے ہیں۔ ایک جاپانی

## ”یو این او، جزل اسٹبلی میں خطاب“

میں نے ابھی تک یو این او کی زیارت نہیں کی تھی۔  
یہ زیارت اس لیے بھی مجھ پر فرض خبر تھی کہ تقریباً پچاس برس پیشتر میں نے اس کی اماں جان ”لیگ آف نیشنز“ کی جنیوا میں زیارت کی تھی۔  
بے شک میں نے ایک شب علی محمود کی مریضہ زین میں شرکاٹے بھرتے ہوئے اس کی عمارت کو تیزی سے پاس آتے اور پھر اسی تیزی سے پاس سے گزرتے دیکھا تھا اور اس کے گزرنے کی رفتار تھی تیز تھی کہ میراڈ بیگٹھل کیسرہ اپنے میموری کارڈ پر اسے ساکن نہیں کر سکا تھا۔ خداگتی کہوں گا کہ مجھے ایسا پر نیشنٹ بلڈنگ یا یو این او کا تفصیلی معائنہ کرنے کی چند اخ خواہش نہ تھی.. میں صرف ان کی تصاویر اتار کر اپنے امریکی الیم میں لگانا چاہتا تھا کہ سندھ رہے کہ ہم بھی نیویارک گئے تھے۔

یو این او کے علاوہ سینٹ پیٹریک کی تھدرل بھی میری فہرست میں شامل تھا جو امریکہ میں گوٹک طرز تعمیر کا سب سے عالی شان کیلسی ہے۔ اس کی زیارت نہ سہی اس میں بھی جماں کنکا اس لیے فرض تھا کہ کلوں کی تھدرل دیکھ کا تھا جو گوٹک طرز تعمیر کا باہر آدم ہے۔

فلیٹ سے باہر نکلنے سے پیش سلوچ نے میرا تفصیلی چیک اپ کیا جیسے کی تھدرل سکول کے گیٹ کے باہر اسے چھوڑنے سے پیشتر میں اس کا چیک اپ کیا کرتا تھا کہ بیٹے تمہارا بستہ تو مکمل ہے۔ حساب کے کام کی کاپی گھر تو نہیں بھول آئے۔ زنگیں پیشیں کہاں ہیں اور لیٹھ بس ساتھ لائے ہو یا نہیں۔ اور اب وہ چیک کر رہا تھا کہ والد صاحب ذرا دکھا میں کہ سب دے کا نقشہ کہاں ہے۔ سب دے اور بس کا یزین لٹک کس جیب میں ہے۔ پا سپورٹ تو نہیں بھول گئے کہیں

مردہ کر دینے والے.. خون کی گردش کو لمحہ بھر کے لیے منقطع کر کے بھر سے جاری کر دینے والے شاہنکار مجسمے کے بارے میں اپنی تحریروں میں بہت بارہ تذکرہ کر چکا ہوں۔ حضرت عیسیٰ صلیب سے اتارے جانے کے بعد بی بی مریم کی گود میں مردہ حالت میں.. بازو ڈھیلے اور لٹکے ہوئے.. بدن میں جو جان تھی وہ ایک پیغمبر کی تھی جو اپنی تھی اور بی بی مریم سر پر چادر اور ٹھیک گود میں ڈھکلے ہوئے بیٹھے کی موت پر سوگوارا.. اور یاد رہے کہ ایک نوجوان بڑی بی بی مریم کے مائیکل انجلو کے تصور میں بی بی مریم کے لیے ایک بوڑھی عورت نہیں آتی تھی.. جیسا کہ ان دنوں دستور تھا ایک نوآمیر مجسمہ سازی حیثیت سے مائیکل نے اپنی بھروسہ سینٹ پیٹرز کے مرکزی ہال میں رکھ دیا اور خود ایک ستوں کے پیچے کھڑا ہو کر دیکھنے لگا کہ عوام الناس اس کے بارے میں کن جذبات کا اظہار کرتے ہیں.. ہر کوئی اس مجسمتے کو دیکھ کر رک جاتا۔ اس کے سفید ماتمی اور سوگوار سحر کا اسیرو ہو کر اسے مہوت ہو کر دیکھا رہتا اور پھر اسے رافائل یا کسی اور معروف مجسمہ سازی تخلیق تراوے کرائے گے بڑھ جاتا۔ مائیکل ستوں کی اوث میں پیغام دھات کھاتا ہا اور جب رات ہوئی کیلئے داریان ہو گیا تو اس نے بی بی مریم کے بادے پر تیشے سے یہ حرف کھود دیئے ”یہ مجسمہ فکرنس کے بوہر بتا مائیکل انجلو کا تخلیق کردہ ہے“ اور یوں اس نے اس شاہنکار کی پوچھتا اور کامیابی کو داندار کر دیا۔ یہ فقرہ آخر بھی بی بی مریم کے لبادے پر کندہ پڑھا جاسکتا ہے.. دیسے مائیکل انجلو ایسا ہی سیما ب صفت شخص تھا.. اس نے تو حضرت موسیٰ کا مجسمہ مکمل ہونے پر انہیں کہا تھا کہ تم ہی تو مکمل موسیٰ ہو پھر بولتے کیوں نہیں.. وہ نہیں بولے تو ان کے گھنٹے پر تیشے سے ایک ضرب لگائی کہ بولو.. وہ تو نہیں بولے البتہ ایک اور شاہنکار داندار ہو گیا۔ سینٹ پیٹر کی تھدرل میں جو ”پاکا“ یعنے سانتے تھا.. وہ امریکی مجسمہ ساز ولیم پارٹ رون کی تخلیق تھا.. یہ مجسمہ جو 1906ء میں تراشناگیا یا ذوق جمال اور کارگیری سے عاری نہیں ہے.. اس میں بھی سوگواری کی ایک الٹی کیفیت کی پرچھائیاں ہیں لیکن یہ پرچھائیاں تدرے اجلی اجلی ہیں..

”پاکا“ سے دوبارہ ملاقات کے بعد میں جب سینٹ پیٹر سے باہر آیا تو باہر وہ نیویارک سافس لیتا تھا جو اس یقین کا اسیر تھا کہ اس مائیکل انجلو کے فرسودہ اور قدیم تہذیب کے نمائندہ ”پاکا“ سے ہمارا ”پاکا“ ایک بلند تر درجے پر اس لیے فائز ہے کہ یہ امریکی ہے.. امریکہ سے تو حضرت عیسیٰ بھی بلند نہیں ہو سکتے ایک مجسمے کی بساط کیا!

شوی ریستوران کے باہر براجمن بے گھر اور بھوکا سیاہ فام بیڑک بوقل بلند کر کے مجھے ”بیلو“ کہتا ہے.. وہ مجھے پہچانتا ہے کہ میں روز ادھر سے گزرتا ہوں اور بقول مجید احمد جب میں ادھر سے نہ گزر دیں گا تو کون مجھے دیکھے گا.. نیویارک تو نہیں کم از کم براؤڈے سڑیت میرے لیے جسی نہ رہی تھی.. اور یہ کوئی اچھا شگون نہ تھا.. مجھے اس شہر میں آئے ہوئے ایک زمانہ بیت گیا تھا.. اگرچہ یہ زمانہ پندرہ وہ تھا لیکن پہچان کے اس معمول نے مجھے سے وہ مسکراہٹ چھین لی تھی جو سراسرا جبی چہروں اور گلیوں کے یکدم سامنے آنے پر چھرے سے سرت کی ایک پھوکار کی مانند پھوٹی ہے..

سینٹ پیٹر کی تھدرل کا نوہزار لاکو گرام وزنی کافی کا دروازہ ہکھونے کے لیے درجنوں ہاتھیوں کی قوت درکار تھی.. نیویارک میں شاید ہاتھیوں کی کمیابی کے باعث اسے بند نہیں رکھا گیا تھا.. کھول دیا گیا تھا.. دروازے پر حضرت عیسیٰ اور ان کے حواریوں کے علاوہ مقامی سنت اور سادھوؤں کے سنبھلی نقش ثابت تھے جو کسی حد تک فلورنس کے ”جنت“ کے دروازے ”پرمیٹ بائبل کی داستانوں ایسے تھے..

اندر داخل ہوتے ہوئے گیارہ تمبکے اثرات ظاہر ہوئے.. یہاں ہر ملاقاتی کی تلاشی دل کھول کری جا رہی تھی..

سینٹ پیٹر کی تھدرل کا اندرورون گھنٹک طرز تعمیر کا موثر چھریلا اور بھاری حسن لیے ہوئے تھا.. البتہ چرچ کے اندر ایک امریکی پرچم بھی آؤیزاں تھا.. ملاقاتیوں کو یہ باور کرنے کے لیے کہ جرمنی یا فرانس کے کسی کیلیٹا میں نہیں ایک سر اسرخالص امریکی چرچ میں ہیں..

ایک جانب نہایت ڈرامائی روشنیوں میں نہایاں ہوا الزبحہ این شیں کا مجسم ایک پراثر پس منظر میں دکھائی دے رہا تھا.. یہ خاتون.. ایک خالص امریکی.. پوپ کی جانب سے سندیانت پہلی بُرگزیدہ ہستی.. یعنی سینٹ تھیں..

اس چرچ میں سب سے پتا شیر اور روحانی.. ایک نواں ٹکوڑو دوہ سفید ”پاکا“ تھا.. میں اس کے قریب ہوا تو اسے دیکھ کر مجھے ایک رچکا سالاگا کہ یہاں کیسے ہو سکتا ہے.. آخوند مرتبہ میں نے اسے سینٹ پیٹر زروم میں دیکھا تھا اور وہ تو پرانا ساتھا اور یہ نواں گھوڑے..

”پاکا“ اور میں اس.. مائیکل انجلو کے تراشیدہ.. دل کو روک دینے والے.. رگوں کو

لگا ”تارڑ صاحب۔“

میں نے زوس ہو کر کہا ”ہاں جی۔“

”خود ہر کو جاتا ہے.. وابس کیوں جاتا ہے.. ہم جانے دیتا ہے.. نہیں جانے دے گا۔“

آپ سے تو ہم پیار کرتا ہے۔“

یہ پشاور کے بائی ایک گورے پتے درمیانے قد کے پٹھان تھے.. وہاں پولیس کے  
محکے میں اسکپڑی کرتے تھے پھر یو این او کے لیے منتخب ہو کر کبھی یونی، کبھی افریقہ میں سکیورٹی کے  
فرائض سرانجام دیتے رہے.. اب ایک عرصے سے نیویارک میں تھے۔

انہوں نے محبت اور زبردستی کی ملاوت سے میرا ہاتھ تھاما اور خیسے میں تعینات دیگر  
سکیورٹی افسروں کو مخاطب کر کے کہنے لگے ”یہ میرے ہمہاں ہیں ان کی علاشی نہیں ہو گئی“ اس پر ایک  
بہت سوچے ہوئے چہرے والے سکیورٹی الہکار نے کہا ”مسٹر خان.. آپ ان کی ذمہ داری لے  
رہے ہیں۔“

تو مسٹر خان نے اردو میں کہا ”ہاں یارا۔“

چنانچہ خان صاحب بشیر کسی علاشی اور بدلتی ٹھول کے.. اپنی ڈیوٹی ترک کر کے مجھے  
یو این اد کے اندر لے گئے۔

انہوں نے اس عمارت کی راہبازیوں میں آؤیں اس جو تصاویر تھیں ان کی تفصیل بتائی۔  
ہیر و شیکاپر ایسیں جملے کے بعد جو شایاء وہاں را کھو بولی تھیں پچھل گئی تھیں ان کے بارے میں بتایا۔  
پوری دنیا کے سکون کو پکھلا کر جو تھیں ان کی خاطر تخلیق کی گئی تھی وہ دکھائی۔ شکال کی بنا ہوئی  
رنگیں کھڑکی کی زیارت کروائی۔ گراونڈ میں ایسا تادہ سویٹش آرٹسٹ کارل فریڈرک کا مجسمہ  
پستول ”دکھنیا جس کی نالی کو گانگنہ دی گئی تھی اور ہنری مور کا ایک شاہکار مجسمہ دکھایا۔

انہوں نے مجھے ایک سربراہ مملکت سے بڑھ کر پر ڈوکوں دیا کہ وہاں تو یہ ایک مجبوری  
ہوتی ہے.. ایک شخص کو نہیں.. ایک عہدے کے تعظیم وی جاتی ہے اور ایسے موقعوں پر احساس ہوتا ہے  
کہ یہ لکھنے کھانے کا عمل اتنا بھی رائیکاں نہیں جاتا۔

خان صاحب نے با قاعدہ سکرٹری جنرل کو فی عنوان کے دفتر پر دستک دی کہ دروازہ کھولیے  
ہمارے تارڑ صاحب آئے ہیں اور چونکہ وہ اس لمحے وہاں موجود نہیں تھے دروازہ کیسے کھولتے۔

جہاں پہنچ کر وہ بالآخر کر گئی.. وہاں سے.. نیویارک بس سروں آگے نہیں جا سکتی تھی  
کہ آگے سمندر تھا.. اور امریکی ہونے کے باوجود یہ بس سمندر میں تیرنیں سکتی تھیں اس لیے یہ رک  
گئی.. یہاں خری شاپ تھا..

بس سے اتر کر انہی میں دو چار گام گیا ہوں کہ وہ ذریبہ نہا.. بیشہ ہی شیشہ.. بلند عمارت  
نظر آگئی جس کے آئنوں میں آس پاس کی عمارتوں کے عکس ہی عکس یوں نظر آتے ہیں جیسے وہ  
عمارتیں اس کے بدن میں تیرہ ہیں۔ اب یہ ایک نہایت ہی سہرہی موقع تھا کہ میں اس عمارت  
یعنی یو این اد میں تیسری دنیا پر ڈھانے جانے والے مظالم اور زیادتوں کا تفصیلی اور نہایت جذباتی  
تذکرہ کروں.. اس کی تاریخ کے اور اس پلٹے ہوئے کبھی نکل جا خروجی ٹوپ کو اپنے جو تے سے ڈیک  
بجاتے.. اور کبھی بھٹو کو کوئی قرارداد یا عام نوش چھاڑتے ہوئے واک آڈٹ کرتے ہوئے بیان  
کروں.. کشمیر اور فلسطین کے ساتھ جو سلوک ہوا اس کی کہانی سناؤں لیکن یقین بھیجے کہ مجھے اس لمحے  
یو این اد کی عمارت کو سامنے پا کر ان میں سے کوئی خیال نہ آیا اور صرف ایک خیال آیا کہ میں نہایت  
مدبرانہ انداز میں اس کے سامنے کھڑے ہو کر ایک بیادگار تصور اتر والوں جو کل کلاں میرے اعزاز  
میں شائع ہونے والے کسی مجلے میں ”صفح یو این اد کی عمارت کے سامنے“ کے عنوان سے  
چھپ جائے.. اور اگر کسی کو بھی ایسے مجلے کو اشتراحت کا خیال نہ آئے تو میں خود خیال کروں.. اور یہ  
تصویر میں نے ایک راگبیر کی منت ساجدت کر کے اتر والی.. تصویر اتر والی تو یو این اد میرے لیے  
بیکار ہو گئی..

میں نے اس کے احاطے میں دو چار تقدم آگے جا کر ایک پھانک کے پار دیکھا تو سفید  
رنگ کا ایک عارضی ثینٹ نصب نظر آیا۔ جس پر ”ملا قاتلی ادھر“ جل حروف میں تحریر تھا.. چونکہ میرا  
تصویری مقصد پورا ہو چکا تھا اس لیے مجھ کوئی چاؤ نہ تھا اس عمارت کے اندر جا کر اس کے بام دور  
میں بھکنے کا.. اور یوں بھی سفید خیسے کے اندر نیلی قیضوں اور پتلوں میں ملبوس اور نیلی نائیاں  
باندھے یو این اد کے سکیورٹی الہکار ہر سیاح اور ملا قاتلی کی بھی بھی علاشیاں لے رہے تھے.. جہاں  
ٹھولنا جائز نہیں ہے وہاں بھی ٹھول رہے تھے چنانچہ میں پلنے کو تھا جب ان میں سے ایک امریکی  
دکھائی دیتے الہکار نے مجھے دیکھا اور لوگوں کو ٹھولنا موقوف کر کے پکتا ہوا میری جانب آیا اور کہنے

جب جزل پر دینہ شرف یو این او میں خطاب کرنے کے لیے آئے تھے تو انہیں بھی ایک کپ کافی حاصل کرنے کے لیے تین قطار میں کھڑا ہوتا پڑا تھا۔

دریائے ہند ن کے کناروں پر... یو این او کی عمارت کی شیشہ گردی کے اندر کیفیت نیرا میں لج کرتے ہوئے خان صاحب اپنے ڈلن... اپنے پشاور کو یاد کر رہے تھے۔ ”تارڑ صاحب... ادھر نوکری کرتا ہوں تو مجبوری کے ساتھ کرتا ہوں... ادھر میرا جو فلیٹ ہے اس میں روزانہ کم از کم پانچ چھپٹھان بھائی میرے مہمان ہوتے ہیں جو کسی نہ کسی طرح نیویارک پہنچ جاتے ہیں اور پھر سیدھے شخص کی سفارش کر رہا تھا اس لیے انہوں نے جزل اسٹبل میں داخلے کا دروازہ کھول دیا۔“  
جہاں دنیا کی کل اقوام کی تقدیر کے فیصلے سپر پاؤ روز کی عین مرضی کے مطابق ہوتے تھے... وہاں اس اجڑا اور دیران ہال میں میں تھا تھا۔ کہ سیوں کے آگے میزوں پر دنیا کے تمام ملکوں کی تختیاں تھیں ان پر وہ نام تھے جو بیان فریادے کرتے تھے... جزل اسٹبل کا ہال خالی پڑا تھا۔

”تارڑ صاحب“ خان صاحب نے مجھے تصویریں اتارنے میں مصروف پا کر کہا  
”آپ پیچے اتر کر جزل اسٹبل کے پوڈیم کے عقب میں کھڑے ہو کر تقدیر کرنے کے انداز میں کھڑے ہو جائیں تو میں آپ کی تصویر اتارتا ہوں... اور آپ پاکستان والیں مجھے کرایک پرنس کا فرش طلب کر کے اس میں اعلان کر سکتے ہیں کہ مجھے خصوصی طور پر... نہایت منت سماجت کر کے... میری ادبی علمت کو خود خاطر رکھتے ہوئے یو این او جزل اسٹبل کو خطاب کرنے کی دعوت دی گئی جو میں نے باول نخواست قبول کر لی تھی جو اے کے لیے ملاحظہ کیجیے یہ تاریخی تصویر... آئیے تارڑ صاحب!“

میں اپنی تمام ترقائقت کے باوجود خان صاحب کے مشورے پر عمل نہ کر سکا۔ اگرچہ ان کا کہنا تھا کہ بہت سے پاکستانی زمہاء ایسا کرتے ہیں اور ایک ایسی تصویر ان کے ڈرائیک روموں میں جگہ پاکران کی علمت کی نشاندہی کرتی ہے۔

خان صاحب نے مجھے یو این او کا چپے چپے دکھایا اور جب کوئی بھی چنپ باقی نہ بچا تو مجھے لج کے لیے یو این او کے مخصوص کیفیت نیرا میں لے گئے جہاں صرف اس تنظیم کا عملہ خود رونش کا مل ہے... جب ہم دونوں خوارک کے حصول کے لیے کاؤنٹر کے سامنے ایک قطار میں کھڑے اپنی باری کے منتظر تھے تو خان صاحب نے معدرات کی کتابڑ صاحب آپ کو زحمت تو ہو رہی ہو گی لیکن

صرف نیلی وروی والا وہ پٹھان سکیورٹی الہکار یاد ہے جس نے باقاعدہ ایک پھر سے ہوئے بھائی کی مانند مجھ سے غبت کی اور میری مہمانداری کی... کہ انسانی الفت کے سامنے ایک یو این او بھی تغیر ہو جاتی ہے..



کے آنسو ہیں کہ.. ہم ایسے کیوں نہیں ہیں..

ہم بھی ایسے ہی تھے۔ قرطبہ مشرق بنداد سمر قندار بخارا میں ہم بھی ایسے ہی معبد تعمیر کیا کرتے تھے۔ اور ان زمانوں میں ہر کتاب باہم سے لکھی جاتی تھی اور ظاہر ہے کہ روشنائی اور کافروں کے فرق کی وجہ سے ہر کتاب کی مہک بھی الگ ہوتی تھی۔ اس میں کتابت کرنے والے کے پیشے اور نوموتی کی مہک کے علاوہ اس کے ہاتھ کی خوشبو بھی ہوتی ہو گئی تو ان زمانوں کے کتب خالوں کے اندر کیسی مہک ہو گی۔ ہاتھ سے لکھے جانے کے باوجود کتابوں کی تعداد لاکھوں میں پہنچتی تھی۔ اور وہاں بھی۔ یہاں کی طرح کوئی قید نہ ہے، عقیدے تاریخی ثافت یا حضراتی کی۔ اگر دنیا کے کسی بھی خطے میں علم ہے بے شک اس کی بنیاد الحاد پر ہو وہ ہمارا تھا۔ اسی لیے تو انہیں کے ایک عظیم فلسفی نے کہا تھا کہ جو کچھ قرآن میں ہے وہ حق ہے اور جو افلاطون کہتا ہے وہ بھی حق ہے۔ اگرچہ یہ مختلف حق ہیں۔

نیویارک پلیک لابریری دنیا کی دسویں سب سے بڑی لابریری ہے۔

اور میں نے اپنے آپ کو تعمیر اور پسمندہ اور بے چار افسوس کیا کہ میں۔ ایک پاکستانی مسلمان اس لائق ہی نہ تھا کہ علم کے اس مندر میں داخل ہوتا۔ علم اور روشنی سے میرا کچھ سروکار نہ تھا۔ ہمیں کم از کم پانچ سو برس گزر گئے تھے اندر ہیروں اور تعصباً میں بھکٹتے ہوئے اور ہم آگاہ بھی نہیں تھے کہ ہم اندر ہیروں میں ہیں جب کہ یورپ کی روشنی میں ہے اور ہم آج بھی نہیں ہیں۔ ایک اتوار کے دن جب میں سرماں کی دھونپ سے اپنے آپ کو گرماتا اپنے ناخن کاٹ رہا تھا تو یکدم مجھے احساس ہوا کہ ہم مسلمانوں نے پچھلے پانچ سو برس میں ایک نسل کثر بھی ایجاد نہیں کیا۔ اور یہ ایک عجیب دلکھی کر دینے والا خیال تھا۔ ابھی انہی دنوں میں اپنے پیچھے جید علماء کرام جنہیں میں جبراہ کرام کہتا ہوں کا ایک فوتی چھوڑ کر آیا تھا۔ ایسے علماء کی ایک کمیٹی نے پورے چار ماہ دلکھی کتب کا مطالعہ کر کے اور ملک بھر کے دیگر علماء سے اس معااملے میں مشورہ کرنے کے بعد فوتی دیا تھا کہ ہاں صرف دین کی ترویج کی خاطر کوئی فلم یا دیڈیو ہونانا جائز ہے۔ ان مقاصد کے سو فلم اور دیڈیو ہونانا سرا مرد ہے لیکن۔ ایک فٹو۔ ایک ساکت تصویر ہونانا اور ہونانا اب بھی حرام ہیں۔ اور بقول ان کے اسلام میں اس کی ہر گز محبناش نہیں۔ ظاہر ہے یہ حضرات یہ جانتے ہی نہیں کہ ایک فلم بھی سینکڑوں ساکت تصویروں سے ہی وجود میں آتی ہے۔ لیکن اس نہلے پر ایک اور دلہا آتا ہے۔

## ”نیویارک پلیک لابریری.. اور لیوز آف گراس“

میری آنکھوں کی سرخی میں سے نمی پھونٹنے لگی اور اس پر میرا کچھ اختیار نہ تھا۔ شاید کسی سامنی بھرے نے مجھے بدنبال طور پر ہزاروں برس پیٹر قدمی یونان کے کسی ایسے معبد میں منتقل کر دیا تھا جو اپا لو کے عظیم مندر سے بڑھ کر شان والا تھا۔ کہ میں جس عمارت میں تھا اس کے دیزیز یونانی ستون اس کی آسان لگتی میش اور سہری چھٹتک جاتے او جمل ہونے لگتے تھے۔ فانوس اور شمع دان روشن ہی روشن تھے اور ایک احترام بھری خاموشی تھی۔ البتہ عود اور لوبان کی خوشبو نہ تھی ایک اور مہک تھی جو قدیم کتابوں کے بوسیدہ اوراق اور لفظوں کی سیاہی میں جنم لیتی ہے۔ درجنوں کلویزٹر طویل بک شیلفوں میں جو دنیا بھر کی لاکھوں کتابیں محفوظ تھیں یہ ان سب کی مہک تھی اور دنیا کی ہر مہک سے برقراری کیے علم کی مہک تھی۔ مجھے گمان نہ تھا کہ نیویارک پلیک لابریری علم کا ایک ایسا معبد ہے جو قدیم یونان کے دیوتاؤں کے معبدوں سے بھی زیادہ پر ٹکوہ اور پر تقاض ہے۔

میں اس کے اندر داخل ہوا تو میری کیفیت۔ احساس اور دھانی سرخوٹی کی سطح پر۔ وہی تھی جو مسجد قرطبہ نوڑڑیم سیٹ پیٹر کی تھرل یا مسجد امیتیہ میں داخل ہونے پر مجھے پر طاری ہوئی تھی۔ یہاں بھی بجدور ہیز ہونے کی خواہش شدید تھی۔

میں نے بہت ضبط کیا کہ آنکھوں کی سرخی میں سے جو نمی پھونٹنے لگی ہے اسے ظاہر نہ ہونے دوں آنکھیں نہ جھپکوں۔ مہادیہ سرخ جام چھلک جائیں اور سب جان جائیں کہ یہ شرمندگی

لامبریری کے ایک براہمے میں دیوار پر ایک بہت پر تاثیر چھپت تک پہنچتی ہوئی ایک تصویر نقش ہے جس میں حضرت مولیٰ علیہ السلام کو وہ طور سے اترتے ہوئے مصور کیا گیا ہے۔ پس مظہر میں وہ پور جہاڑی ہے جس میں سے پھوٹتے ہوئے آرہے ہیں۔ میں نے اس تصویر کی بیچے نازل کردہ وہ احکام کی سمجھتی ہاتھوں میں تھا ہے ہوئے آرہے ہیں۔ میں نے اس تصویر کی بیچے رکھے ہوئے ایک نقش پر بیٹھ کر ایک خصوصی تصویر ایسا توائی کرائے موئی۔ آپ آل ابراہیم میں سے ہو اور میں بھی دین ابراہیم کا پیر و کار اور اپنے بابا پر ایمان رکھنے والا ہوں جنہوں نے جنگ بدر کے پڑھے تکھے قید یوں سے یہ کہا کہ تم ہم کو وہ کچھ پڑھا و جوت جانتے ہو تو تم آزاد ہو۔ اگر تمہیں علم کے حصول کے لیے چین بھی جانا پڑے۔ اور جس پر اترنے والے صحیفے میں ہر وسری سطر پر غور کرنے کی ہدایت ہے اور جس میں ایک عالم کو ایک عبادت گزار پر فویت دی گئی ہے اور ایک وانشہر کے قلم کی سیاہی کو شہیدوں کے خون پر بھی فضیلت دی گئی ہے تو اے موئی میں اس قوم میں سے ہوں جس نے یہ سارے احکام بھلاویے ہیں۔

میں اس کائنات نما لامبریری کے تمام حصول میں تو نہیں جاسکتا تھا کہ اس کے لیے ایک عمر در کار ہے۔ ایک ہال میں دنیا کے قدیم ترین نقشے نمائش پر تھے۔ یورپ، ایشیا، امریکہ کے اولین تفصیل نقشے سر زمینیں، سندھ، جزیرے اور صحراء، سینکڑوں برس پبلے کے نقش۔ جن کی مدوسے مغرب، مشرق پر حادی ہو گیا۔ اور ہم اسی مختصر میں رہے کہ تصویر حرام ہے یا حلال۔ اور آج عید کا چاند نظر آئے گا یعنیں۔

میں ان دونوں طلن لوٹا تو اخباروں میں میڈیا پر۔ اور گلی کو چوں میں صرف ایک مسئلہ زیر بحث تھا کہ روئیت ہال کمیں کا فصل درست تھا یعنیں۔ اگر مسلمانہ میں تین عیدیں منائی گئی ہیں تو ان میں سے کون ہے جس کی عید جائز ہے اور کون ہے جس نے اس روز روزہ رکھ کر شیطان کی پیروی کی۔ اس فیصلے کے مطابق تقریباً نصف اسلامی دنیا شیطان کی پیر و کار تھی۔ اگرچہ نصف دنیا اس نصف دنیا کو شیطان کے پیر و کار نہ تھا ہی تھی۔

اور جب بھی۔ اور یہ تو ہر بار ہوتا رہتا ہے عید کے چاند کا تقسیم کھڑا ہوتا رہتا ہے تو مجھے بہیش اپنے ایک چاچا علامہ انڈوں والے یاد آ جاتے ہیں۔ وہ ہمارے آبائی گاؤں جو کالیاں میں پیدا ہوئے اور باہمی کے نزدیکی دوست تھے۔ قسمت کے کار و بار انہیں گاؤں سے لا ہو رکے ایک

پر لطف الیہ یہ ہے کہ اس ”روشن خیال“ فتوے کو بھی کچھ و گیر شیوخ قبول نہیں کرتے اور اس مادر پر آزاد اور شون سوچ کو مطعون کرتے ہوئے بیان دیتے ہیں کہ یہ لوگ آج ویہ یو فلم کو جائز قرار دے رہے ہیں تو کل ٹیلیویژن و یکھنا بھی حرام قرار نہیں دیں گے۔

میں اور بھی بہت کچھ اپنے بیچھے چھوڑ کر آیا تھا۔ جس میں کرکٹ حرام تھی۔ میرا تھن ریس اسلام کے لیے سب سے بڑا خطرہ تھی ہے روکنے کے لیے فوجوں سر و هر کی بازی لگا رہے تھے۔ اور ہاں اسلام کے سواد بگز مذاہب کے پیروکار پاکستان کے ون بہر شہری تھے جن کے چچ اور بستیاں جلا دیتے میں کچھ حرج نہ تھا۔ لیکن کوئی بھی ”مومن“ چاہے اس کا کردار کیا بھی ہوا اگر ایک غیر مسلم کی جانب انگلی انھا کر کہہ دیتا ہے کہ یہ ہنگ کا مرکب ہوا ہے۔ یا ایک ان پڑھنچے کو مسجد کی دیوار پر ”لکھتے“ ہوئے دیکھ لیتا ہے تو وہ شخص اور وہ بچہ یعنی موت سے ہمسنار ہو گا۔ اس کے لیے کوئی نقشہ کوئی دھاختی بیان و رکار نہیں۔ اول تو اسے حالات میں بند دیگر مومنین قیدی کیفر کروار کو پہنچادیں گے اور اگر کوئی بچہ اسے بے گناہ قرار دینے کی ناپاک جہارت کرے تو وہ بچہ بھی جنم واصل کر دیا جائے گا۔

میں اس کے سوابھی بہت کچھ بیچھے چھوڑ کر آیا تھا اور اس کی تفصیل میں جانے کے لئے بہت سی کتابیں لکھنے کے لیے وقت چاہیے اور اسی خود کشی کے لیے کچھ وقت چاہیے۔

میں نے یہاں مبالغے سے ہر گز کام نہیں لیا کہ جب میں نبویارک پہلک لامبریری کے وسیع ہال میں واپس ہوا ہوں۔ تو بلند چھت تملے اس سے لٹکتے عظیم فانوسوں کی روشنی میں پرانی طرز کے نیبل لیپیوں تملے محلی کتابوں پر چلکے۔ عقیدت اور احترام سے جیسے وہ علم کی ویوی کے آگے بجھے ریز ہو رہے ہوں ہزاروں افراد کو ایک خود فراموشی کے خار میں گم پایا تو واقعی میری آنکھوں میں نبی آنگی کہ ہم ایسے کیوں نہیں رہے۔ ہم سالانہ مذہبی اجتماعوں میں لاکھوں کی تعداد میں شریک ہو کر گزر گزرا کر مختلف دعائیں مانگنے کے بعد اپنے فرض سے سکند وش ہو جاتے ہیں۔ اگر وہ لاکھوں لوگ ایک ایک کتاب خرید کر علم کا ایک ایسا معبد تعبیر کر لیں تو کچھ حرج ہے۔ دیے ہم ہنگ نظری اتحصب اور اپنے ہی عقیدے کے لیے پر جوش ہو کر جام شہادت نوش کرنے والوں کے مدرسوں کی تولدیں کھول کر مدد کرتے ہیں کہ اس میں ثواب کی کھولت ہے۔ اور ایک ایسی نہ کہیں کہ تری لامبریری بنانے کے لیے مدد کرنا اس لیے کام بریکار ہے کہ اس میں ثواب کی گنجائش دکھائی نہیں دیتی۔

لے گئے.. مجھے یاد ہے کہ اس روز بازاروں اور گلیوں میں سرما کی دھوپ کا شہری پن اتراء ہوا تھا  
یہاں تک کہ تاج سبزی والے کی بیڑیاں بھی شہری دکھائی دے رہی تھیں اور ایک ہلکی سی دھندتی  
جس میں چلتے تاگوں کے گھوڑے بھی ایک طسم ہوش را لگ رہے تھے۔ علامہ صاحب نے موچی  
دروازے کی جانب جاتی سڑک کی طرف اشارہ کر کے کہا۔ کیا یہاں سے گورانوالہ نظر آ رہا ہے؟  
اگر میں علامہ صاحب کو نہ جانتا تو یہ ایک خبلی کالا یعنی سوال ہوتا یہاں میں جانتا تھا کہ  
اس میں بھی کوئی رمز پوشیدہ ہے چنانچہ میں نے مسکرا کر کہا ”علامہ صاحب یہاں سے گورانوالہ  
کیسے نظر آ سکتا ہے؟“

”اوہر گورانوالہ ہے یا نہیں؟“  
”ہے۔“

”تو نظر کیوں نہیں آتا؟“

”اس لیے کہ نظر کے راستے میں حائل ہمار قیں اور مکان ہیں آبادیاں اور قصبات ہیں۔“  
”فرض کرو یہ حائل نہ ہوتے۔ یہاں سے دہاں تک ایک ہموار میدان ہوتا تو کیا تب  
حیہیں گورانوالہ نظر آ جاتا؟“  
”نہیں۔“

”کیوں نہیں؟“

”اس لیے کہ نظر کی ایک حد ہوتی ہے۔ وہ ایک خاص مقام تک ہی جا سکتی ہے۔ اس  
کے آگے نہیں جا سکتی۔“

”تو تمہاری نظر ایک خاص حد تک ہی جا سکتی ہے گراؤں سے آگے نہیں۔ تو اس سے  
آگے گورانوالہ تو ہے ناں۔ ہے ناں؟“  
”ہے۔“

”ای طور اللہ۔ ہے۔ نظر میں دست پیدا کر لو تو نظر آ جائے گا۔“  
درصل میں ایک عید کے چاند کا تھسا آپ کو سنانا چاہتا تھا لیکن درمیان میں گورانوالہ آ گیا۔  
انہیوں روزہ تھا اور میں دکان پر نا تو اس اور نہ ہمال بیٹھا تھا کہ علامہ صاحب آگئے ”علامہ صاحب دعا  
کیجیے کہ آج چاند نظر آ جائے۔ مجھ میں تو ایک اور روزہ رکھنے کی سخت باتی نہیں رہی۔“

ہی بازار چیزبر لین رہا پر لے آئے جہاں گومنڈی چوک کے ایک چھوٹے سے کھوکھے میں علامہ  
انڈوں کا تھوک بیو پار کرتے تھے اور پرانی سبزی مٹڈی کے عین سامنے بیجوں کی دکان ہماری  
”کسان اینڈ کپنی“ تھی۔ جہاں ابادی بیٹھتے تھے اور ظاہر ہے میں بھی ایک عرصہ اسی کاروبار سے  
متعلق رہا۔ علامہ صاحب صح نوبجے تک انڈوں کی چینیاں فروخت کر کے فارغ ہو جاتے اور باقی  
دن ایک دھوٹی اور بنیان میں ملبوس گومنڈی میں چہل تدی کرتے۔ کشیری نڑاڈ بہت گورے پئے  
اور اگر ایک کشیری مہاتما بادھ ہوتا تو وہی ہوتے۔ وہی سچن تو نڈ بڑے بڑے چینیاں کا ان اور جہاں  
بیٹھے گئے بیٹھے گئے۔ نہ ہب کے پابند لینکن ملاوں کے دیری۔ موصوف بچپن میں اپنے گھر سے فرار  
ہو گئے کہ انہیں ستاروں کا علم حاصل کرنے کا جون انھا۔ جب خوار ہوتے در بدر ہوتے اپنے جون  
کے ڈسے ہوئے بالآخر درس کے قریب کسی ایسے مندر تک جا پہنچ جو ستاروں کے علم کی ایک قدیم  
درس گاہ بتایا جاتا تھا لیکن اس میں صرف ہندو داخل ہو سکتے تھے۔ چنانچہ علامہ صاحب نے اس پر کی  
عمر میں ہندو مت کا خوب مطالعہ کیا۔ سنکریت سیکھی اور پھر بڑی آسانی سے ایک کٹڑ ہندو کے طور پر  
اس مندر میں قبول کر لیے گئے۔ ان کا کہنا تھا کہ ان طویل برسوں میں بھی جب وہ ایک فلسفی  
براہمن سے کائنات کی تعلیم حاصل کرتے رہے۔ ایک نماز قضاۓ نہ کی۔ اس دوران انہوں نے  
ہزاروں برس پیشتر کسی گلی علم بخوم کی کتابوں کے علاوہ دیدوں کا بھی مطالعہ کیا۔

اس قدیم ہندو درس گاہ سے گومنڈی چوک میں انڈوں کے کاروبار کے درمیان میں  
آن کی جو حیات تھی میں اس سے ناواقف تھا۔ ابادی اور ان کی بہت گاڑھی چھٹی تھی کہ دنوں  
کتابوں کے رسیا تھے۔ اکثر اوقات وہ تو نڈ پر سے پھسلی دھوٹی کو اڑتے دکان میں جھانتے کہ  
چودھری صاحب ہیں! اور میں باہر آ کر ان کی منت سماجت کر کے دکان کے اندر لے آتا کیونکہ  
چیخیدہ فلسفے ان کے بیان سے عام فہم ہو جاتے اور نہ ہب کی الجھنوں کو وہ یوں دور کرتے کہ شک کی  
کوئی گنجائش نہ رہتی۔ میں جان بوجہ کر کسی مسئلے پر کوئی غیر ذمہ دار بات کہہ جاتا تاکہ وہ بولیں  
اور میں ان سے کچھ آگاہی حاصل کر سکوں۔ ایک روز تشریف لائے تو میں نے چھوٹے ہی کہا کہ  
علامہ جی۔ یہ بتا میں کہ اللہ ہے بھی یا نہیں۔ میرا تو خیال ہے کہ ذہن انہی کی اختراض ہے۔ اگر  
ہے تو نظر کیوں نہیں آتا۔ انہوں نے جمال ہے کسی قسم کا کوئی رد عمل ظاہر کیا ہوا ایک دیسی مولی کو نہ کہ  
مرچ لگاتے بڑے شوق سے نوش کرتے رہے۔ پھر اتنے میرا ہاتھ تھاما اور دکان سے باہر تھزے پر

حاصل کریں جن میں اگلے ہزاروں برسوں میں نکلنے والے چاندلوں کی تاریخیں ملے شدہ ہیں۔“ علامہ صاحب کے اس طویل اگرچہ گلگیز پیغمبر کی وجہ سے مجھے روزہ زیادہ لگنے لگا۔ میں نے کہا ”علامہ صاحب.. یہ چون تو یونہی رہے گا۔ آپ بس ایک مرتبہ پھر مجھے یقین دلادیں کہ آج چاند بہر صورت نظر آجائے گا تو میرا روزہ آسان ہو جائے گا۔“  
کہنے لگے ”ایک کانفذ نکالو۔“

میں نے ایک سفید کاغذ ان کے سامنے رکھ دیا۔ انہوں نے کچھ سوچ پھر کیا اور اس پر کچھ تاریخیں لکھ کر میرے آگئے کر دیا۔ ”اگلے بیس برسوں میں عید الفطر کون کون سی تاریخوں کو ہوگی۔ یہ میں نے لکھ دیا ہے۔ میں اتنے برس تو زندہ نہیں رہوں گا لیکن تم دیکھتے رہنا اور اگر میرے حساب کتاب میں کوئی ایک غلطی بھی ہوئی تو اپنے اٹھوں والے چاچے پر بے شک احتفظ بھجنیا۔“ وہ کاغذ میں نے بہت برس سنپھالے رکھا۔ علامہ صاحب کی وفات کے دو تین برس بعد تک بھی سنپھالے رکھا۔ اور چاند ان کی لکھی گئی تاریخوں کے میں مطابق طلوع ہوتا رہا۔ اور اگر کسی ملائے کرام بیان دیتے ہیں کہ آج چاند نظر نہیں آیا اور کل عید نہیں ہوگی تو اسکے روز کا چاند ہبھی کا چاند نہ ہوتا۔

تو میں ایک ایسے معاشرے سے آیا تھا جہاں اب تک چادر کے نکلنے کا یقین نہیں ہوا پا یا تھا۔ نہیں کہ اس معاشرے پر صرف بھلائے کرام کی حکمرانی ہے۔ بلکہ دہاں علامہ اٹھوں والے ایسے شخص بھی پائے جاتے ہیں لیکن ان کی قدر نہیں ہوتی اور وہ اٹھے فردخت کر کے اپنی حیات کے دن پورے کرتے رہتے ہیں۔

موجودہ مغرب اور امریکہ کی عظمت کی بنیاد سراسر تحقیقی اور جستجو میں ہے جب کہ اس لمحے موجود میں ہم نے اپنی بنیاد جہالت اور تعصیب پر رکھ دی ہے اور اس کے باوجود نہیں یقین ہے کہ اسلام کو غالبہ حاصل ہو گا۔ اس غلبے کے آثار مجھے تو نظر نہیں آتے۔ جب کبھی کوئی قوم دنیا پر غالب آتی ہے تو وہ صرف اپنے علم کے زور پر غالب آتی ہے اور اس کے آثار کم از کم سود و سو برس پہلے ہو یادا ہونے لگتے ہیں۔ وہ آثار کہاں ہیں؟۔

امریکہ کے طول و عرض میں کتابوں کی ایک دکان ہے ”بارز اینڈ نوبلز“ جس کی سینکڑوں شاخیں ہیں اور ہر بڑے شہر کی تقریباً ہر شریعت پر آپ کو کتابوں کے یہ شور نظر آ جائیں

تو وہ دھیرے سے بولے ”کل عید ہے۔ آج چاند نظر آئے گا۔“

”علامہ صاحب.. ابھی تو آج شام رویت ہلال کمیٹی کے اراکین کراچی کی سب سے بلند عمارت حسیب بینک پلازا کی چھت پر ہر اجنبی ہو کر دوسرے بیسوں سے چاند پیکھیں گے۔ پھر فیصلہ ہو گا، کل عید ہے یا نہیں؟“

”کل عید ہو گی“ وہ جلال میں آگئے ”آج چاند ہو گا تو کل عید کیوں نہیں ہو گی؟“

”لیکن علامہ صاحب.. ابھی تو جید علامہ کرام نے۔“

اس پر علامہ صاحب نے جید علامہ کرام کے بارے میں جن پاکیزہ خیالات کا اظہار کیا وہ میں لکھ دوں تو یہ سفید کاغذ بھی سرخ ہو جائے۔ اپنے تمام تعلیم اور شرافت کے باوجود وہ کشیری تھا اور گوالمذہبی میں رہتے تھے لیکن سونے پر سہاگا تھا چنانچہ گالیاں نہایت تفصیل سے دیتے تھے اور لفظوں سے تصویر بنا کر سامنے لے آتے تھے۔ گرج کر بولے ”اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں خود فرمایا ہے کہ یہ چاند سورج ایک طے شدہ نظام کے تحت چلتے ہیں تو پھر کیسے نہیں چل سکتے۔ یہ مولوی نہ صرف اللہ کے ننکر ہیں بلکہ قرآن کو بھی نہیں مانتے، دوسرے بیسوں سے چاند تلاش کرتے ہیں۔ یعنی یہ سارا کائناتی نظام انکل پچھو ہے کہ آج چاند نظر آ گیا تو نظام چل پڑا، ورنہ ان مولویوں کے لیے رک گیا۔ لا حول ولا حقد۔ حضور کے سب سے آخری صاحبزادے حضرت ابراہیم بھی انتقال کر گئے تو اس روز سورج گر ہیں لگ گیا جس پر چند لوگوں نے کہا کہ چونکہ ایک تین ہزار کی تعداد کے بیٹے کی وفات ہوئی ہے اس لیے ایسا ہوا ہے۔ اس پر صرد کائنات اپنے تمام امداد کھا کر دریخ گستے باہر آئے اور کہنے لگے کہ جان لو یہ سورج چاند ستارے اللہ تعالیٰ کے مقعین کروہ نظام کے تحت چل رہے ہیں ان پر ایک تین ہزار کے بیٹے کی موت کا بھی اثر نہیں ہو سکتا۔ اور یہ مولوی.. ہوائی جہازوں پر جڑھے بیٹھے دوسرے بیسوں سے چاند تلاش کر رہے ہیں۔“

کچھ دیر بعد ان کا طیش ذرا دھیما ہوا تو کہنے لگے۔ افسوس صد افسوس۔ ہم مسلمانوں نے ایک ہزار برس پیشتر سورج چاند ستاروں کو سخر کر لیا تھا۔ اندر اس میں روایت کے لیے چاند دیکھتے تھے درہ سات سو برس کے دوران ہر عید کے چاند کا اعلان پہلے سے ہو جاتا تھا۔ اب اگر ہم نالات ہو گئے ہیں تو چاند پر انسان کو بھیجنے والے ادارے سے ہی دریافت کر لیں کہ اس ماہ چاند کب نکلے گا۔ اور ایسا نہ کر سکیں تو اہل ہندو کی ہزاروں برس پیشتر کی لکھی گئی کتابوں میں سے ہی کچھ روشنی

شکریا دا کیا جاتا ہے۔

میرا یہ بھی مشاہدہ ہے کہ سلووق کے دسویں منزل پر واقع فلیٹ کے یئچے براڈوے میں جمع اور ہفتہ کی رات کو اتنا بے پناہ چکا مسہ ہوتا تھا کہ میری نینڈ حرام ہو جاتی تھی۔ یئچے کو لمبیا یونیورسٹی کے طالب علم غل غپڑہ کر رہے ہیں۔ گیت گارہے ہیں اور بے خود ہوتے چارہے ہیں لیکن جو نی اتوار کی شب اترتی ہے تو یئچے براڈوے سڑیت میں آکو بولنے لگتے ہیں۔ سکوت طاری ہو جاتا ہے جیسے کہ فوگ گیا ہو کہ وہی غل غپڑہ کرنے والے طالب علم اب پڑھائی میں بخت گئے ہیں۔

وہ جب تفریح کرتے ہیں تو بے دھڑک اور دل کھول کر... جی بھر کے کرتے ہیں اور جب کام کرتے ہیں تو انہیں اس کے سوا کچھ ہوش نہیں رہتا۔

ایک ہسپانوی نژاد امریکی لاکی... جس کے آبائی دلیس میں چشم غزال آج بھی عام ہے اور اس کی غزالی آنکھوں میں خدا ہے نجک جیں اور نجک تر بلاؤز میں اپنے آپ کو چھکلاتی پھرتی ہے۔ وہ یک اینڈ گر جانے پر دنیا کی سب سے زیادہ سنجیدہ اور سور برلا کی ہو جاتی ہے۔ کتابوں پر سر جھکاتی ہے تو بقیہ ہفتہ اپنا سراخاتی نہیں۔

سلووق کا کہنا تھا کہ ابو شاید ہم مشرقوں میں صبر اور استقامت اور میانہ روی کے جیز کم ہیں۔ میں یونیورسٹی لا ببریری میں مطالعہ کرنے کے لیے بیٹھتا ہوں تو کچھ ویر بعد بے چین اور بے صبر ہو جاتا ہوں اور ٹبلنے کے لیے نکل جاتا ہوں۔ کافی کا ایک پیالہ پیتا ہوں اور پھر واپس اپنی نشست پر آ جیتا ہوں۔ لیکن میرے برادر میں میری ایک کلاس فلور امریکی لاکی پڑھائی کے لیے آ کر بیٹھتی ہے۔ جو وہ یک اینڈ پر گانے گاتی مخمور ہو کر میزیں الٹ رہتی ہے تو وہ جب آ جیتھی ہے تو اگلے آٹھ گھنٹوں میں اس سے سنس نہیں ہوتی۔ سر جھکائے مطالعے میں مصروف رہتی ہے۔ بلکہ کتابوں میں دفن ہو جاتی ہے۔ یا پھر مسلسل نوش تیار کرتی رہتی ہے اور اس دوران مجھے تو گلتا ہے کہ نہ وہ اش روم جاتی ہے نہ کافی بیتھتی ہے اور نہ کسی سے بات کرتی ہے۔ بس بیٹھی رہتی ہے تو شاید ان کے جیز میں ہی صبر، استقامت، جنتو اور علم کی بیاس ہے۔ اگر ہمیں کوئی بہت ہی آسان پروجیکٹ ملتا ہے۔ فرض کر لیجئے کہ یہ ثابت کرنا ہے کہ وہ جمع ود... چار ہوتے ہیں تو ہم۔ یعنی شرطی اس کو جنبدگی سے نہیں لیتے کہ اس کا کیا ہے یہ تو ثابت شدہ ہے تو جب پوچھا جائے گا تو ثابت

گئے یہ دنیا بھر میں شائع ہونے والی انگریزی اور دیگر بڑی زبانوں میں شائع ہونے والی کتابوں جرائد اور علمی کمیشن کے سپر سورہ ہیں جن کی عمارتیں شاہانہ انداز کی پر سکون پناہ گاہیں ہیں۔ آپ پر کچھ فرض نہیں کہ آپ ان کے اندر جا کر وہاں سے کچھ خریدیں۔ کوئی بھی شخص آپ سے یہ دریافت نہیں کرے گا کہ آپ پچھلے تین گھنٹوں سے صرف کتابوں اور رسائل کی درق گردانی کر رہے ہیں تو کیوں کر رہے ہیں۔ بلکہ ان سورہ میں نہایت ہی آرام دہ گوشے ہیں جہاں آپ پہروں مطالعے میں مصروف رہ سکتے ہیں۔ جی چاہے تو سارے بگ کافی کا ایک کپ خرید کر جب تک جی چاہے پڑھ سکتے ہیں۔ بے شک کوئی ایک کتاب پوری کی پوری پڑھ کر اسے والیں بک شیلف میں رکھ کر ہاتھ لکھتے شام کو باہر چلے جائے کوئی مفترض نہیں ہو گا۔ بلکہ آپ کا شکریہ ادا کیا جائے گا کہ آپ تشریف لائے۔ بے شمار طالب علم اور بزرگوں کے ریسا اور محققیہاں کتابوں کے ڈھیر لگائے استراحت فرماتے ہیں اور روزانہ فرماتے چلے جاتے ہیں تب بھی کچھ تعریض نہیں کیا جاتا۔ یہ پر سورہ دراصل سیکھ کروں اسکی لا ببریریاں ہیں جہاں آپ کوتا زہ ترین کتابیں اور رسائل میسر ہیں۔ صرف یہ کہ عام لانجبریوں کی کانند آپ انہیں ایشوکردا کے ساتھ نہیں لے جاسکتے۔ ان گوشوں میں بینچ کر منجھ سے شام تک ان کا مطالعہ کر سکتے ہیں۔

فلور یہاں میں یعنی بیٹھے ایک روز دو پہر کے کھانے کے لیے ایک ریستوران چیلیں "پنیر ابریڈ" میں لے گئی جہاں بریڈ یعنی ڈبل روٹی کی طرح طرح کی شکلیں اور ذاتے تھے۔ بلکہ ایک فٹ بال کے سائز کی گول بریڈ کا پیالہ سا بنا کر اس میں سوپ سرو کیا جاتا ہے۔ آپ سوپ کے ہمراہ اس روٹی پیالے کو بھی کھرچ کر کھاتے چلے جاتے ہیں۔ میں نے مشاہدہ کیا کہ ریستوران کی روشن کھڑکیوں کے پہلو میں متعدد ایسی نشیشیں ہیں جہاں دفتر کے دفتر کھلے ہیں۔ فاٹکیں اور لیپ ناپ کھلے ہیں۔ کتابیں کھلی ہیں اور متعدد خواتین اور حضرات نہایت یکسوئی سے یا تو کچھ لکھ رہے ہیں یا کچھ پڑھ رہے ہیں۔ میں نے یعنی سے پوچھا تو وہ کہنے لگیں "ابوس ریستوران" چیلیں میں یہ خصوصی سہولت ہے کہ کوئی بھی آئے، کافی کا ایک کپ خریدے اور بے شک سارا دن بیباں اس کے آرام دہ ماحول میں بیٹھا پڑھنا لکھتا رہتا ہے۔ اور کوئی بھی شخص اس سے یہ پوچھنے کا مجاز نہیں کہ آپ صرف ایک کپ کافی خرید کر پچھلے سات گھنٹوں سے بیباں بر اجانب کیوں ہیں۔ بلکہ ریستوران چیلیں اس بات پر فخر کرتی ہے کہ ان کے بیباں پڑھنے لکھنے والے لوگ آتے ہیں اور ان کا

ساد تھا ایسٹ ایشین ڈیپارٹمنٹ کا سربراہ ڈاکٹر فلاں ہوں۔ اردو کتابوں کی فہرست آپ اس کمپیوٹر سے لے لیجئے۔ انہوں نے ایک بیکار پڑے کمپیوٹر کی جانب اشارہ کیا اور پھر اپنے کمپیوٹر میں غرق ہونے کو تھے جب میں نے عرض کیا کہ آئی ایم سوری ڈاکٹر صاحب۔ میں کمپیوٹر آپ رہت نہیں کر سکتا کیا آپ اس سلسلے میں میرے مدودگار ثابت ہو سکتے ہیں۔ پلیز۔

ڈاکٹر نے مجھے عجیب سی نظروں سے دیکھا جیسے میں نے کہہ دیا ہو کہ سوری میں اپنی قمیں کے بہن بندیں کر سکتا یا پتوں کی زپ نہیں چڑھا سکتا لیکن میں کیا کر سکتا تھا کہ میرے بچے اتنے بے صبرے تھے کہ مجھے کمپیوٹر کچھ اس طرح سکھاتے تھے کہ ابا۔ یہ۔ اور یہ اب آن ہو گیا ہے۔ اب یہاں چلے جائے۔ یہ کھولنے۔ یہ بندیں دبا کر ای میں چیک کیجیے۔ اور ادھر سے دیب سائب کھول لیجیے اور پھر دہاں چلے جائے۔ اور مجھے حرام ہے جو کچھ بھی پلے پڑتا ہو کہ وہ یہ سب کچھ اتنی شنایی سے کرتے تھے کہ میرا زادہ ہن پیچھے رہ جاتا اور ان کی ماڈس پر رکھی اُنگلی کو سوس وور نکل جاتی تھی۔ بندیں میں ان کا کوئی دوش تھا کہ وہ اپنے عہد کی روشنی کی رفتار سے چلے جاتے تھے اور نہ میرا ہی پچھہ قصور تھا کہ میرا زادہ ہن ابھی تک ایک تانگے پر سوار ٹپ ٹپ کرنا چلتا جاتا تھا۔ تو میں نے اسے ایک کار لاحاصل سمجھ کر چھوڑ دیا۔

ڈاکٹر جب ایک طویل عرصہ مجھے عجیب سی نظروں سے دیکھتے دیکھتے بور ہو گئے تو مجھ پر ترس کھا کر نیوپارک پلک لاہری ری میں جتنا بھی اردو کتابیں موجود تھیں انہیں کمپیوٹر کی سکرین پر لے آئے۔ اور ان کی تعداد بہت قابل تھی۔ کچھ لفافت تھیں۔ کچھ نوں کشور کھنڈوا لے کی کتابیں تھیں اور وہ بھی غیر معروف۔ اسلام کے بارے میں کچھ کتابیں تھیں لیکن اردو ادب کے حوالے سے اردو کی کوئی کتاب دکھائی نہ دیتی تھی۔

میں نے ڈاکٹر صاحب سے شکایت کے لمحے میں سبب پوچھا تو وہ کہنے لگے۔ ”پورے امر یکی میں اس لاہری ری کی شناختیں موجود ہیں جہاں مقامی آبادی کے ذوق کے مطابق۔ ان کی زبانوں میں کتابیں موجود ہوتی ہیں۔ وہاں اردو کی کتابیں بھی یقیناً ہوں گی لیکن یہاں۔ بس بھی کچھ ہے۔“

مجھے کچھ رنج ہوا کہ یہاں دنیا کی دسویں بڑی لاہری ری میں علم کے اس معبد میں جس کے اندر داخل ہونے پر میری آنکھوں میں نہیں آگئی تھی وہاں اردو کی نمائندگی تجویز کے برابر

کر دیں گے لیکن ان لوگوں کی جان عذاب میں آ جاتی ہے۔ وہ رات تحقیق کریں گے۔ جو اے ملاش کریں گے۔ اپنے آپ کو ہلاکان کر لیں گے کہ اگر پروجیکٹ دیا گیا ہے تو یہ بے شک ثابت شدہ ہے لیکن ہم نے پھر سے ثابت کرنا ہے۔

میں یونہی کچھ مدت آنکھوں میں آئی ہوئی نی سنبھالتا علم کے اس عظیم۔ نیوپارک سنرل لاہری ری کے طول و عرض میں گھومتا رہا اور پھر قدرتی طور پر تھس ہوا کہ میں کھوج تو لگا اوس کی یہاں میری شفافت اور زبان کے کچھ آثار بھی ہیں یا نہیں اور وہ ساد تھا ایشین ڈیپارٹمنٹ میں ہی ہو سکتے تھے جو استفارہ کرنے پر معلوم ہوا کہ لاہری ری کی وسری منزل پر واقع ہے۔ اور یہ ایک نہایت گشیدہ اور خاموش سائنس تھا۔ کتابوں سے لمبڑا ایک مخصر کردہ تھا جہاں ایک بیز کے گرد چڑھ لوگ مطالعے میں ہوتے اور ان کے سامنے ڈیک پر نیلی شرٹ اور لین کے ڈھیلے سفید گرمائی نوٹ میں ملبوس ایک کلاس ٹھپر کی مانند بیٹھے ایک معنک بابا جی کران کے بال سراسر سفید تھے بلکہ بھویں بھی برف ہو رہی تھیں اور وہ ایک کمپیوٹر پر جھکے دین دنیا سے غافل تھے۔ میں اندر گیا تو نہ ان معنک بابا جی نے اور نہ ہی ایز کے گرد مطالعے میں صرف حضرات میں سے کسی ایک نے آنکھ اٹھا کر بھی دیکھا کہ کون آیا ہے۔ میں شیلفوں کے آگے اپنی ناک قریب کے ان میں لگی کتابوں پر آنکھیں رکھتا ان کے ہائل پر ہتھا خاموشی سے مرکtar رہا۔ اردو زبان کی ایک خیتمخت تھی تعدد جملوں میں۔ ایک انسانیکو پیدا یا آف اسلام تھی۔ ان کے علاوہ ہندی، مرائی، بنگالی اور دیگر ایشیائی زبانوں کی کتابوں کی قطاریں تھیں۔

معنک بابا جی اگر یہاں چودھری بنے بیٹھے تھے تو یقیناً اسی شبے سے متعلق تھے چنانچہ میں نے ان کے قریب ہو کر سرگوشی کی ”معاف کیجیے گا۔ میں پاکستان سے ہوں اور میری خواہش ہے کہ آپ کے شبے میں اردو زبان کی جو کتابیں ہیں انہیں دیکھوں۔ کیا آپ مدد کر سکتے ہیں؟“

معنک بابا جی کے کمپیوٹر سے اپنا سفید سراٹھا کر مجھے نہیں اپر چھٹ کی جانب دیکھا۔ یقیناً اس کے پلے نہیں پڑا تھا کہ میں کس زبان کی بات کر رہا ہوں چنانچہ میں نے پھر حسب سابق سرگوشی میں ذرا ٹھہر ٹھہر کر عرض کیا کہ۔ اردو۔ یا آرڈی یا۔ اردو زبان کی کتابیں۔

جب وہ بابا جھٹ سے نظریں پنچی کر کے میرے چہرے تک لائے، ہونٹ بھینچ کر مگر اے ”مجھے پتا ہے کہ۔ اردو۔ اور مجھے پتا ہونا چاہیے کہ میں نیوپارک پلک لاہری ری کے

”کیوں نہیں۔ کیوں نہیں“ اور پھر حیرت انگیز طور پر معنک بابا نے اس میں ”انشاء اللہ“ کا اضافہ کر دیا چنانچہ جواب میں میں نے بھی ایک پر جو ش ”انشاء اللہ“ کہہ کر ان سے ہاتھ ملاایا اور رخصت کی اجازت چاہی۔ جوانہوں نے بخوبی دے دی کیونکہ میں ان کا کافی وقت ضائع کر چکا تھا۔

آج جب میں نیویارک پلک لاہبری کے سامنے ایتادہ شیروں کے سفید مجسموں پر ایک نظر ڈالتا صدر دروازے کی جانب بڑھ رہا تھا تو عمارت کے ماتھے پر نیویارک کے تمبری ہواں میں سرسر اتا ہوا کپڑے کا ایک بہت بڑا بینزر دکھائی دیا تھا اور اس پر ایک باریش شخص کی ہمپیہ سرسراتے ہوئے بینزر کی وجہ سے یوں لگتی تھی جیسے اس کی داری میں کے بال بھی سرسر ا رہے ہوں۔ وہ ٹکلن سے ایک قدر تہذیب یا فتح قتاب یا زیادہ سے زیادہ ایک جنونی کوہ پینا لگتا تھا۔ پیغمبر پر جعل حروف میں لکھا تھا۔

”میں تھا رے ساتھ ہوں“۔ والک وہیت میں۔ لیوز آف گراس 2005-1855۔ اس امریکی شاعر کی زندگی اور شاعری کے حوالے سے اور اس کے شعری مجموعے ”لیوز آف گراس“ کی اشاعت کے ذریعہ سو برس گزرنے پر لاہبری کے اندر ایک خصوصی نمائش کا اہتمام کیا گیا تھا۔

مجھے انگریزی بلکہ یوں کہہ لیجیے یورپی زبانوں کی شاعری سے کچھ زیادہ لگاؤ نہیں ہے۔ یعنی مشرقي زبانوں کی شاعری کی نسبت۔ میں نے اپنی تھائیوں اور ادا سیوں کے بہت سارے لمحے شیئے کیلیں، باڑیں، پنکن، نیزوں، رابنوں اور دانتے وغیرہ کے ساتھ گزارے ہیں لیکن یہ کیا ہے کہ یہ لوگ میرے دل پر تو اڑ کرتے ہیں لیکن میری تھائیوں اور ادا سیوں میں شریک نہیں ہوتے۔ میرے بدن کا ایک حصہ نہیں بنتے۔ میں یہ دل سے یہ سمجھتا ہوں کہ شاعری صرف مشرق کے خیر میں ہی گندمی ہوئی ہے۔ امراء القیس، ابو نواس، سعدی، حافظ غالب، تیر، بمحضہ شاہ اور شاہ حسین کے خیر میں۔ ایک زمانہ تھا جب میں ہر ماہ پورے ایک سورہ پے کی کتابیں خریدتا تھا۔ اور انہیں بچ ک شور سے اٹھا کر گھر لانا مشکل ہو جاتا تھا کہ ایک سورہ پے میں اتنی دھیر ساری کتابیں آجائی تھیں۔ عام پتھر بک کی قیمت درود پے سے زائد نہیں ہوتی تھی۔ میرے پاس اب بھی میکمل نہنکن کی شائع کردہ مجلد ”وارا پینڈھیں“ ہے جس کی قیمت بائیس روپے ہے۔ چنانچہ جب میں بے دریغ کتابیں

تھیں۔ انگلینڈ، ڈنمارک، ناروے اور سویڈن وغیرہ میں اکثر لاہبری یوں میں اردو کی کتابیں میسر ہیں کیونکہ ان ملکوں میں بہت سے پاکستانی مقیم ہیں جو اردو کتابوں کی علاش میں رہتے ہیں۔ پاکستانی تو نیویارک میں بھی بہت ہیں تو پھر کیا وجہ ہے کہ اس لاہبری میں اردو کتابوں کا قحط ہے۔ یا تو یہ پاکستانی ادھر کا رخ نہیں کرتے اور یا پھر یہاں کی انتظامیہ بوجوہ اردو سے بے اعتمانی برتی ہے۔

میرے رنج کو محسوں کرتے ہوئے ڈاکٹرموسووف نے ذرا مخذلہ طلب لجھ میں کہا ”در اصل ہمارے اس شبجے میں ایک عرصے کے بعد تم ایسے شخص ہو جاؤ اے ہو اور اردو کی کتابوں کے بارے میں دریافت کیا ہے۔ ویسے تو دنیا کی ہر زبان اہم ہوتی ہے لیکن اردو۔“ جانے کیوں انہوں نے فخر ادھورا چھوڑ دیا اور پھر میرا حال احوال پوچھا کہ کیا نیویارک میں ہی رہتے ہو یا کسی اور ریاست میں مقیم ہو۔ تو میں نے انہیں بتایا کہ میں تو نیویارک میں صرف حال مقیم ہوں۔ پاکستان سے آیا ہوں۔ اور جوانہوں نے نہیں پوچھا تھا وہ خود سے بتا دیا کہ اردو زبان کا لکھنے والا ہوں۔ اور پھر خود ہی پیچکش کر دی کہ اگر پسند کریں تو اپنی ایک دو کتابیں آپ کی لاہبری کی نذر کر دوں۔ میرے احباب اور آشاخوپ جانتے ہیں کہ میں اپنی کتابیں کم، ہی نذر کیا کرتا ہوں کیونکہ کچی بات ہے میں انہیں خرید کر تقسیم کرنا افسوڑ نہیں کر سکتا۔ جیسے پکا سونے ایک مرتبہ کہا تھا کہ میرے گھر میں میری اپنی بنا بھی ہوئی تصویریں اس لیے نہیں ہیں اور میں انہیں خریدنا افسوڑ نہیں کر سکتا۔ ایسے میرے گھر میں بھی میری اپنی کتابیں کم ہی دکھائی رہتی ہیں۔ میرے ناشر سنگ میں چونکہ مجھے کتابوں کے عوض ایک ذر کثیر عطا کرتے ہیں تو وہ کیسے مجھے ایک ذریحہ کتابوں کا مفت عطا کر سکتے ہیں یا تو آپ رائٹلی دصول کرتے ہیں یا پھر بہت سی کتابیں۔ تو میں نے اگر دل کڑا کر کے اس منہج کا اکثر بابا ہی کو اپنی ایک دو کتابیں نذر کرنے کی پیچکش کی تھی تو اس پیچکش کے پس منظر میں ایک غرض ایک بہت بڑا لائق تھا۔ میری خواہش تھی کہ نیویارک لاہبری کے شیخوں میں جو لاکھوں کتابیں محفوظ ہیں ان میں میری چند کتابیں بھی شامل ہو جائیں، شاید اسی طور آئندہ زمانوں میں میری تحریر کے کچھ آثار پیچانے جائیں۔ بس بھی غرض تھی۔

”کیوں نہیں۔ کیوں نہیں“ باما منہج نے ہیک اتار کر مجھے چند ہیاتی ہوئی نظر دی سے دیکھا اور پھر یہیک ناک پر رکھی۔ ”یہ ایک اعزاز ہوگا۔ کیا آپ کے پاس کتابیں موجود ہیں؟“ ”نہیں۔ اگر آپ اجازت دیں تو میں کل آسکتا ہوں۔“

تم اس کی مالک بن جاؤ گی..  
اور ابھی تو لاکھوں سورج باتی ہیں..  
اگر تم آج کے دن اور رات میرے پاس نہ ہر جاؤ“

ایک شاندار حسن والا گھوڑا..  
آن چھوٹا اور میرے لمس کا جواب دینے والا  
سر بلند ما تھا اور کافی دل میان فاصلہ  
اعضاء لئے ہوئے اوزن اڑاک.. دم زمین پر دھول اڑاتی ہوئی..  
آنکھوں میں چمکتی ہوئی شرارت.. کان ت مجرک اور نفاست سے تراشے ہوئے..  
ایک شاندار حسن والا گھوڑا

سورج اور ستارے جو فضائی میں تیرتے ہیں  
زمیں ایک سبب کی شکل جس میں ہم رہتے ہیں  
ان کی حرکت.. سورج اور ستاروں کی.. کیسی شاندار ہے..

اے پیری روح.. اگر میں جسمیں سمجھ سکوں تو کہی طہانیت ہوگی..  
جانور اور سبزیاں.. اگر میں ان کو سمجھ سکوں تو کتنا مطمئن ہوں گا..  
زمیں اور ہوا کے قانون.. اگر میں ان کو جان لوں تو کتناطمینان ہوگا..  
میں اپنی طہانیت اور طمینان کی توجیہ نہیں کر سکتا.. اگرچہ یہ دہاں ہے..  
اور میں اپنی زندگی کی بھی توجیہ نہیں کر سکتا.. اگرچہ یہ بھی ہے..

میرا خیال ہے کہ بہادری کے تمام کارناوں نے..  
کھلی فضائی جنم لیا..  
اور تمام آزاد نظموں نے بھی..

خربیدا کرتا تھا تو اس ڈھیر میں ایک کتاب ”لیوز آف گراس“ بھی چلی آئی.. کیونکہ اس کا نام مجھے پرکشش لگا.. یہ مجموعہ ایک عرصے تک میرے بک شیلف میں دھول جمع کرتا رہا بیساں تک کہ اس کے سرورق پر گھاس کی جو پتیاں نقش تھیں وہ بھی اس دھول کے پردے میں چلی گئیں.. پھر کوئی ایک دن جب میرا بہت جی چاہا کچھ بھی پڑھنے کو.. اب تو یہ احساس ماند پڑتا جاتا ہے لیکن ایک زمانے میں مجھ پر کچھ ایسے لمحے آتے تھے جب مجھے ایک ہول سا مختا تھا.. با تاعدہ ایک طلب سی ہوتی تھی کسی بھی کتاب کو پڑھنے کی.. عجیب اشتغال سا یہدا ہو جاتا تھا ”یکدم“ کچھ پڑھنے کی ہوں بے اختیار کر دیتی تھی.. تو یہ ایک ایسا ہی دن تھا جب میرے سامنے ”لیوز آف گراس“ آگئی اور میں نے اس کی در حقیقتی شروع کر دی اور کیا ہوا کہ وہت میں کی شاعری ایک آئیوی نیل کی مانند میرے احساسات محبت تھی.. ادا کی منہ زور جذبات اور نارسانی کے گرد ہوئے ہوئے جو تیقینی چلی گئی.. تقریباً وہی کیفیت جو مجھ پر ایلیٹ کی ”ویسٹ لینڈ“ پڑھتے ہوئے طاری ہوتی تھی اور اس کی شاعری کی ایک کیفیت میں قید نہ تھی.. کبھی وہ مناظر فطرت کا پچاری ہو کر ان کی توصیف میں بھگن الائچا تھا.. اور کبھی اپنے اندر وون میں چلا جاتا ہے اور آپ کو اپنے ساتھ ایسے لے جاتا ہے کہ آپ بھی اپنے اندر وون میں چلتے جاتے ہیں.. اور کبھی وہ بہت ہی برہمنہ اور جذبات سے عاری ہو کر عامیانہ ہو جاتا ہے.. لیکن اس کے مصرعوں کی سب سے بڑی جادو گری یہ تھی کہ وہ آنکھیں رکھتے تھے اور مجھے دیکھتے تھے..

اور وہ آنکھیں میرے اندر اتر کر مجھے وہ سچھ دکھاتی تھیں.. جو میں نے بھی دیکھا نہ ہوتا تھا.. اس لمحہ موجود میں جب میں نیویارک کی روئیداد لانا ہو رہا تھا میں اپنی سلسلہ میں بیٹھا تحریر کر رہا ہوں تو میرے سامنے میز پر ”لیوز آف گراس“ کے اور ان کے سامنے انتخاب نہیں کرتا.. جیسے فال نکالنے ہیں بالکل دیے ہی اسے جہاں سے کھل جائے کھولاتا ہوں اور جو صفحہ بھی سامنے آ جاتا ہے اس پر درج مصرع برہا راست ترجمہ کرتا جاتا ہوں..

”تم آج کے دن اور رات میرے ہاں نہ ہر جاؤ تو..  
تم تمام نظموں کے آغاز کی مالک بن جاؤ گی  
اس دنیا اور سورج میں حصی بھی خوبصورتی ہے..

مجھے صرف وہ عورت یاد ہے جو جذبے کی شدت سے مجھ سے پٹ جایا کرتی تھی..

پھر ام آوارہ پھرتے تھے.. محبت کرتے تھے.. اور پھر جدا ہو جاتے تھے..

وہ میرا بازو تھام لیتی تھی.. تم نے اس شہر سے نہیں جانا..

میں اب بھی اس کی قربت محسوس کرتا ہوں..

خاموش ہونٹ جو ادائی میں لرزائی تھے ان کی ٹربت محسوس کرتا ہوں..

میں ایک مرتبہ ایک پُرہجوم شہر میں سے گزرا تھا..

والمکونوں کی زبانیں..

اے زبانِ قوم اُس دل کا حال بتاتی ہو..

جب کہ وہ دل خود بھی نہیں بتا سکتا

یہ اندریوں میں غرق رہنے والا دل جو..

اپنا حال خود نہیں جانتا..

والمکونوں کی زبانیں.. اس کا حال جانتی ہیں..

نیویارک پلک لاہبری ی کے گراڈنڈ فلور پر ایک مختصر کمرے میں ”لیوز آف گراس“ کی اشاعت کے ڈیزائنر اور سائزرنے پر وہٹ میں کے اعزاز میں ایک نمائش کا اہتمام تھا..

شم روشن کمرے کے باہر لاہبری ی کی ایک سیاہ فام خاتون ایک بلند سٹول پر مشکل بر اجمن چوکیداری کے فرائض سر انجام دے رہی تھی اور قلعی طور پر ایک دوستانتا ثہرے پر نہ رکھتی تھی.. چنانچہ میں نے از راہ احتیاط برصد ادب اس سے پوچھا.. کیا وہٹ میں کی نمائش اس کمرے میں ہے؟

”کیا تم نے صدر دروازے پر آؤں اس بینر نہیں پڑھا.. ہاں نہیں پڑھے..“

”تو کیا میں اندر جا سکتا ہوں؟“ یہ بھی پوچھ لینا میں نے بہتر جانا..

”اگر قم چاہو تو..“

یہ نمائش کرہ نہایت دھمکی روشنی میں ایک عجیب سی قدامت بھری اوایسی میں ڈوبا ہوا تھا جیسے آج تک ہاں کوئی بھی نہیں آیا تھا.. دیواروں پر.. شوکسوں میں.. والٹ وہٹ میں کی زندگی اور شاعری حنوٹ تھی.. تصویریں مناظر متعددے اس کے ہاتھ کی لکھی ہوئی اور ترمیم شدہ نظریں.. ”لیوز آف گراس“ کے پہلے ایڈیشن اور اس کا اوریجنل مسودہ اور اس میں قلعہ و برجی کے نشان پولیین سروں کی بنائی ہوئی اس کی لازوال تصویری.. ایک پورٹریٹ.. جس میں وہ ایک پیارا اور محبت کرنے کے لائق بوزھا تھا.. نورانی داڑھی ہاں بھی سفید اور ہنوزوں پر بھی برف سفیدی..

یہ بھی ایک اتفاق تھا کہ میں اس کمرے میں جتنا عرصہ ہا.. والٹ وہٹ میں کے ساتھ تباراہ.. اور کوئی نہ آیا نہ گیا.. البتہ وہ سیاہ فام خاتون کبھی بکھار جماں کر لیتی کہ یہ ایشیائی

والٹ وہٹ میں نے کیا آپ یقین کریں گے کہ ایک نظم خصوصی طور پر میرے لیے لکھی تھی.. اگرچہ اس سے پیشتر غالب اور بلکھ شاہ بھی میرے لیے غزلیں اور کافیاں.. صرف میرے لیے لکھے تھے لیکن وہ تو میرے اپنے تھے.. میری رُگ رُگ سے واقف تھے لیکن وہٹ میں سے مجھ سے ثقافتی اور جغرافیائی دوری کے باوجود میرے لیے ایک نظم بھی جس کا عنوان ہے ”میں ایک پُرہجوم شہر میں گزرا..“

”میں ایک مرتبہ ایک پُرہجوم شہر میں سے گزرا تھا..“

اپنی یادداشت پر نقش کرتا اس کا طرز تعمیر زر موسم و روزیات اور مخفیں..

تاک.. مستقبل میں ان کا حوالہ دے سکوں..

لیکن اب.. اس شہر کی یادداشت میں اور پچھے باقی نہیں ہے..

سوائے ایک عورت کے..

ایک عورت.. جو مجھے اس شہر میں سر راہ لیتھی اور..

اس نے مجھے روک لیا تھا..

کیونکہ.. وہ مجھ سے محبت کرتی تھی..

ہر دن جو دن تھا.. اور ہر رات جو رات تھی.. ہم دونوں ایک دوسرے کے ساتھ تھے..

اس کے سواتو سب کچھ ایک عرصے سے بھول چکا ہوں..

سنجالا۔ آج بچھے شاہزاد ارشاد کے ہاتھ کا لکھا ہوا ایک درق بھی موجود نہیں ہے۔ اور یہ تو دور کی بات ہے۔ میری یہ شدید خواہش ہے کہ میں بیدی بلوٹ سکگے، منٹو عزیز احمد م راشد یا مجید احمد کے ہاتھوں کی لکھی ہوئی کوئی تحریر دیکھ سکوں اور وہ دیکھنے کو نہیں ملتی۔ یہاں تک کہ علامہ اقبال کے کتنے متودے اور بچھل حالت میں محفوظ ہیں اور کہاں ہیں۔ چلے آج تک ہم کو تھی کرتے رہے ہیں تواب زر اخیال کر لیں اور فیضِ ندم، قراۃ الحسن حیدر مشاق احمد یوسفی، منیر نیازی کے علاوہ بہت سے دسردیں کوئی محفوظ کر لیں۔

بہت عرصہ پیشتر ہمارے درویش دانشور اور سیاح حکیم محمد سعید نے ادیبوں کے اور بچھل متودے محفوظ کر لینے کی تاریخی اہمیت کا احساس کیا اور شاعروں اور ادیبوں سے ذاتی طور پر درخواست کی کہ وہ اپنی شائع شدہ کتابوں کے متودے کوڑے میں بچھننے کی بجائے انہیں روانہ کر دیں تاکہ وہ انہیں آئندہ زمانوں کے لیے محفوظ کر لیں۔ اگرچہ میں کسی شاعر میں نہ آتا تھا جن میں نے بھی اپنے ناول ”فاختہ“ کا متودہ انہیں روانہ کر دیا۔ پھر جانے کیا ہوا۔ کہ یہ ہم سرداخانے میں چلی گئی اور اس کے ساتھ وہ تمام تمودے جو انہیں بھیجے گئے۔

دیے تو ہم اپنے ادیبوں اور شاعروں کوئی سنجال کرنیں رکھتے تو ان کے ہاتھ کی لکھی ہوئی تحریریں کہاں سنجالیں گے۔ کیا آئندہ نسلوں کے لیے یہ ایک پرسرت تجوہ نہ ہو گا کہ ان کی آنکھوں کے سامنے بیدی کی ”ایک چادر میلی ہی۔“ منٹو کا ”لوہ بیک سگھے“ اشراق احمد کا ”گڈریا۔“ احمد ندیم قاسمی کا ”گندھاسا۔“ انتظار حسین کا ”آخری آدمی۔“ عبداللہ حسین کا ”اداں نسلیں۔“ اور یعنی آپ کا ”آگ کار دیا۔“ کے اور بچھل متودے ہوں!

اس درشت پھرے والی سیاہ فام چوکیدار نے کچھ دریتو کرنے کے اندر جھاک جھاک کر میری حرکات پر کڑی نظر رکھی کہ کہیں یہ شخص ان نا در تصویریوں اور متودوں کو لے کر چھپت نہ ہو جائے اور پھر میر اپنا ہاک اور سرخوشی دیکھ کر اسے میری شرافت کا کچھ یقین ہوا اور وہ شاید سگریٹ پینے۔ برگ کھانے یا یہر کا ایک گھونٹ بھرنے کے لیے چلی گئی تو اس دروان میں اور والٹ دھٹ میں دلتی چوارہ گئے۔

اب اگر ہم دونوں تنباختے تو میں اس سے گلے ٹکوئے کر سکتا تھا۔ پوچھ سکتا تھا کہ تمہیں کیسے معلوم ہو گیا کہ میں کچھ ایک پر جو موں شہر میں سے گزار تھا۔

خدود خال والا شخص کہیں کوئی تحریر کاری تو نہیں کر رہا۔ ایک شوکیس میں جیجز جو اس کے ”پیلس“ کے کچھ اور اراق نشان زدہ تھے جن میں جو اس کا ایک کردار ”پوز آف گراس“ کے صراغوں کا خال دیتا ہے۔ جب آپ یورپی موسیقاروں مصوروں اور ادیبوں کی حیات کی درق گردانی کرتے ہیں تو عام طور پر وہاں ہونہا رہوا کے چکنے چکنے پات ہوتے ہیں اور اوائل عمری میں ہی ان کے رہ جان کا علم ہو جاتا ہے۔ جب کہ امریکی تخلیق کاروں کی ابتدائی زندگی میں کچھ سراغ غمیں مٹا کر مستقبل میں یہ کدھر کارخ کر لیں گے۔ شاید وہ ایک طے شدہ منصوبے کے تحت زندگی ببرنیں کرتے... جو جی میں آئے کرتے رہتے ہیں۔ اور بالآخر کسی موڑ پر ان کے اندر تخلیق کی ایک چنگاری نو دینے لگتی ہے اور وہ اس جانب راغب ہو کر اسے ایک الاؤ کی صورت روشن کر لیتے ہیں۔

والٹ وہٹ میں کچھ زیادہ پڑھا کھانہ تھا۔ اس کی پڑھائی کی عمر چھ برس سے زیادہ نہ تھی۔ پہلے ایک چھاپے خانے میں کام کرتا رہا۔ پھر طرح طرح کی عام مزدوریاں کرتا رہا۔ پھر ایک اخبار میں ملازم ہو کر چھوٹے موٹے مضامین لکھتا رہا۔ اور اس کی ان تحریریوں میں یہ شاید بھی نہیں ہوتا تھا کہ یہ شخص کہی۔ ”پوز آف گراس“ کا شاعر بھی ہو سکتا ہے کہ اس کی وہ تحریریں بہت ہی سطحی اور عامیانہ تھیں۔

چھتیس برس کی عمر میں اس نے پہلی بار ”پوز آف گراس“ لکھی۔ جس کے بارے میں کہا گیا کہ اس میں تھوف، جنس، مناظر اور سیاسی شعور لکھا ہو گئے ہیں۔ اس شعری مجموعے سے اس کی نا آسودگی کا یہ حال تھا کہ وہ پوری زندگی اس کی کتر و بیوں میں مشغول رہا۔ کچھ نظمیں حذف کر دیتا کچھ اور شامل کر دیتا پھر بھی اس کی تسلی نہ ہوتی۔ اور بالآخر 1892ء میں جب وہ فوت ہوا تو ”لیوز“ کی موجودہ صورت شکل میں آئی اور اس میں پہلے اور ابتدائی ایڈیشن کی نسبت نظمیوں کی تعداد چار گناہی...۔

”تمام چائیاں۔ تمام اشیاء میں منتظر رہتی ہیں۔“

اس نماش میں وہٹ میں کے ہاتھوں کے ہاتھوں کے لکھے ہوئے اور بچھل متودے دیکھ کر مجھے وہی خیال آیا جو اکثر آتا رہتا ہے۔ یورپ اور امریکہ نے اپنے عظیم ادیبوں اور شاعروں کے اور بچھل متودے سنجال رکھے ہیں یہاں تک کہ فلورنس میں آپ دانتے کے ”ڈیوائی کامیڈی“ کے اور اراق جیسے انہیں دانتے نے اپنے قلم سے تحریر کیا۔ دیکھ کر مجھے ہیں۔ لیکن ہم نے کچھ بھی نہیں

اور مجھے اس شہر کی ایک رات میں سراہ ایک عورت ملی تھی..

اور اس نے مجھے روک لیا تھا اور مجھے سے محبت کی تھی..

اور تم کیسے جان گئے کہ میں اب بھی اس کی قربت محسوس کرتا ہوں..

تم کیسے جان گئے.. اگر جان ہی گئے تھے تو چپ رہتے..

میرا اندر کیوں مشتہر کر دیا..

میں اسے ایک راز ہی رکھنا چاہتا تھا..

اور وہ عورت بھی..

تم نے ہم دونوں کو بدنام کر دیا..

میں ایک مرتبہ ایک پرہنوم شہر میں سے گزر رہتا..

لیکن اب.. اس شہر کی یادداشت میں اور کچھ باتی نہیں..

سوائے ایک عورت کے..



## ”ن-م-دانش چا سنٹا ون میں“

”ابا آج آپ کہاں جا رہے ہیں؟“ سلووق مسلسل پہن میں آ جا رہا تھا۔ کبھی آ میٹ لارہا تھا اور کبھی گرم گرم نوٹ اور اس کے ساتھ چائے بنانے کی کوشش بھی کر رہا تھا۔ اسے یونیورسٹی پہنچنا تھا۔

”میرا خیال ہے کہ آج میں برنس کا چڑیا گمراہ دیکھوں گا۔“

”چڑیا گمراہ؟“

”ہاں۔“

”ابا۔ آپ نیویارک میں ہیں۔ اور آپ.. حد ہے.. چڑیا گمراہ دیکھنے جا رہے ہیں۔“

”ہاں بیٹا۔ میں نے ساہے کہ دہاں ایک پانڈا بھی ہے.. اور میں نے آج تک پانڈا نہیں دیکھا۔ یہاں تک کہ جب میں گیا تو دہاں بھی خالموں نے مجھے پانڈا نہیں دکھایا۔ تو میری زندگی کسی ادھوری رہے گی اگر میں کم از کم ایک پانڈا نہ کیہ لوں تو۔“

”ابوکل شام تو آپ کہہ رہے تھے کہ آپ نے نیویارک پلک لاہری ری کے کسی ڈاکٹر صاحب سے وعدہ کیا تھا کہ آپ آج انہیں اپنی چند کتابیں لاہری ری کے لیے پیش کریں گے تو دہاں نہیں جانا۔“

چیز بات ہے میں مغلنگ بابا کو بالکل بھول گیا تھا اور ایک پانڈے کو یاد رکھا تھا..

”جانا تو ہے..“ میں کچھ شرمندگی سے دوچار ہوا ”کل چلا جاؤں گا۔“

”نہیں.. آپ آج پانڈے کو ترک کیجیے اور اپنی کتابیں ان ڈاکٹر صاحب کی خدمت میں پیش کر آئیے.. مجھے فخر ہو گا کہ میرے ابوکی چند کتابیں نیویارک پلک لاہری ری میں ہیں۔“

تو میں نے بھی سوالیہ انداز میں کہا ”تو کیوں نہیں؟“

مجھے اب یہ خیال آیا کہ دراصل مردقت کے مارے انکار نہیں کر رہے انہوں نے مجھے

پہچانا نہیں تو میں نے ایک مرتبہ پھر تعارف کروانے کی سعی کی تو جی میں بول اٹھے ”ہاں ہاں۔

مسانسر سین مڑا۔“ تو میں نے خوش ہو کر سر ہلا کیا کہ بھی وہی۔

اس پر پھر کہنے لگے ”کیوں نہیں؟“

میں نے زخمی ہو کر کہا۔ تو کیوں نہیں۔ تو ان کا جواب آیا۔ جی!

اس پر ظاہر ہے سر پئنے کوئی چاہا اور وہ بھی اپنی ہی کتابوں سے۔ اور میں خفیف ساختا

ہو گیا۔ شاید انہیں میری خلائق کا احساس ہو گیا تو پہلی بار ایک مکمل فقرہ بولے ”کتابیں؟۔ یہاں

نہیں۔ میرے ذاتی دفتر میں آئیے۔ یہاں تو نہیں“ اور چل پڑے۔

اور میں اپنے تیوں اعمال نامے اخھائے ان کے پیچھے پیچھے۔ ان کے دفتر میں قدیم

فرنچیپ اور کتابوں کی خوشگوار ہمہ کٹھری ہوتی تھی۔ انہوں نے مجھے پہنچنے کے لیے نہیں کہا۔ تاکی کی گرد

درست کر کے گلے میں ذاتی نیویارک پلک لابریری کے شناختی کارڈ کو نمایاں کر کے نمائش سا

کھانے اور کہنے لگے ”اب غذایت کیجیے اپنی تصانیف۔ ہاں لابریری کے ریڈنگ روم میں تو

کتاب ایسے مقدس تھے کہ تیوں نہیں کیا جا سکتا تھا۔ اس کے لیے تو باقاعدہ تقریب ہوئی چاہیے۔“

تو گویا یہ ایک تقریب ہو رہی تھی جس میں صرف میں اور ڈاکٹر صاحب شرکت کر رہے

تھے۔ لابریری کے ایک ہمکار نے از راہ کرم اس پر ہجوم تقریب کی ایک دو صادر بھی اتنا دیں۔

میں نے انہیں اپنے تین ناول ”بہاؤ؟“ راکھ، ”وز قربت مرگ میں محبت“ پیش کیے جو کسی حد تک

ایک ٹریالوچی قرار دیئے جاسکتے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب کی فرمائش پر میں نے تیوں ناولوں کے

مرکزی خیال کے بارے میں کچھ لفتگوکی۔ میں نے رخصت چاہنے سے پیشتر پیشکش کی کہ اگر وہ

مناسب سمجھیں تو میں ان ناولوں کے نام انگریزی میں تحریر کر دوں تاکہ انہیں لابریری کی نہرست

میں شامل کرنے میں دلت نہ ہو تو کہنے لگے ”تاڑ صاحب آپ کو یہ تکلف کرنے کی ضرورت نہیں

کیونکہ ہمارے بارے باتیں میں دوبار ایک اردو جانے والے آتے ہیں جو فہرست تیار کرنے میں ماہر

تھیں۔ یہ اُن کا کام ہے۔“

ڈاکٹر صاحب نے میرا اور میں نے اُن کا شکر یہ ادا کیا۔ البتہ انہوں نے مجھے کافی

سلجوں مجھے بہت سارا ناشنڈ کروا کے کچھ فائلیں اور کتاب میں سنبھالا تھا رخصت ہو گیا۔

متینگ بابا اپنی نشست پر موجود تھا۔

وہاں۔ ایک ہندوستانی یا اسری لکھن و کھانی دیتی ایک گھر بلوی اماں بر جان حیس۔ لگتا تھا کہ وہ ابھی باور پی خانے میں وال بھار کر لگی ہیں۔ میرے استفسار پر انہوں نے بے رفی سے اطلاع کی کہ ڈاکٹر صاحب لجخ کے لیے گئے ہیں اور پورے دو بجے واپس آئیں گے۔ مجھے کچھ انتظار کرنا تھا۔ وقت گزارنا تھا۔ پورے کمرے کا احاطہ کرتی میز کے گرد وہ میں حضرات کتابوں پر جھکے گا۔ میں نے شیف سے ”ہندوستانی ادب کی تاریخ“ نامی ایک کتاب کی پہلی جلد نکالی اور اس کی ورق گردانی کرنے لگا۔ ہندوستان کی ورجنوں زبانوں کے سینکڑوں اور بیوں کے تفصیلی تذکرے درج تھے۔ ان کی ذاتی زندگی، تصانیف اور ان پر تقدیمی آراء کے تذکرے۔ میں نے ان میں سے بیدی صاحب کو تلاش کر لیا اور اپنے اس پسندیدہ تشنگار کے ساتھ چند لمحے بر کیے۔ پھر یونہی ”م“ کی پی دیکھ رہا تھا۔ یونہی تو نہیں اس موبہوم آس میں کہ شاید اس میں میرا نام بھی ہو تو منٹو صاحب نہ دو اور ہو گئے۔ ان کے بارے میں مضمون پڑھ کر احساس ہوا کہ ہر مصنف کے بارے میں کتنی مفصل حقیقیں کی گئی ہے۔

اُدھر گھڑی کی سوئی سرک کر دو کے ہندے سے پر آئی اور ابھی سانس بھی لینے نہیں پائی تھی کہ ڈاکٹر صاحب ”بیلیا آنجل“ کے وقت کے پابند پروفیسر کی مانند کرے میں نازل ہو گئے۔ میں نے سلام و عاکے بعد اپنی تین کتابیں ان کے سامنے رکھیں اور کہا کہ جناب میں حسب انشاء اللہ بیان گیا ہوں۔ براہ کرم انہیں وصول کیجیے اور مجھے اجازت دیجیے۔ وہ نہایت کم گواردھی سے شفعت تھے۔ شاید ذرا سست بھی واقع ہوئے تھے کہ کل والے لباس میں ہی تھے۔ ان سے جب میں نے کتابیں وصول کرنے کی درخواست کی تو کہنے لگے ”بی۔ بی۔“

میں نے کہا ”بی۔ بی۔“

تو انہوں نے مسکراتے ہوئے جواب دیا ”بی۔ بی۔“

میں نے سوچا شاید قدرے بھرے ہیں اور سن نہیں پائے تو میں نے پھر مدعا بیان کیا۔

تو کہنے لگے ”کیوں نہیں؟“

متقابلہ ہورہا تھا جس میں ملک بھر کے کالجوں کے طبلاء حصہ لے رہے تھے۔ میں شاید اس مقابلے کے نجح حضرات میں شامل تھا ایک سامع تھا کچھ یاد نہیں تو ایک مکرانی نسل کا نوجوان ایک پاؤں پر بو جھوڑا تھا۔ قدرے مشکل سے چلا آیا امک کے سامنے کھڑا ہوا اور اپنے فلسفیانہ دلائل سے حذب مخالف کو ملیا میٹ کر دیا۔ اور دلائل بھی اتنے وزنی کہ سامعین بھی ان کے تسلی ودب گئے۔ تقریری مقابلے میں اتیازی حیثیت حاصل کرنے کے بعد وہ سید ہمیرے پاس آیا اور سوائے پاؤں چھونے کے ہر قسم کی عقیدت کا اظہار کیا۔ بیکان۔ م۔ داش تھا۔

تب طالب علم تھا پھر کراچی کے ایک کالج میں پکھر ہو گیا۔ ایک مکرانی سیاہ فام فلسفی اور شاعر۔ اور اس کی بیوی شدید قسم کی اروہ پہنچ۔ جس کا شین قاف جیئنہ نہیں دیتا تھا۔ شفاقتی حوالے سے بکر خالف ستون میں واقع لیکن محبت ایسے مجزے ہی تو دکھاتی ہے۔ وہ جب بھی لا ہور آتا تو مجھ سے ملاقات کے لیے ضرور آتا۔ پھر وہ گم ہو گیا۔ مجھے کچھ خبر نہ تھی کہ وہ کہاں ہے۔ مجھے تشوشیں بھی ہوتی کہ وہ ان لوگوں میں سے تھا جنہیں حکومتیں اور حساس ادارے برداشت نہیں کر سکتے۔

بیویارک میں شوکت بھی نے کچھ ادیب دوستوں سے ملاقات کے بہانے میرے میلے ایک تقریب کا اہتمام کیا۔ اور میرے میلے یہ ایک خوشنگوار حیرت تھی کہ کینیڈا کی سرحد کے قریب مقام ایک شناسا جوز اور نیلوفر عباری خصوصی طور پر مجھ سے ملاقات کی خاطر ایک طویل سفر طے کر کے بیویارک آئے تھے۔ دیے اس شام میں جتنے بھی حاضرین تھے اور وہ سو کے لگ بھگ تو ہوں گے وہ قطعی طور پر نہیں جانتے تھے کہ اس نیلوفر کا شوخ اور نیکین حسن ایک زمانے میں حسینہ معین کے ذرا موں میں کیسی وہو میں مچایا کرتا تھا۔ وہ حسینہ کی چیخیں اور قدرے بد تیز لڑکی کا اولین روپ تھی۔ اور اس کا باقونی میاں تمر۔ کم سے کم دقت میں زیادہ سفر نامے لکھنے والا ایک درلدر یکارڈ ہولڈر ہے۔ ووچاروں میں ایک کتاب لکھنے والائی قریب مجھے نہایت فخر سے بتاتا ہے کہ تاریخ صاحب آپ تو سفر نام لکھتے ہوئے ایک دوسری لگا دیتے ہیں۔ میں پہلی بار جب امریکہ اور کینیڈا آیا تھا تو اپنی کے جہاز میں سوار ہونے سے پیشتر اپنے سفر نامے کا مستودہ ناشر کو بھجوادیا تھا۔ تقریبینا میرے میلے ایک عبرت کا مquam تھا۔

اس دوران تقریب کے میربان نے میرے بارے میں چند کلمات کہنے کے لیے ایک مقرر کو سچ پر دعوت دی تو کیا دیکھتا ہوں کہ میں برس پیشتر کا لامہ ہوں۔ نیشنل سٹریٹ بے اور ایک سیاہ فام

اور بسکشوں بلکہ کوئی بھی پیچکش کی جسے اگر میں قبول کر لیتا تو انہیں بے حد قلق ہوتا کہ یوں ان کے کام کا حرج ہوتا۔ انہوں نے مجھے کچھ دیر ٹھہر جانے کو بھی کہا اور اگر میں ٹھہر جاتا تو انہیں مزید قلق ہوتا۔

لامبریری سے باہر آنے سے پیشتر میں اس یونانی طرز کے پر شکوہ معبد کی راہ پر اریوں میں کچھ دیر چلا۔ اور دہاں چلتے۔ خاموشی سے چلتے پیاسے لوگوں کی موجودگی کو محض کیا جو کتابوں کے چشموں سے اپنی پیاس بچانے آئے تھے۔ میرے نزدیک یہی بزرگ زیدہ لوگ تھے۔ کتابوں کے شیلفوں کی طویل قطاروں کے درمیان۔ کچھ دیر چلا۔ میں جہاں کہیں رُک کر کتاب کا عنوان پڑھتا تو پہلی بار آگاہ ہوتا کہ اس نام کی بھی کوئی کتاب ہے جو پڑھنے کے لائق تھی۔ اور میں نے نہیں پڑھی۔ مرکزی ہاں کی بلند آسمانی چھٹت تلنے ان ہزاروں لوگوں کو دیکھا، پھر سے دیکھا جو کتابوں میں اپنے آپ کو گم کر چکے تھے۔ اور میں کل کی نسبت آج قدرے پر غیر طمانیت میں چلا کہ اس معبد میں محفوظ لاکھوں کتابوں میں سے تمیں ایسی بیس جو میری لکھی ہوئی ہیں۔ اگرچہ میں خوب جانتا تھا کہ وہ سیرت پر دہاں موجود نہیں۔ اگر کوئی بھی مجھ سے بڑھ کر ناکارہ مصنف اپنی کتابوں کی پیچکش کرتا تو معنک باباڈا کنز نے انکار تو نہیں کرنا تھا۔ لیکن اس کے باوجود مجھے محض ہوا کہ چھٹت سے لشکنہ ورجنوں فانوسوں کی روشنی میں پکھا روشنی میری بھی ہے۔ بے حد بے حیثیت چند لمحوں کے بعد بجھ جانے والے تین دیے میرے بھی ہیں۔

لامبریری کے باہر وہی زرد شیطان کا شہر پہنکا رہا تھا۔ دولت کی ہوں کا شہر۔ لیکن مجھے گورکی سے یہاں تھوڑا اس اخلاف تھا کہ یہ شہر صرف زرد شیطان کا ہی نہیں علم کے شہری فرشتوں کا شہر بھی ہے۔

اور باہر۔ م۔ داش میر انتظار تھا۔

وہ یعنی منتظر نہ تھا، میری اور اس کی ملاقات بیویارک پیلک لامبریری کے باہر جو دو سفید پتھر لیے شیر ایتادہ تھاں میں سے جو شیر با میں جانب دھاڑتا تھا اس کے سامنے میں طے پاچکی تھی۔

اور یہ۔ م۔ کون تھا۔ جو راشدنیں تھا۔ داش تھا؟

تقریباً تیس برس پیشتر کا قصد ہے کہ لاہور کے نیشنل سٹریٹ میں ایک آل پاکستان تقریری

اور تجویز ہے سر سے گز رجاتے تھے اور میں ہوں ہاں کرتا رہ جاتا تھا۔ اب ایک اور سانچہ ہو گیا کہ رہا چلتے پاکستانی رکھائی دیتے وہ حضرات نے نیویارک پلک لابریری کے باہمیں جانب کے دھاڑتے شیر کے قریب مجھے داش سے باتمیں کرتے ہوئے دیکھا۔ پہچانا اور لپٹتے ہوئے میری جانب چلے آئے۔ اور تارڑ صاحب آپ یہاں کے پر سرت جذبات نچادر کرتے ہوئے مجھ سے بغلگیر ہو گئے۔ وہ دونوں آرڈیننڈ میں مقیم پاکستانی ڈاکٹر تھے۔ امریکہ کی کسی ریاست میں کسی بین الاقوامی میڈیکل کالج فرنز میں شرکت کے لیے آئے تھے اور نیویارک یا تراکے لیے ایک دورہ کے لیے چلے آئے تھے۔ ان میں سے ایک تکونی داڑھی والے تھے اور ان کی داڑھی سفید ہونے کو تھی۔ وہ اپنے ڈاکٹر تھے جن کے طبع تحقیق کے مضامین بین الاقوامی جرائد میں جگہ پاتے تھے تو انہوں نے چھوٹتے ہی محبت کا اظہار کچھ یوں کیا کہ تارڑ صاحب میں تو بچپن سے ہی آپ کی تحریریں پڑھتا آیا ہوں۔ یہ مجھے بہت ہی بر راگا۔

تب۔ اُن زمانوں میں میری سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ آخر میڈیم نور جہاں ہمیشہ اس نظرے پر کوئی بھڑک جاتی ہے کہ میڈیم میں تو بچپن سے ہی آپ کو ملتا آیا ہوں۔ ایک مرتبہ جیلہ ہائی کی ایک دعوت میں بیرونیوں پر سے اترے صالح الدین محمود نے کھانس کا سپنے آگے اترتی نور جہاں سے کہا تھا کہ میڈیم۔ ہم تو بچپن سے ہی آپ کو سنتے آئے ہیں۔ اب صالح الدین محمود بھی خاصے اوہیز مرتع تھے تو میڈیم نے پلک کر کہا ”اچھاتے تھی تے مجھنے کا کے او۔“

اور ان زمانوں میں یہ سب کچھ میری سمجھ میں آرہا تھا۔ نوجوانوں کی تخریز ہے لیکن جب ایک سفیدریش بابا ہی عقیدت کا اظہار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ تارڑ صاحب۔

بہرحال ان ڈاکٹر صاحب نے میری آج سے میں برس پیشتر کی تحریریں تھیں وہ حفظ کر کر تھیں اور اس کے بعد وہ آرڈینڈ چلے گئے۔

آن کی آمد کے باعث ہم پھر سے ان آہنی کریبوں پر بر ارجمند ہو گئے، میں نے داش کا تعارف کروایا اور اس کے بعد چراغوں میں روشنی نہ رہی۔ ڈاکٹر اور داش سر جوڑ کر جانے کے لئے فلسفیانہ جہاں میں ڈوب گئے۔ اور میں ان کے ساتھ نہیں ڈوب سکتا تھا صرف ڈیکیاں لگا سکتا تھا کہ ان کی گفتگو کے پیشتر حوالے میرے پلے نہیں پڑتے تھے۔ خدا خدا کر کے وہ دونوں ڈاکٹر رخصت ہوئے اور میری عزتِ نفس پکھ جمال ہوئی۔

مکرانی قدرے لگڑا تھا ہوا چلا آرہا ہے۔ ایک لارڈ بائز چلا آرہا ہے۔ صرف ایک فرق کے ساتھ کاس کے سر کے بال جو غائب ہو چکے ہیں اب اس کی فرخی کٹ داڑھی میں نمودار ہو رہے ہیں۔ اور مجھے گمان بھی نہ تھا کہ داش نیویارک میں ہو سکتا ہے اور اگر ہو سکتا ہے تو آج اس محفل میں بھی ہو سکتا ہے۔ میں سرت سے بھر گیا اور شیخ سے اڑ کر اسے گلے لگایا۔

نیویارک پلک لابریری کے باہر جو دس فید پھر لیے شیر ایتادہ تھے ان میں سے جو شیر بائیں جانب دھاڑتا تھا اس کے سامنے میں ایک آہنی کری پر منتظر۔ م۔ داش تھا۔ ایک داکٹر سنک اُس کی گود میں تھی۔

ایک ہدم دیریں سے نیویارک میں ملنا کیسا بھلا لگا اب اس کا کیا بیان ہو۔

وہ چھڑی کا سہارا لے کر اٹھا ”کہاں جلیں تارڑ صاحب؟“

”تم کیسے چلو گے؟“

”میں اب بہت بہتر چل سکتا ہوں۔ خاصا جل سکتا ہوں۔ دیکھئے“ اس نے اپناراہیاں پاؤں آگے کیا جو اس کی نیم معدود ری کا باعث تھا۔ ”پیش بول۔ میرے ناپ کے مطابق خصوصی طور پر ایک بین الاقوامی ادارے نے صرف میرے لیے تیار کیا ہے۔ اس کے طفیل مجھے چلنے میں آسانی ہو گئی ہے۔ اور یہ بہت مہنگا ہے لیکن میرے لیے نہیں، امریکی حکومت کے لیے یہ۔“ وہ مسکرانے لگا ”میں داشی یہاں ایک پیشل پرسن ہوں۔ نیرا دھیان رکھا جاتا ہے۔ آپ بتائیں کہ ہر چنان ہے؟“

”کہیں بھی۔ مقصد تو تم سے ملاقات ہے اور باتمیں کرنا۔“

”اگر اس مقصد میں کچھ مقصدیت بھی پیدا کر لی جائے اور آپ نیویارک کا کوئی حصہ دیکھ لیں تو کیا حرج ہے؟“

میں نے ذہن میں کچھ حساب کتاب کیا کہ کیا دیکھ چکا ہوں اور کیا دیکھا باتی رہ گیا ہے۔ ”نیویارک کے چاننا تاؤن کی بہت شہرت منی ہے۔ ہر دوسری فلم میں اسے دیکھا ہے تو اسے دیکھ لیں۔“

”ہاں۔ اس شرط پر کہاں دروازہ ہم باتمیں کرتے رہیں۔“

”داش، گفتگو کا شوقیں تھا۔ رسیا تھا۔ لیکن میرے لیے مصیبت یہ تھی کہ تاریخ، فلسفہ، عمرانیات اور تفہیمات وغیرہ میں اس کا مطالعہ اتنا دفعہ تھا کہ اس کی پیشتر باتمیں، کتابوں کے حوالے

کھڑی رہتی ہیں؟“

”نہیں.. سارا دن تو نہیں.. ہم ملازمت پیشہ خاتمن ہیں.. ہم میں سے تین گھر بڑے خواتین بھی ہیں.. تو پانچ بجے جب ہم ففتر سے فارغ ہوتی ہیں تو اپنے معمول کے لباس تبدیل کر کے سو گواری کے لبادے زیب تن کر کے یہاں آ کر کھڑی ہو جاتی ہیں.. اور تقریباً دو گھنٹے یہاں کھڑے ہو کر شام کے وقت اپنے گھروں کو لوٹ جاتی ہیں..“

”اور آپ کب تک اس معمول پر عمل کرتی رہیں گی؟“

”جب تک کہ تمام جنگلیں ختم نہیں ہو جاتیں..“

”وہ تو شاید نہ ہوں..“

”تو ہم بھی یونہی کھڑی رہیں گی.. جنگ کے خلاف احتجاج کرنا ہمارے ضمیر کی آواز ہے.. تم کہاں کے رہنے والے ہو..“

”میں پاکستانی ہوں..“

”تو آپ پاکستان جا کر اپنے ہم طنوں کو آگاہ کرنا کہ یہاں امریکہ میں چند سیاہ پوش عورتیں ہیں جو جنگ کے خلاف ہیں..“

چاننااؤن کی جانب سفر کرتے ہوئے.. پیدل چلتے.. نیویارک کے ہجوم میں راہ بناتے سب وے کی سیڑھیاں اترتے.. سب وے میں بیٹھے ہوئے.. ایک ریستوران میں مجھے پیزا کھلاتے ہوئے.. داشن اپنی گھری کرانی آواز میں باقیں کرتا رہا.. تارڑ صاحب مجھے ابھی تک نہیں معلوم کیا میں نے پاکستان چھوڑنے کا فصلہ اگر کیا تھا، کچھا جتاب اور اپنے خاندان کے اصرار پر کیا قن تو کیوں کیا تھا.. میں وہاں اچھا بھلا ایک کالج میں پڑھا رہا تھا.. اپنے طلن میں تھا، اب جانے کہاں ہوں..“

”تو خوش نہیں ہو؟“

”نہیں یہ میں نہیں کہ سکتا.. لیکن یہاں آ کر مجھے جتنا سکھ ملا ہے اتنا ہی دکھ بھی ملا ہے..“

”میں کھکھ لے؟..“

”میں یہاں نہایت معمولی مددوڑی کے باوجود ایک دی آئی پی ہوں.. میرے لئے

لامبریی کے عین سامنے سیڑھیوں کے نیچے میں نے امریکہ میں شخصی آزادی اظہار کے دو ممتاز کمن مظاہرے دیکھے..

پانچ اویز عروجیت نام اور شاید کو یا کی جنگوں میں شامل ہونے والے امریکی اپنے آگے ایک بہت بڑا ہیزتا نے ساکت کھڑے تھے اور بیز پر سرخ روشنائی سے ملی حروف میں لکھا تھا ”سابقہ فوجی اور فوجیوں کے خاندان مطالبہ کرتے ہیں کہ انہیں گھرو اپس لایا جائے..“

”انہیں.. امریکی فوجیوں کو عراق سے واپس لایا جائے..“

میں نے ذرا قریب ہو کر ان احتجاجی باہوں کی ایک تصویر اتاری تو ان میں سے ایک بابا جی جو سیاہی شرٹ اور پی کیپ میں کچھ کچھ پاپا ہمکنگوے لگ رہے تھے انہوں نے الگیوں سے وی کاشان بنایا اور سکرانے لگے..

ان کے برابر میں احتجاج کی ایک اور صورت تھی جو بہت متاثر کرنے والی اور ماتم کے رنگ میں تھی..

سات آٹھ عمر سیدہ خواتین سراسر سیاہ لباس میں ایک قطار میں ساکت کھڑی اور ان کے آگے ایک بیز اور وہ بھی سیاہ رنگ کا جس پر ”دویکن! ان بلیک اگنیسٹ وار“ درج تھا.. یعنی ماگی لباس میں ملبوس عورتیں جو جنگ کے خلاف ہیں.. وہ نہایت پیاری سفید بالوں والی ماکیاں تھیں اور ان میں دو سیاہ فام تھیں.. میں نے ان کی تصاویر بھی اتاریں لیکن انہوں نے کسی قسم کے رد عمل کا اظہار کیا البتہ میں ان کے بارے میں کچھ جاننے کا شدید خواہش مند تھا..

”آپ جنگ کے خلاف ہیں.. تمام جنگوں کے؟“

”ہاں..“ ان میں سے ایک نے مکرا کر کہا اور وہ سب سے اویز عروجی اور اس کے باوجود اس کی آواز میں ایسی کھنک تھی کہ نیویارک کی ٹریک کے شور پر حاوی ہوتی تھی ”ہاں.. اور خاص طور پر عراق کی جنگ کے.. جہاں کہیں بھی انسانوں کو قتل کیا جاتا ہے ہم ہر اس جنگ کے خلاف ہیں..“

”اسراہیل جب فلسطینیوں کو قتل کرتا ہے تب بھی..“

”ہاں.. بالکل..“

”اور آپ سارا دن یہاں نیویارک پلک لامبریی کے سامنے احتجاج کا یہ ہیز تھا میں

ہیں تو بے شک آپ ایک میں اللتوائی شہرت یافتہ ماہر معیشت ہوں.. بیکر یا اپنے پیشے میں کیتا ہوں تو بھی امریکی نظام میں آپ ایک خاص حد سے آگئے نہیں جاسکتے کہ آگے صرف وہ جا سکتے ہیں جن کی رنگت سفید ہو.. لیکن یہ تو میرا ایک ذاتی تجزیہ ہے جو غلط بھی ہو سکتا ہے.. اور میں ہرگز شکایت نہیں کر رہا.. اس ملک نے میری معدود ری کو فراموش کر کے میرے ساتھ ایک انسان والا برناڈ کیا ہے تو میں اس کا اس نظام کا شکر گزار ہوں.. یہ برناڈ پاکستان میں مجھے بھی نہ ملتا.. وہاں مجھے ایک اپانچ اور لٹکرا تباہوا پروفسر ہی کہا جاتا.. ویسے.. ”وائش کی گھری آواز بھرگئی“ اگر آپ میرے دل کا معاملہ جانا چاہتے ہیں تو مجھے اپنے دلن میں شاید گھستہ پھرنا زیادہ اچھا لگتا.. لیکن زندگی میں دل کے معاملے ملے نہیں چلتے..“

نیویارک کا چاننا ناؤن ایک بہت بڑی مالیوی اور بہت بڑا افریب تھا..

میں نے اس ناؤن کے بارے میں بہت کچھ پڑھ رکھا تھا اور میں ویژن پر دیکھ رکھا تھا کہ نیویارک کے دل میں آباد یہ جزرہ جیں کے ٹلسماں اور جادوؤں سے بھرا ہا۔ بیہاں ایسے چینی بوڑھے ہیں جو زندگی بھراں ناؤن سے باہر نہیں گئے اور یہ نہیں جانتے کہ نہیں کہیں ایسا پڑھیت بلکہ یا جس آزادی بھی ہے اور چینیوں کے علاوہ بھی کچھ اور لوگ ادھر ادھر ہوتے ہیں.. وہاں ہر نوعیت کی ادویات اور جزی بولیاں ہیں جن کے استعمال سے کفیوں کی عمر کے بوڑھے بھی جنسی ساندھ ہو جاتے ہیں.. چینی ہائی اور جواری حضرات وہاں راجح کرتے ہیں اور ریستورانوں میں کیڑے کوڑے سانپ اور پھنودنیوں سر و کئے جاتے ہیں لیکن وہاں ایسا کچھ بھی نہ تھا..

سوائے اس کے کہ پیشتر نیون سائیں اور بورڈ چینی زبان میں تھے اور ظاہر ہے کہ وہاں چینی کثرت میں تھے جو کہ چینیوں کا ایک خاص ہے.. یعنی کثرت میں ہوتا نہایت دنبر قسم کے شانگ شور تھے جہاں الیں نیویارک دھڑا دھڑا شانگ کر رہے تھے اور وہاں فروخت کی جانے والی اشیاء کی نسبت ہمارے شاہ عالمی اور اچھوڑ میں دستیاب اشیاء کا معیار میں اللتوائی سطح کو چھوڑتا تھا..

چاننا ناؤن میں زیورات کی دکانوں کی بہت چمک بھڑک تھی.. وائش کا کہنا تھا بیہاں جو سونا فروخت ہوتا ہے وہ.. زرد شیطان کے شہر.. یعنی سونے کے شہر کے باوجود کچھ زیادہ سونا

تمام دروازے کھول دیے جاتے ہیں.. ادھر ہم لوگ بہت کھنوروں ہیں.. بیہاں مجھے کوئی بھی لئکڑا یا معدود نہیں کہتا اور نہ ہی مجھ پر ترس کھاتا ہے کہ ہائے ہائے آپ کے پاؤں کو کیا ہوا تھا.. اگر چلنے میں دشواری ہوتی ہے تو گھر بیٹھ کر اللہ اللہ کرو.. بیہاں میرے ایک اشارے پر نیویارک کی ہر بس رک جاتی ہے چاہے وہاں ساپ ہو یا نہ ہو.. اگر بڑک پار کرنا چاہوں تو تریک تھم جاتی ہے.. میں نے اپنے خصوصی بوت کے بارے میں تو آپ کو بتایا تھا جس نے میری زندگی آسان کر دی ہے.. مجھے یہ سہولت بھی حاصل ہے کہ اگر میں گھر سے دو اڑویں فاصلے پر جانا چاہوں اور سب دے اور بس کا سفر میرے لئے دشوار ثابت ہو سکتا ہو تو میں ایک فون نمبر طلا کر اپنا مسلسلہ بیان کرتا ہوں تو ایک خصوصی دین میرے دروازے پر آ جائے گی.. میں آج بھی آپ سے ملاقات کے لیے اسی دین پر سوار ہو کر آیا ہوں جس کے ڈرائیور نے اپنی انشتہ سے اٹھ کر مجھے سہارا دے کر یقیناً اسرا تھا اور اب میں اسے جس مقام سے کہوں گا وہ مجھے وہاں سے پک کر لے گا اور گھر پہنچا دے گا..“

”اور وہ کہ کیا ہے؟“

”اپنے دلن.. اپنے سندھ اور گرابی سے جدا ہونے کا ذکر.. اور یہ جو معدود ری کی سہولتوں کا میں تذکرہ کر رہا تھا یہ بھی بیہاں آسانی سے حاصل نہیں ہو جاتی.. اپنی معدود ری کو ثابت کرنا پڑتا ہے.. بہت جانچ پڑتا ہو تو ہے.. مختلف طبقی ادارے آپ کا چیلک اپ کرتے ہیں.. رپورٹیں تیار کرتے ہیں اور اس عمل میں کئی ماں لگ جاتے ہیں.. جب آپ کو ایک معدود قرار دے دیا جاتا ہے تو پھر آپ سے دریافت کیا جاتا ہے کہ آپ کس نوعیت کی.. کس پیشے سے متعلق ہو کر زندگی گزارنا چاہتے ہیں اور پھر اسی حساب سے آپ کو یونیورسٹی میں مختلف کورسز کروائے جاتے ہیں.. میں گرانک آرٹس یا ادب کے حوالے سے ایک مستقبل کا خواہش مند تھا لیکن نہیں.. انکار کر دیا گیا کہ اس کی گنجائش نہیں.. آپ سیلز مین بن سکتے ہیں.. بس ڈرائیور یا سکیرٹی گارڈ بن سکتے ہیں.. اور میں ان دنوں پارت نامم کسیرٹی گارڈ کے فرائض سرانجام دے رہا ہوں.. وہاں یہ میں نے جانچ لیا ہے کہ اگر میں ایک مقامی امریکی یا سفید فام ہوتا تو میں گرانک آرٹس کے شعبے میں آسانی سے جا سکتا تھا.. ادب کے شعبے سے روزی کا سکتا تھا.. یہ بیڑا تجربہ ہے کہ یہ ملک اپنے تمام ترمیمات اور آزادی کے نعروں کے باوجود تخصیص کرتا ہے.. تارکین دلن اگر ان کی رنگت جدا ہو تو ان کے حصے میں اکثر وہی کام آتے ہیں جو سفید فام پسند نہیں کرتے.. اور اگر اس سطح سے آپ بلند ہوتے

ذکر بھول جائیں۔

داش سے جدا ہو کر میں حسب معمول نامندر سکورز کے شیشن سے سب دے میں سوار ہو کر براؤڈے پر اتر گیا۔ میں ایک ہجوم کا حصہ ہاں، میر ہیوں سے اوپر جا رہا تھا کہ ایک لا آبائی قسم کا شخص کندھے پر شیپ ریکارڈر لٹکائے میر اسستہ روک کر کھڑا ہو گیا اور ایک مانگ میرے منہ کے آگے لا کر بولا "کیا آج آپ نیویارک سب دے میں محفوظ محسوس کر رہے ہیں؟"

مجبوب سوال تھا میں نے سر ہلا کر کہا "ہاں۔ کیوں نہیں۔"

"آپ کو اپنی جان خطرے میں تو محسوس نہیں ہوئی؟"

"نہیں۔ کم از کم میں نے محسوس نہیں کیا۔ لیکن آپ کون ہیں؟"

"میں "نیویارک نامندر" کا خصوصی روپرٹر ہوں اور آج کے دن سب دے میں سفر کرنے والے مسافروں کے تاثرات ریکارڈ کر رہا ہوں۔"

"آج کے دن ہی کیوں؟" اس نے میرا سوال شاید نہیں اور ایک اور مسافر کو روک کر ایک اس کے سامنے کر دیا۔

سلحوں کے فلیٹ پر بینچ کراور پھر اس کی مہارت سے چارہ کر دہ پچکن کلکھاتی کا ذریعہ نوش کرتے ہوئے اس نے مجھ سے دن بھر کی آوارہ گردی کی روپرٹ طلب کی اور پھر پوچھا "اب آج آپ کو سب دے میں سفر کرتے ہوئے کوئی مسئلہ تو نہیں ہوا؟"

"نہیں۔ ہونا چاہیے تھا؟"

"آج تمام لی وی چینوں بار بار فلیٹ کر رہے ہیں کہ القاعدہ نے دھکی دی ہے کہ وہ نیویارک سب دے کوئی ناٹھ بنائیں گے۔ چنانچہ تمام سب دے شیشنوں پر سیکورٹی کے انتظامات سخت کر دیے گئے ہیں اس لیے پوچھا تھا۔"

"ہاں۔ آب غور کرتا ہوں تو واقعی شیشنوں پر پولیس ذرا زیادہ نمایاں نظر آ رہی تھی۔" اور اب مجھے "نیویارک نامندر" کے نامنکدے کا سوال کہ۔ کیا آج آپ نیویارک سب دے میں محفوظ محسوس کر رہے ہیں۔ سمجھ میں آیا کہ پہلی منظر کیا تھا۔

کیا واقعی اسامہ بن لادن نے براہ راست کوئی ایسی دھکی دی تھی یا امریکی عوام کو

نہیں ہوتا۔ زیادہ کھر انہیں ہوتا اور اس کے باوجود ان دکانوں پر بے پناہ رش تھا۔

ایک چینی ماں جی۔ فٹ پا تھے پر راجہان۔ پانی سے لمبیز ایک پرات میں تیرتے سبز رنگ کے مختصر کچھے فرودخت کر رہی ہیں کہ یہ خوش قسمتی کے کچھے ہیں۔ آپ کے گمراہ میں اگر ایک ایسا کچھوا ہو گا تو خوش قسمتی دروازے توڑ کر اندر داخل ہو جائے گی۔ اور ماں جی انہیں ایسی قیمت پر فرودخت کر رہی تھیں جس کے عوض آپ کراچی کے ساحل کی ریت پر چاند نی راتوں میں رینگنے والے ایسے کچھوں کے پورے خاندان اور ان کی آں اولاد خرید سکتے تھے۔

لیکن سیاح حضرات۔ یعنی اجنبی اور غیر ملکی جو نیویارک کے باشدے تھے یہ کچھے دھڑا دھڑ خرید رہے تھے۔ خوش قسمتی خرید رہے تھے۔

البتہ اس چاند ناڈن کی ایک انفرادیت ضرور تھی کہ یہاں مچھلی اور سمندری خوراک کی بوہ بہت تھی۔ ریستورانوں کے باہر مختلف جانوروں کے دھڑ لکھ رہے ہیں۔ مرغیاں، بھیڑیں اور پکھے نامعلوم اقسام کے پرندے۔ اور ان میں سے بُواری تھی۔

لیکن چاند ناڈن کے فٹ پا تھوں پر بھی ریڑھوں پر نیویارک بھر میں سب سے ستری خوراک بھی دستیاب ہے۔ یعنی چینی سوپ اور فراہمیدہ رائس۔ سلحوں اور کلمبیا یا نیورٹشی کے طالب علم خصوصی طور پر یہاں صرف اس لیے آتے ہیں کہ نیویارک شہر میں تھنی قیمت پر کافی کا ایک پیالہ دستیاب ہوتا ہے اتنے میں یہاں ڈر کیا جا سکتا ہے۔

تو یہ چاند ناڈن کم از کم میرے لیے ایک بہت بڑی مایوسی تھا۔ اس کا سبب یہ بھی ہو سکتا تھا کہ میں نے اصل چاند ناڈن کی رکھا تھا اور یہاں کی ایک امریکی نقل تھی۔

اس دوران مجھے مسلسل داش تھا خیال کا خیال رہا کہ کہیں وہ تحکم نہ جائے۔ اس کا پاؤں ڈکھنے نہ گئیں وہ باہم تھخض اپنی لامھی نیکتا مجھ سے بھی آگے نکلا تھا۔

چاند ناڈن سے اکتا کہ ہم سب دے کے راستے نامندر سکورز میں آگئے تاکہ آج کی شام تک مکمل طور پر گارٹ نہ ہو۔ تاکہ اصل نیویارک دیکھیں۔ کچھ جیسیں اور خوش بیس لوگ دیکھیں۔ جو لوگ زندہ رہنے کا حق ادا کر رہے ہیں ان کے چہوں پر روشن زندگی کے دینے دیکھیں۔ شاید ان کی روشنی ہمارے چہوں پر منتقل ہو کر ہمیں بھی زندگی کے قریب لے جائے اور ہم اپنے اپنے

دہشت گروی کے خلاف جنگ کی پالیسی کو انصاف پر منی قرار دینے کے لیے محض ایک چال تھی..  
صرف خوف و ہراس پھیلانے کا ایک حرپ تھا..  
اور اگر واقعی یہ حقیقت تھی تو القاعدہ کم از کم ان دونوں تو کچھ لحاظ کرنا چاہیے تھا کہ ان کا  
ایک پر امن اور ذرپوک ہم نہ بہب محض سیر کے لیے نیویارک آیا ہوا ہے..  
اور مجھے کل نوٹل سے ملنے آر لینڈ و جانا تھا۔



## فلور یڈا

## ”دینی کا آر لینڈو“

اپنے دوستوں اور عزیزوں کے استقبال کے لیے جو لوگ آر لینڈو ایئر پورٹ پر پہنچے ہوئے ہیں وہ بہت ہی پہنچے ہوئے ہیں کیونکہ یہ ایئر پورٹ میرے ایک ایئر پورٹ دیدہ دوست کے مطابق دنیا کا سب سے پرکشش اور خوش نظر ایئر پورٹ ہے۔ تو ان لوگوں پر ایک نظر کبھی تو آپ جان جائیں گے کہ آپ ہرگز خوبیار ک وغیرہ میں نہیں ہیں فکر میڈیا کے موسوں میں ہیں۔ سواد گھنٹے کی فلامیٹ کے بعد آپ اترے ہیں تو ایک اور ہی جہاں رنگ و گوئیں اترے ہیں جہاں کے موسم خوشگوار رہوں رہوں پھرے اور بدن کو بھلے لکھنے والے آسودہ کر دینے والے ہیں۔ یہ لوگ نوبیار کی مانند ہے کچھ نہیں سمجھنے والے تکروں اور اُنیٰ شرنوں میں عیاں ہیں۔ اور ان آزادِ مشدوں کے منتظر ہجوم کی اہروں کے اوپر میری مثالی شناختی نظر دل کہا یک چہرہ

دکھائی دیتا ہے۔

حرث میں ٹھم سیاہ آنکھوں والا۔ جس کے دودھ سنیدھ رخساروں پر سیبوں کی سرفی کے دھنے ہیں ایک پچھے کا چہرہ مجھے دکھائی دیتا ہے اور میرا دل رک جاتا ہے۔  
میں نے اسے کہیں دیکھا ہوا ہے۔

پر کہاں؟

بہت برس گزر مجھے فرانس کے شاہی خاندانوں کے بچوں کے لیے خصوصی طور پر تخلیق کروہ ریشمی گلاب رنگت کے ایک پالنے میں اسے شاید دیکھا تھا۔ جنکے ہوئے۔ مجھ پر جادو کرتے ہوئے۔ یہ پالنایہ Cot ایک شاہانہ فرانسیسی ڈینر اُن کا پالنا میں تو انور ڈنیں کر سکتا تھا۔ یہ میرے قدیکی یار ناصرحیات نے میرے پبلے پچھے کی آمد پر اپنی فرنپچھر و کشاپ میں خصوصی طور پر فویز اُن

اکتوبر نو اس نوفل... اور وہ تو مجھے نہیں پہچان رہا کہ وہ کیا جانے کہ یہ جو بابا جی ہیں جو ابھی ابھی نیویارک کی فلاٹ سے اترے ہیں تو یہ میرے نانا جان ہیں اور میری پہلی سالگرہ کی تقریب میں شامل ہونے کی خاطر بہت سے سمندر اور براعظم پار کر کے آئے ہیں۔ وہاں سے جہاں سے اس کی اُنمی آئی تھی..

اب میں ایک اعتراف کرنا چاہوں گا..

میں کسی حد تک دادا جان کہلانے کو تور داشت کہ سکتا تھا پر یہ جو نانا جان ایسا بے ہودہ رشتہ ہے اس سے مجھے شدید چوتھی۔ گرینڈ فاؤنڈنیشن سے بھی کچھ بچت ہو جاتی تھی کہ کیا پڑھ دا ہیں یا نہا ہیں۔ مجھے نانا سے ہیشہ تاریخ کا نام انفرنیس اور فلم کا نانا پا نیک یاد آ جاتا تھا اور مجھے ان دونوں ناناوں سے کچھ رغبت نہ تھی۔ اور میں حتی طور پر نانا مستنصر نہیں کہلانا چاہتا تھا۔ پر یہ جو پچھہ دکھائی دے رہا تھا جو کچھ سلوچ اور کچھ میرا ایسا تھا کہ میں نے سوچا ایسے بیچے کے لیے نانا جان ہو جانے میں کچھ زیادہ حرج نہیں۔

ابھی تو وہ بولنے کے قابل نہیں ہوا تھا لیکن اسکے برس جب اس نے لاہور آنا تھا اور پھر اس پہنچے سے میری سندھی میں آ کر پہلی بار ”نام نام“ کہا تھا تو میں نے مذہبی حال ہو جانا تھا اور پھر اس کی نیشنی کرنی تھیں سو طرح کے لائچے دینے تھے کہ یار پیلس ایک مرتبہ پھر مجھے ”نام نام“ کہہ دو۔ بال اُسے اپنے کامبھوں پر اٹھائے ہجوم کے پیچھے کھڑا تھا اور اس کے ساتھ لگی عینی تھی جو میرے نام کے ہر خط اور کارڈ میں صرف آپ کی بیٹی نہیں بلکہ آپ کی لاڈی بیٹی اللھی تھی اور یوں زبردست اپنے آپ کو لاڈی منوچھی تھی۔ وہ ایڑھیاں اٹھا کر ایئر پورٹ میں سے برآمد ہوتے مسافروں میں میرا چہرہ تلاش کر رہی تھی۔ اور جب ان دونوں کی نظریوں میں میرا چہرہ آگیا تو ان کے چہرے مسکرانے لگے۔ اور وہ میری جانب چلے آئے۔ بال کو میں شادی کے بعد پہلی بار میں تھا اور وہ بالکل دیسا ہی تھا۔ بیوی خیز صاف سترہ اخشد لباس اور مسکرا تاہوا۔

اور عینی۔ وہ بھی دیسی ہی تھی۔ جانے وہ کس لباس میں تھی اور کیسی لگ رہی تھی کہ وہ مجھے بھی ایسی ہی لگ رہی تھی جیسی کہ ایک اکٹوپتی بیٹی جو وور دیسیوں میں پیاہی جائے ایک ادا اس ہو چکے باپ کو لگتی ہے۔ اور حمزہ نوبل صاحب۔ کچھ پریشان اور کچھ رونے کی تیاری کرتے ہوئے یہ دیکھ رہے تھے

کر کے مجھے تھنے میں دیا تھا اور اس میں جو پچھہ ہمکتا تھا وہ سلوچ تھا۔

وہ چہرہ۔ آر لینڈ و ایئر پورٹ پر منتظر لوگوں کے ہجوم کی لہروں کے اوپر وہ چہرہ۔ کیا سلوچ کا تھا جو مجھے لینے کے لیے آگیا تھا لیکن میں تو اسے نیویارک میں چھوڑ آیا تھا تو وہ یہاں کیسے آ گیا۔ اگر آ بھی جائے تو صرف ایک برس کا کیسے ہو سکتا ہے کہ یہ پچھہ جو مجھے دکھائی دے رہا تھا جیسے زدہ سیاہ آنکھوں والا جس کے رخساروں پر سرخ لبوں کے دھنے تھے وہ ایک برس کا ہی ہو گا۔

پھر شک ہوا کہ شاید میرے ہے۔

پر یہ بھی قرین از قیاس نہ تھا۔ وہ تماشاۓ اللہ سوا چھٹ قاست کا اپنے دادا جان ایسا اور دلوں کو روک دینے والی شباهت کا ایک ”بھائیا“ ہو چکا تھا اور اسے کشم جیسے نہایت سرکاری اور غیر تخلیقی عہدے پر تعینات ہو چکا تھا۔

تو پھر یہ پچھے دکھرا تھا کون ہے۔

دنیا کے سب سے خوشما اور دل کش ایئر پورٹ۔ آر لینڈ و ایئر پورٹ پر دکھائی دینے والا بھی اگر سلوچ نہ تھا نیزہ تھا تو کون تھا۔

در اصل نسل کی شباهت نسل در نسل چلتی ہے۔

بہت برس گزرے جب میں اپنے آبائی گاؤں جو کالیاں کی ایک کمی دھول سے اُنگلی میں جا رہا ہوں اور سامنے سے کوئی بہت ضعیف کرمیہ داں جی چلی آ رہی ہیں اور میرے قریب ہو کر اپنی بھتی ہوئی آنکھیں میرے چہرے پر بچا کر کھتی ہیں۔ پتھر تو چودھری ایئر بھٹک کے لکتے لانوں میں سے تو نہیں ہے۔ اس کی آں اداوی میں سے لگتا ہے اور وہ مان جی مجھے زندگی میں پہلی بار دیکھ رہی ہیں اور اس کے باوجود میری نسل کی شباهت کو پہچان جاتی ہیں۔ میرے دادا جان کو مجھ میں دیکھ لتی ہیں۔

تو یہ پچھے منہ کھلا ہوا جیسے زدہ سرخی سے پوچھے ہوئے رخساروں والا لوگوں کے ہجوم کے اوپر دکھائی دے جاتا ہے۔

اور پھر میں اسے پہچان جاتا ہوں کیونکہ جو کالیاں کی پچھی دھول بھری گلی میں چلی آتی میں جی کی مانند وہ مجھے سلوچ اور سیرا ایسا اس لیے لگ رہا ہے کہ وہ ان کا بھانجا ہے اور میرانی الحال

ہے تو وہ بھی پل دوپل میں اندر ہیر ہو جاتی ہے۔  
اور پھر دلوں میں ہیں۔

یوں جانئے کہ آرلینڈ کے علاقے میں دلدوں اور بڑے جوہر میں جنمیں ہم جھیلیں  
بھی کہہ سکتے ہیں اور حضرت انسان نے نہایت ڈھٹائی اور پر عزم مشقت سے قدرت کو زیر کر کے  
ایک تازہ ڈھتی آباد کرنی۔ وہ جنوں جو اہل نظر کا خاصا ہے آرلینڈ اس جنوں کا ایک کرشمہ ہے۔ یعنی  
اپنے میکلوڈ روڈ والے بابا ظہیر کا شیری کے بقول۔

قدم قدم پر جنوں اختیار کرتے تھے۔ شباب تھاتو ستارے شکار کرتے تھے۔  
تو یہاں بھی حضرت انسان نے قدم قدم پر جنوں اختیار کیا اور جوہروں اور دلدوں کو  
پاٹ کرنی بستیاں آباد کیں۔

اور ان جنگلوں کی اندر ہیاری گناہوں میں جہاں سورج کی کر نیں کم کم اترتی ہیں ان  
کے اندر درندے ہیں۔ پرندے بھی اور چندے بھی ازل سے قیام کرتے ہیں۔ کول جلد وں والے  
چوکتے ہر ان۔ اور ڈار اندر ڈار۔ مسکبر بارہ سنگھے۔ دھان سوہرہ بھورے کالے بھالو۔ خرگوش۔ گھریاں  
خار پشت۔ جہازی سائز کے کھوئے۔ اور گھنی گھاس کی نیم تار کی میں سرسراتے در جنوں اقسام  
کے سنبھی بھورے سیاہ اور چکلے سانپ۔ جن میں مدد و دعے چندز ہر لیے ہیں اور ان کے زہر کا  
تریاق بھی آرلینڈ کے ہر کیست کی رکان سے مل سکتا ہے اور پیشتر ایسے کہ انہیں ایک پارسل پیک  
کرتے ہوئے رتی کے طور پر استعمال کر لیجئے اور وہ اف کرنے کے لیے بھی منذہ کھولیں گے۔  
یہ دو چارز ہر لیے سانپوں کی کرامت ہے کہ سیکڑوں بے ضر سانپ بھی حضرت انسان  
کوڑائے رکھتے ہیں۔

سانپوں کے سوا ان کے ازفی دشمن نہیں۔  
اور ایسے عظیم الجثہ چوہے۔ نہایت فربہ اور پلے ہوئے چوہے جو بے شک گنجے  
عقاب کی مرغوب ترین خوراک ہیں لیکن اگر عمومی نوعیت کی کسی لئی کے سامنے آ جائیں تو اس کی  
حرکت قلب بند ہو جائے اور وہ چوہے اس کی مناسب تدفین کرنے کی بجائے اُس کی لاش کو  
روندتے ہوئے آگے بڑھ جائیں۔  
ان جنگلوں کی دلدوں میں اور جا بجا چھپلی جوہروں میں ریاست فلوریڈا کی سب سے

کہ آخر یہ کون شخص ہے جس کے ساتھ لپٹ کرائے چوتے ہوئے میری ماں روئے چلی جا رہی  
ہے اور اگلے لمحے نہتی چلی جا رہی ہے اور وہ شخص بھی بابا ہونے کو آیا ہے اور پھر بھی روئے سے باز  
نہیں آ رہا۔

میں پہلی بار اپنی نسل میں سکھنے والے پہلے پھول نوٹل کو دیکھ رہا تھا۔

آرلینڈ۔ ریاست فلوریڈا کی پہچان۔ وہ کے وقت ہوا ای جہاڑ کی کھڑکی سے ایک شہر  
دکھائی نہ دیتا تھا۔ کہ وہ ایک شہر نہیں ہے۔ ایک وسیع سراسر ہمارا کیوں ہے جس پر سینکڑوں جھیلوں کی  
نیلا ہٹ، جنگلوں کی ہریاول اور خوابناک بستیوں کے رنگ بکھرے ہوئے دکھائی دیتے ہیں۔ اور  
اگر آپ غروب آفتاب کے بعد ڈزنی لینڈ کے اس شہر آرلینڈ میں دھیرے دھیرے اتر جتے ہیں تو  
جہاڑ کی کھڑکی میں سے کیا دیکھتے ہیں کہ نیچے نیلا ہٹ بکھرے آبی ذخیرے اور جزیرے ہیں اور ان  
میں روشنیاں بھی ڈھونی ہیں اور کبھی ان کی سطح پر ہزاروں چراغ ہو جاتی ہیں۔ روشن دیکھتے ستارے  
ہو جاتی ہیں جو جھیلوں میں ابھرتے ڈوبتے آپ کی آنکھوں میں اترتے ہیں اور آپ ایک ایسے  
سندا بادھوں کرتے ہیں جو کہ جہاڑی نہیں بلکہ ہوا ای جہاڑی ہے اور ایک بڑے دیوزاد پرندے  
کے پیوں کو گرفت میں لیے ایک ایسے اجنبی جزیرے پر اترتے ہیں جہاں ہر سو ہیرے بکھرے  
پڑے ہیں جو روشنیوں سے دکتے ہیں اور وہ ہیرے آرلینڈ کی بے حساب جھیلیں ہیں۔ جنگل  
دلد لیں سربراہ میدان اور ڈخیرے ہیں۔  
اور جنگل۔

ایسے جنگل۔ گھنے۔ آپس میں بڑے ہوئے اشجار ایسے جیسے مجت کرنے والے آپس  
میں نہ ہوں۔ اور ان میں سوسو طرح کی جہاڑیاں، یہلیں، گھاس اور سروٹ اور پام کے بوٹے۔  
رلنگیں چوں والے پودے۔ جنگل ایسے کہ ان کی گناہوں میں انسان نے تو کہاں جگہ پانی ہے  
سورج کی کر نیں بھی جب اترتی ہیں تو تادیر بلند درختوں کی چوٹیوں پر ٹھکر رہتی ہیں کہ ہم کیسے اس  
سربراہ ابار میں راستہ بنائے کریںجی زمین تک پہنچیں اور وہاں نیچے جہاں دن میں بھی شب کی سیاہی  
سماں ہے۔ وہاں نیم تار کی راچ کرتی ہے۔ وہ جنگل اتنے گھنے ہیں اور اگر کوئی زرد کرن اس  
نا قابل عبور گناہوں میں راستہ بنائی بالآخر درختوں کے تنوں اور جہاڑیوں اور بیلوں تک پہنچ جاتی

جو ہر میں اتر گے۔ اور وہ جو فلاں انکل میں ناں تو ان کے ڈرانگ روم کی کھڑکی پر جیسے کسی نے دستک دی تو انکل شیشے سے ناک لگا کر دیکھنے لگے کہ کون ہے تو ان کی ناک ایک گیئر کی ناک سے جاگی اور کھڑنے انکل کی شکل دیکھی تو بھاگ گیا اور ابو میری فلاں سہلی جو ہے جو بہت ایمیر ہے تو اس کے میان ایک صبح اپنے سومنگ پول میں تیر رہے تھے تو ان کے برا بر میں ایک مگر مجھ بھی تیرنے لگا۔ اس کے میان بہت زبردست تیراں ہیں اس لیے مگر مجھ سے آگے انکل گئے اور پول سے باہر آ گئے۔ اگر مگر مجھ بہتر تیراں ہوتا تو میان نے کہاں باہر آتا تھا۔

یا یہ کہ ابو میں ڈرائیور ہی تھی تو دو گیئر زیبرا کراسنگ سے سڑک پار کر رہے تھے اور میں نے بریک لگادی۔

یہ نہیں کہ وہ مجھے متاثر کرنے کے لیے ایسی خبریں سناتی تھیں بلکہ حقیقت بھی بھی تھی لیکن میری بھی ہونے کی حیثیت سے وہ بھی میری طرح زیب داستان کے لیے مرچ مصالحہ ڈرائیز کروتی تھی۔

مجھے یہ علم تھا کہ شادی کے فوراً بعد بلال جو آؤٹ ذور سرگرمیوں کا شائق ہے۔ اپنے بڑے بھائی کے جہاز سے یہ اشوٹ کے ساتھ کو دجا تاہے۔ گولف کھیلتا ہے۔ اس کے پاس فریکل انشر کھڑنے کی سند ہے یہاں تک کہ سندروں کی تہہ میں اتر کر مجھلوں سے بھی ہمکلام ہوتا ہے اور وہ ایک تربیت یافہ سکو باذائیور بھی ہے تو یہ بلال شادی کے فوراً بعد کامیابا پارک کے دریا میں بینی کو کینہ گگ کے لیے لے جاتا ہے اور وہاں ان کا کینیوالٹ جاتا ہے اور یعنی بے چارکی کچھ دری پانیوں میں ڈکیاں کھاتی ہے پھر بنشکل کیکو پر سوار ہوتی ہے اور اسی لمحے وہ اپنی کینوں کے قریب ایک سست سے گر مجھ کو آنکھیں چھپکاتے دیکھ لیتی ہے اور پھر چینیں مارنے لگتی ہے کہ بلال مجھے واپس نہ چلے۔

بہر حال یہ جو مگر مجھ ہیں۔ گیئر زیں۔ ان سے میری صاحب سلامت بہت پرانی ہے۔ ان زمانوں میں جب آتش ابھی پوری طرح جوان بھی نہیں تھا انگستان کی بر قانی راتوں اور ٹھہر تی شبوں میں۔ ایلوں پر سیلے کی آمد سے بھی پیلے کے زمانوں میں مل رچڈ کے علاوہ ایک گلکاریلیں ہیلی نام کا ہوا کرتا تھا جس کے چوڑے مانتے پر ایک لٹ چکی ہوتی تھی ایک کنڈل ہوا کرتا تھا جو اس کا نریڈ مارک تھا اور اس کے بینڈ کا نام ”ہیل بینڈ کا مش“ ہوا کرتا تھا۔ جس کی

بڑی اور قابل فخر پہچان۔ مگر مجھے سیرا کرتے ہیں۔۔۔  
انہیں مقای طور پر ”گیئر ز“ کہا جاتا ہے۔۔۔ ہماری لغت کے مطابق ”اٹی گیئر ز“ نہیں کہا جاتا کہ امریکیوں کو ناموں کو تخفف کرنے کا خطہ ہے۔۔۔  
کہا دت ہے کہ جس نے فلوریڈا جا کر مگر مجھ نہیں دیکھا۔ اس نے فلوریڈا نہیں دیکھا۔  
کچھ اور دیکھا۔

تو میں نے بن سکھ اور دیکھا۔ فلوریڈا نہیں دیکھا کہ میں نے وہاں گزرے ہوئے شب دروز میں ہرام ہے کہ ایک بھی مگر مجھ دیکھا ہو۔

جب بہت دنوں کے قیام کے بعد بھی مجھے یہ محظی نظر دکھائی نہ دیا۔ اور میں نے اس دوران مقدور ہر کوش بھی کی۔ جھیل کی سطح پر دکھائی دینے والی ایک مردہ لکڑی کو بھی اس آس میں تاری دیکھتا رہا کہ شاید یہ ایک مگر مجھ ہو جو شکار کی گھات میں ساکت ہو چکا ہو۔ پرندہ ہوا پرندہ ہوا مگر مجھ کا دیدار نصیب۔

المبت ایک روز میرا خیال ہے کہ میں مگر مجھ دیکھتا چاہا۔  
سورج کی پہلی کرنیں اس جھیل کے پانیوں پر ہلکی روشنی بچھاری تھیں جس کے کناروں پر بلند گھاٹ اور سروٹ تھے اور میں صبح کی سر کے دوران صبح کے سہانے پن کے سر میں جلا بے وجہ مسکراتا چلا جا رہا تھا جب مجھے ایک زوردار چھپاک کی آواز آئی جیسے کوئی بھاری شے پانیوں میں گری ہو۔ میری نظر میں فوراً جھیل کی جانب مختل ہوئیں اور وہاں کنارے کے قریب ایک پڑاظtrap گرداب ابھی تک متحرک تھا۔ اگر میں اپنے تھنکل کو ذرا مبالغہ کی گہیز دے دوں تو شاید اس گرداب میں ڈوٹی۔ ایک مگر مجھ کی دم بھی نظر آئی تھی۔ جو کہ نہیں آئی تھی۔۔۔ بہر طور پر یہ مگن تھا کہ کنارے پر استراحت فرماتا کوئی مگر مجھ میرے جو گزر کی آواز سے ڈسرب ہو کر غڑاپ سے پانی میں اتر گیا تھا۔

شاید میں دنیا میں وہ واحد شخص تھا جو فلوریڈا گیا اور پھر بھی کوئی مگر مجھ نہ دیکھا۔ مجھ پاکستان میں بیٹھنے ہوئے ہیں اور بلال کے قوطے سے فلوریڈا کی جتنی خبریں آتی تھیں ان سب میں مگر مجھ بہت ہوتے تھے کہ۔۔۔ ابو فلاں آٹی طابرہ کے گھر کے لان میں صبح سورے دو گرچھ دھوپ سینک رہے تھے۔ آٹی نے انہیں چخا لی میں خوب خوب گالیاں دیں اور دشمنہ دو کر فزد کی

اپنی ماں جانتے تھے اس کی پرستش کرتے تھے۔ ایک قدیم رائش اور اخلاقیات اور تدبیر کے پیروکار تھے وہ توکب کے رخصت ہو چکے تھے۔ ملیا میٹ کر دیئے گئے تھے۔ ہو چکے تھے۔ تمہی تو وہ جب بھی اپنے جنگل سے باہر آتے تھے۔ کسی تالاب سے لکتے تھے تو اپنے سامنے خیموں کی بجائے سگ و خشت کی بستیاں پاتے تھے اور ان میں عجیب سے لباس زیب تن کیے لوگ رہتے تھے جن کے دل بھی منگ کے تھے۔ وہ بھلک کر شاہراہ پر آنکھتے تھے تو ان کی سواریوں نے کچلے جاتے تھے اور ان زمانوں میں وہ صحت مند بانکے گھر سوارا پنے گھوڑوں کی لگائیں سمجھنے لیتے تھے کہ وہ انہیں اپنا عزیز جانتے تھے۔ اور وہ بے خطر ایک دوسرا کی ہمسایگی میں زندگی گزارتے تھے اور تب وہ اپنے جنگل اپنے تالاب میں شتابی سے لوٹ جاتے تھے کہ وہ سمجھنے سکتے تھے کہ یہ دنیا کیسے بدلتی ہے۔ مہریاں لوگوں کی بجائے گنوار لوگوں سے کیوں بھرگئی ہے۔

براه کرم میرے اس تفصیلی بیان سے بھلک نہ جائے گا کہ آرلینڈ میں ہر سو جنگلی جانوروں پرندوں اور نمدوں اور مگر مچھوں کا راجح ہے۔ یہ ایک دسیخ ملکتے پر پھیلا ہوا خوش نظر اور خاموش شہر ہے۔ بلکہ شہر کہیے تو شاید خور و غل اور بے تحاشا بلند عمارتوں اور امدادتے ہجوموں کا تاثر ملتا ہے۔ یہ کہہ لیجیے کہ یہ آرلینڈ و ایک شاندار لستی ہے اور اس کے اوپر جو آسمان ہے وہ نظر آتا ہے۔ سکائی سکرپریز نے اسے مجرم نہیں کیا۔ ابھی تک پورا دکھائی دیتا ہے۔ اور یہاں کے جو باسی ہیں وہ ان جانوروں اور مگر مچھوں کو اس حد تک احترام کرتے ہیں کہ بس ان کی پرستش سے کچھ اجتناب کرتے ہیں ورنہ انہیں بخاتے دیوی دیوتاؤں کے سکھان پر ہیں۔ انہیں زک پیچانا اور ہلاک کرنا تو دور کی بات ہے۔ انہیں ڈسرب کرنا بھی ایک گناہ جانتے ہیں۔

تو بریک لگا کہ اس کے گزر جانے کا انتظار کرتی ہے۔

اور اگر اسے سریک پر ایک کامل کچھواظر آ جاتا ہے جو جانے کس سوچ میں کچھ زیادہ ہی کامل ہو چکا ہے اور کچلا جاسکتا ہے تو وہ کارروک لیتی ہے۔ اترتی ہے۔ اس کچھوے کو اٹھاتی ہے اور بے ذرا خاتی ہے کہ وہ جانتی ہے کہ کون سے کچھوے کی دم اسی ہوتی ہے کہ وہ آپ کو کاٹ سکتا ہے اور یہ والا کچھوا وہ ذمہ نہیں رکھتا اور بے ضرر ہے تو وہ اسے اٹھا کر سریک کے پار گھاس پر احتیاط سے رکھ کر پھر سے را بیکو کرنے لگتی ہے۔ میرے ایک جاننے والیے بٹ صاحب کبیں سوتھر لینڈ

راک ایند روک کی دھیں انگستان اور یورپ میں دھویں چھاتی تھیں اور ان کی وہمک ہمارے فوخری جذبوں کو بے قابو کرتی تھی۔ میل ہیلی کا سب سے کلاسیک گیت ”ون او کلاک۔ ٹاؤ او کلاک۔“ راک تھا اور اس کے بعد ماں دن رات گو نجھے والا نغمہ ”مسی یولیزرا میلی کیمز۔“ تھا اور ڈھنی عمر کا مل بیلی جب اپنی مترنم آواز میں ”مسی یولیزرا۔“ الائچا تھا تو ان زمانوں کے میں اسی جن میں میں بھی شامل تھا ”ایلی کیمز۔ ایلی کیمز۔“ پکارنے لگتے تھے۔ اگرچہ انگریزی سے سرسری و افیت کی بنا پر پہلے پہلی بھی خیال گزرا کہ یہاں ایلی کیمز کی دو شیزہ کا نام ہے جس کے ساتھ وعدہ کیا جا رہا ہے کہ ایلی کیمز بعد میں ملیں گے۔ ورنہ کسی مگر مجھ سے آپ یہ کیسے کہہ سکتے ہیں چاہے وہ لکناہی جیسیں کیوں نہ ہو۔

تو جس روز بلند گھاس اور سردوں میں گھری ٹیجے کے سہانے پن سے نہری ہوتی جبیں کنارے مجھے چھپاک کی آوازنائی دی تھی جو کسی مگر مجھ کے پانی میں دھم سے اتنے کی آوازی ہو سکتی تھی تو میں نے یادداشت میں سے بہت مدھم اور نہیں ہو چکے میل ہیلی کو بہت یاد کیا اور اس سے پیشتر کو وہ پر اخطراب گرداب پانی کی سطح پر ہمارہ وجہاتا میں نے اس نظرناہی نے دالے مگر مجھ سے کہا ”مسی یولیزرا میلی کیمز۔“

اے مگر مجھہ ہم بعد میں ملیں گے۔

پر۔ یوں نہ تھا۔ فقط چاہا تھا کہ یوں ہو جائے۔

ہم بعد میں بھی نہ لے۔

اور فلوریڈا کے ان گنجے جنگلوں میں صرف ہر ان ریچچے سرزا موٹے چڑے خرگوش وغیرہ ہی قیام نہیں کرتے بلکہ ان کی زینتی قیام گاہے ایک بلندی پر درختوں میں نہایت نیا یاب بلکہ کچھرہ بھی شور پجا تے ہیں اور ان کا کچھ شمار نہیں۔ خاص طور پر شامِ ڈھنی ہے تو یہ بے انتہا ہے جو شی میں آ جاتے ہیں تو اتنا بے پناہ اور بے دریغ غل کرتے ہیں کہ جان عذاب میں آ جاتی ہے۔ کان بہرے ہو جاتے ہیں۔ اور یہ سب صرف تب چپ ہوتے ہیں جب۔ چھوٹے آپرے نسل کے عتاق کی چلاتی ہوئی آواز بے چارے چھپاتے پرندوں کے دلوں میں خوف بھر دیتی ہے اور وہ دہشت میں آ کر اپنی چوہپیں سمجھنے لیتے ہیں۔

جنگلوں اور دلدوں میں بسیرا کرنے والی یہ حیات بگزرا گاہ نہیں ہے کہ اس کے آس پاس دنابد بھی ہے۔ نبی دنیا کہلانی ہے۔ وہ باکئے گھر سوار اس دنیا کے سگے بینے جوں و ہرمنی کو

جس کی گھناوٹ کو میں بیان کر چکا ہوں جہاں سورج کی کرنیں بمشکل اس کی گھاس تک پہنچتی ہیں اور وہاں دن کے وقت بھی شب کی سیاہی کا سماں ہوتا ہے۔ جہاں سفید بگلوں کی ظفاریں پھر پھڑاتی اترتی تھیں اور جنگل میں سے ہر نمودار ہوتے تھے۔ کوئی بھی کے لام میں گرد نہیں اٹھائے اس کے ڈرائیک روم کی کھڑکی کے سامنے اترتی تھیں اور پھر سر شام جنگل کی جانب سے پرندوں کی صدائیں غل کرتی گھر کے اندر آنے لگتی تھیں۔

کچن میں۔ فرج کے میں اور ایک کیلینڈر آؤزیں اس تھا جس پر آج کی تاریخ۔ یعنی آر لینڈ میں میری آمد کی تاریخ کے ہند سے کے گرد ایک سرخ دارہ تھا۔ ایک مزاحیہ مکرا تا جو کر ایک سلکر کی صورت چپاں تھا اور اس پر لکھا تھا ”آج ابو جان آئیں گے۔“

ابداً گئے تھے۔ پر تھکے ہوئے بہت تھے۔

پہلی منزل پر واقع اتوکو جو کرہ الٹ کیا گیا تھا اس کی پوری دیوار شیشے کی کھڑکی اُس طسم پر ٹھلتی تھی جس میں گولف کورس کی ہریاں اُنمٹی ہوئی آتی تھی اور ایک مہک لاتی تھی۔ جھیلوں کے پانوں کی نیلاہست دستک دیتی تھی اور ان کے کناروں پر راجبان بگلوں کی سفیدی کرنسے کے اندر تک آتی تھی اور ہر شے کو سفید کرتی تھی اور وہ جنگل دکھائی دیتا تھا جس میں پوشیدہ ہزاروں پکھبھرہ شور چاڑتے تھے۔ ان کی چکارائی تھی کہ وہ ہند کھڑکی کی رکاوٹ کو کوئی خاطر میں نہ لاتی تھی۔ چل آتی تھی۔ اور میرے کل سامان میں لی شرٹوں، جیونوں، کتابوں اور سگریوں کے پیکنوں میں بھی سرات کرتی جاتی تھی۔ یہاں تک کہ میں نے اپنا پا سپورٹ کھول کر اس سے فسک آتی نائن فور کی وہ چٹ اپنی تسلی کی خاطر چیک کی جس کے مطابق میں اگلے چار برس تک امریکہ میں قیام کر سکتا تھا تو اس کے سخنوں پر بھی پرندے چک رہے تھے۔

میری فون بک میں کم از کم ایسا فون نمبر درج تھا جہاں صرف ایک پرندہ نفس نہیں بر جماعت تھا۔ کبھی چینے لگتا تھا اور کبھی میرا منتظر ہو جاتا تھا۔

اس شور غل اور چکار کے باوجود میں اتنا تھا کہ ہوا تھا کہ نہیں اور زم بستر پر لیٹا تو بے خبر اور بہرا ہو گیا۔ پھر نہ جوں رہا اور نہ پری رہی۔ بے خبری رہی۔ بے سده بے خبر میں نیند کے خمار میں گم ہو گیا۔ سی یو ای ٹری ای کیز!

کے دریاؤں میں نکل گئے۔ وہاں ایک سانپ ان کے راستے میں آتا ہے تو وہ فوراً اپنا بیوٹ اتار کر اسے کچل دیتے ہیں اور پھر اسے ایک بھنی سے اٹھا کر اس کا مشاہدہ کر رہے ہیں اور تمباکی پہ مسروت ہیں کہ اس موزی کو ہلاک کر ڈالا تو کچھ را گیر انہیں دیکھ کر پولیس کو اطلاع کر دیتے ہیں کہ کوئی غیر ملکی شخص ہے جس نے ایک سانپ کو مار ڈالا ہے تو پولیس انہیں باقاعدہ گرفتار کر کے لے جاتی ہے جیسے انہوں نے کسی انسان کو قتل کر ڈالا ہوا درودہ بٹ صاحب پولیس کی منت ساخت کرتے ہیں کہ جناب ہمارے ہاں سانپ موت کی علامت ہے تو میں نے اس ثافت کے زیر اڑا سے مار ڈالا۔ آئندہ یہ تھافت نہیں ہوگی۔ معاف کر دیجیے۔ تب جا کر ان کی جاں بحقی ہوئی۔ تو یا مریکی اور یورپی لوگ سب کے سب خبطی ہوتے ہیں۔

باہر۔ کار کی کھڑکی کے باہر۔ چپ کا ایک جزیرہ گزر رہا تھا۔ نیویارک کے بعد آر لینڈ ایک گاؤں لگ رہا تھا۔

عینی اور بلاں مجھ سے باتمن کیے جا رہے تھے اور نیویارک سے یہاں تک کے سفر کا احوال پوچھ رہے تھے۔

بلاں جس نے اپنی تمام تعلیم آر لینڈ میں ہی حاصل کی تھی۔ ایک مدت سے اس شہر کا نہ صرف باسی تھا بلکہ شیڈائی تھا اور وہ اپنے شہر کی قدرتی کشش اور مناظر کی وادیا جا رہا تھا کہ انکل نیویارک تو ایک ہولناک بستی ہے انسانوں اور عمارتوں کا ایک جنگل ہے۔ میں جب کبھی وہاں جاتا ہوں تو سانس نہیں لے سکتا۔ مجھے گھبراہست ہوتی ہے۔ ذرا محضوں سیکھ کر یہاں کتنا سکون ہے۔ کتنا نکھڑا ہے۔ دور دور تک کوئی سکائی سکر پر تو کیا وہ منزل عمارت بھی دکھائی نہیں دیتی۔ گھر ہیں جھیلیں ہیں اور جنگل ہیں۔ کیا شہر ہے انکل!

نوفل۔ پچھلی نشست پر اپنی ماں کے برابر میں ”بچ کری“ میں چڑے فیتوں سے بندھا سوچ کا تھا۔

14900۔ گولف دے بیسوارڈ کا گھر۔ یعنی کا گھر۔ پام کے نھنے درخت اُنکل بولے اور ایک بیپاؤی طرز کا سفید فوارہ جو ایل رہا تھا۔ یہ میرے استقبال کی خوشی میں جاری کیا گی تھا۔ اور اس گھر کے پچھوڑے میں ایک ایسا وسیع منظر جو کسی کیلینڈر کی تصویر لگتا تھا۔ ایک ہریاں سے بخوبتا گولف کورس جس کے کناروں پر یعنی ایسے ہریدگر خوش نظر تھے۔ جھیلیں اور ان کے پار ایک جنگل

پورا جہن مجھ سے پہلے نہ صرف بیدار ہو چکا ہے بلکہ ف پا چھوں، لگبیوں بازاروں اور پارکوں میں  
عجیب و غریب دھیں اور آہستہ دور رزشیں کرنے میں مشغول ہے۔  
وئی میں اپنی انٹرنشل ستر سے برآمد ہوا ہوں تو لوٹی گارڈن میں ایک ڈھنڈا لو دیویر  
میں یوگا کی درزشیں ہو رہی ہیں اور قبہ کلب کے گمراں پھیپھڑوں کو پچھلاتے قبھے لگا رہے ہیں اور  
میں ان میں شامل ہو جاتا ہوں۔

آر لینڈو میں جب آنکھ کھلی ہے تو اب اس سوچ میں غلطان ہوں کہ اپنی علت کی  
آسودگی کے لیے جو گرز پہن کریں کے لیے نکل جاؤں تو کہاں اور کہاں جاؤں۔ جو قبے کہانیاں  
میں آر لینڈو کے بارے میں سن چکا تھا ان کے مطابق تو باہر گرچھوں کا راج تھا۔ اگر میں اس نیم  
تار کی میں گھر سے باہر قدم رکھتا ہوں تو یعنی ممکن ہے کہ وہ قدم کی گرچھے کے کھلے جڑے میں جا  
پڑے تو خطرہ مولیں لینے سے فائدہ۔ اگر آئندہ کے زمانوں میں ادب کی تاریخ میں میرے تذکرے  
کا مہوم سا بھی امکان ہو تو میری حیات کے بیان کے آخر میں یہ درج ہو جائے کہ موصوف کے  
آخری ایام اپنی بیٹی کے ہاں فکر یا میں گزرے تھے۔ وہ ایک سوری میر کے لیے گھر سے باہر نکلے تو  
ایک گرچھے جڑا کھو لے ان کا منتظر تھا۔ اگر چہ وہ ان کافین نہیں تھا لیکن اس نے نہایت رغبت سے  
انہیں ہڑپ کر لیا۔ اور ذکار بھی نہیں کروہ اتنے بڑے ادیب نہ تھے۔ بلکہ شنید ہے کہ گرچھے کو بعد میں  
بہشمی ہو گئی کہ ان کے ہم عصر ادیب بھی ان کو خضم نہ کر سکتے تھے۔

چنانچہ میں نے صحیح کی سیر کی علت سے اس صحیح انتساب کیا اور سچھا چھا ہو کر ایک بار پھر  
مدھوش ہو گیا۔

دوبارہ آنکھ کھلی ہے تو اس آنکھ میں سورج چمک رہا تھا۔

پورا کمرہ روشن ہو رہا تھا۔

ملحقہ واش زدم بقیہ گھر کی مانند صفائی ستر ایسی سے مہکا ہوا تھا۔  
اپنے آپ کو مناسب طور پر سنوار سنگھار کر۔ بلوں ہو کر میں واش زدم سے باہر آیا اور  
نیچوں گردن میں اترتی سیر ہیوں پر قدم رکھنے کو تھا تو وہ دہاں کھڑا تھا۔  
ایک پیلی شرت اور ڈھلتی تیکر میں۔ وہ مجھے دیکھ رہا تھا۔  
میں سیر ہیوں سے نیچے آیا تو وہ اپنی ڈھلتی تیکر کو سنبھالا تھا فوری طور پر اپنی ماں کی جانب

اگلی سوری آنکھ کھلی ہے تو فجر کی اذان کے ساتھ کھلی ہے۔  
یہ تو نہیں کہ آر لینڈو ایک شدھ مسلمان شہر ہے جس کی مساجد سے فجر کی اذان میں بلند  
ہو رہی ہیں جو کانوں میں اترتی ہیں تو میں جا گا ہوں۔ نہیں!  
درالص میں جہاں کہیں بھی جا گوں۔ بیجنگ، ہمپٹنڈو ولی یا روم میں یا کہیں برٹلی  
بلند یوں کی ازل خاموشیوں میں۔ تو اپنے گھر 22 جے گلبرگ III میں۔ اپنے بیلردم میں ہی  
جا گتا ہوں۔ اور وہاں فجر کے وقت آس پاس کی مساجد میں مختلف موزون حضرات کے گھر سریلے رنگ  
میں اور پیشتر دل کو دکھ دینے والے اگ میں اذانیں دے رہے ہوتے ہیں۔ ایک نامعلوم موزون  
ایسے ہیں جن کی خوش الحانی آنے والی سوری کرنوں کو مزید روشن اور پُر فور کر دیتی ہے اور ایک  
بے چارے ایسے ہیں کہ ان سے درخواست کرنے کو جی چاہتا ہے کہ پلیز چپ ہو جائیے۔ میں  
آپ کی عزت کرتا ہوں مولوی جی پر پلیز چپ ہو جائیے۔ آپ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کریں کہ آپ  
میراثی یا ملکوں کا نہیں ہیں ورنہ آپ تو بھوکے مر جاتے۔ آپ کے گلے کو اللہ تعالیٰ نے اذان دینے کے  
لیے نہیں بلکہ غردارے کرنے کے لیے بنایا ہے۔ لیکن ان کی بے ذہب پر افیت اور بے سری آواز کے  
باوجود وہ مجھے اچھے لگتے ہیں کہ برس بہر سے کمی استقامت اور عقیدت سے اس آواز میں اللہ کی  
جانب آؤ پکارتے چلے جاتے ہیں۔ آر لینڈو کی اس پہلی سوری میں مجھہ اذان ستائی دے رہی تھی۔  
باہر سکوت تھا۔

شہم تاریکی کا راج تھا۔

میں اگر فجر کی اذانوں سے جاگ جاتا تھا تو نماز کے لیے نہ جا گتا تھا بلکہ صحیح کی سیر کے  
لیے بیدار ہو جاتا تھا جو میری سکھی میں پرچکی تھی۔

اس علت کے باعث میں اکثر بے حد سزا بوتا تھا۔

نہیں ہو کی سوری میں جو گر پہن کر نیپال نگری میں نکلا ہوں۔ کچھ دور پہلا ہوں تو ہنوان  
مہاراج کا درشن ہو جاتا ہے۔ شیش ناگ پھن اٹھائے مجھے سلام کر رہے ہیں۔ ایک مہاتما بدھ جن کی  
بری بڑی آنکھیں سرے کی سیاہی سے لبر رہیں بست بنے کھڑے ہیں اور ایک مندر کے محنتے نہایت  
خش حرکات میں مشغول ہیں اگرچہ اس نوعیت کی حرکات کے لیے فجر کا وقت اسی موزوں ہوتا ہے۔  
بیجنگ میں اس علت کے باعث میں جو گر پہن سے باہر نکلا ہوں تو کیا رکھتا ہوں کہ

پاکستانی کا جریں بھیج سکتی ہیں اور اسی کیا آپ بھی ہر کھانے پر اتنی محنت کرتی تھیں جتنی میں کرو رہی ہوں؟ بہت بعد میں جب اس کے ہاں نو فل پیدا ہوا تو اس نے اسی نوعیت کا ایک اور سوال نہایت سنجیدگی سے پوچھا کہ اسی جب میں چھوٹی تھی تو کیا آپ بھی مجھ سے اتنی ہی محبت کرتی تھیں جتنی میں نو فل سے کرتی ہوں..

اور اسی نے جمل بھیں کہا تھا کہ نہیں.. میں تو تمہیں کوڑے کے ذہر پر بھاکر چلی آتی تھی.. مجبت کہاں کرتی تھی..

اسی طرح اس نے ایک بار اقرار کیا کہ اسی جب آپ کہا کرتی تھیں کہ یعنی جب میں تمہیں اپنے سینے سے لگاتی ہوں تو مجھے خندن پڑ جاتی ہے تو میری سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ یہ خندن کیا ہے جو پڑ جاتی ہے اور اب نو فل کو اپنے ساتھ لپٹاتی ہوں تو سمجھ آتی ہے..

آر لینڈ و وینچ کر.. یعنی عینی کے گھر پہنچ کر مجھے ایک شدید دھپکالا کا کہ یہ وہ یعنی تو نہیں ہے..

کون ہی عینی؟

جو کبھی کبھار دو چار ماہ کے بعد اپنی کتابوں سے سراخھائی تھی اور یکدم اعلان کر دیتی تھی کہ آج.. میں کیک بناؤں گی..

اور اس اعلان پر ہر سو راستگی پھیل جاتی تھی کہ آج.. یعنی کیک بنائے گی.. ہم سب اس کی بہت مت سماجت کرتے کہ بلیز ایسا نہ کرو.. ہم لا ہور کی بہتریں یکدی سے کیک خریدلاتے ہیں تم نہ بناؤ پر وہ باز نہ آتی..

وہ پکن میں جاتی.. اپنے سامنے کیک بنانے کا نئو رکھتی اور پھر مار دھاڑ شروع کر دیتی.. ہم بلوگ روم میں بیٹھے وظیفے پڑھتے رہتے.. پکن میں سے کبھی سیاہ دھواں برآمد ہونے لگتا اور کبھی عجیب سی مہک آنے لگتی اور پھر تقریباً دو گھنٹے بعد وہ پکن سے فاتحانہ انداز میں برآمد ہوتی اور اس کے ہاتھوں میں ایک نہضتی تقریباً سیاہ رنگ کی کوئی کیک نمائش ہوتی جسے ہمیں نہایت رغبت سے کھانا پڑتا اور اس کے بھرا داد بھی دیئی پڑتی کہ وہ یعنی میں نے تو جرمی میں بھی ایسا کیک نہیں کھایا تھا اور یہ حقیقت تھی کہ میں نے جرمی میں بھی ایسا کیک تو نہ کھایا تھا..

اس شاندار کیک کو تیار کرنے کے بعد یعنی حسب معمول پڑھائی میں مشغول ہو جاتی اور

لپکا جو اس لمحے پکن میں میرے لیے ناشتا تیار کر رہی تھی اور اس کی پناہ میں چلا گیا۔ لیکن مجھے اپنی نظروں سے او جھل نہیں ہونے دیا۔ یعنی جد ہر جاتی وہ گردن گھما کر آنکھیں مجھ پر فوکس رکھتا.. ”نو فل.. یہ نانا جان ہیں“ یعنی نے اس کی ڈھاڑس بندھائی ”جاو انہیں پاری کرو..“ اس نے انکار میں سر بلاد دیا..

”بری بات نو فل.. نانا اتنی دور سے آئے ہیں آپ کو مٹے کے لیے.. جاؤ پاری کرو..“

نو فل صاحب نے فوری طور پر پاری تو کرنی لیکن مجھ نہیں اپنی اماں جان کو..

بے شک میرے دو نوں بیٹوں نے سول سروں کے امتحان میں نمایاں پوزیشن حاصل کی لیکن پڑھنے لکھنے اور قابلیت میں یعنی اپنے بھائیوں سے ذرا آگے تھی.. کیمنڈ کا لج اور پھر نہایت آسانی سے گلگ ایڈورڈ زمزیدیکل کا لج اور دہاں بھی اُن بورڈز پر اس کے نام کا اندر زان جس پر پوزیشن ہولڈرز کے نام پیش کیے جاتے ہیں..

ابتدہ وہ سکھر، سلیقہ شعارات اور مسلمانی کڑھائی میں مہارت رکھنے والی پچھی ہر گز تھی.. یہ اس کا شعبہ ہی نہیں تھا، وہ تو ایک اندھہ بھی نہیں ابال سکتی تھی.. اسے پڑھنے سے فرصت ملتی تو وہ ان کا موس کی جانب توجہ کرتی.. لیکن وہ ایک سڑیل اور مختک لڑکی بھی نہ تھی..

ایک روز کا لج سے واپس آئی تو میں نے دیکھا کہ اس کی کارکی پچھلی نشست بے شمار شاپنگ بیگرا اور ڈبوں سے ٹھنڈی پڑی ہے یہاں تک کہ میں نے دروازہ کھول کر دیکھا جاہا کہ یہ کیا لائی ہے تو درجنوں پیکٹ ایک انبار کی صورت پورچ کے فرش پر گرنے لگے.. میں نے یعنی کی جانب دیکھا کہ یہ کیا جراہ ہے تو اس نے ایک شکایت آیز مسکراہٹ کے ساتھ کہا ”ابو آپ کو تیواد نہیں رہا.. آج تیرہ مارچ ہے اور میری سالگرد ہے.. یہ تھنے میری دوستوں نے دیے ہیں..“

جب اس کا بیاہ ہو گیا اور وہ امریکہ آگئی تو بیاہ اسی جان کے ہاتھوں کے بنائے ہوئے ڈاکنگ نیبل پر پیش کر دیئے جانے والے کھانوں کی سیوںت میسر نہ تھی.. چنانچہ وہ ادھر آر لینڈ میں بانڈی چڑھا لیتی اور کپیوٹر پر لا ہور میں پیشگوئی اماں سے ہدایات حاصل کرتی اس میں مرچ مصالحے ذاتی ڈولی چلاتی رہتی.. اُنی پیاز سرخ ہو گئے چیز تواب کیا کروں.. یہ چادر تولد دل بوجئے ہیں ان کا کیا ہو گا.. اُنی آپ کے آلو تو اتنے خستہ اور مزیدار ہوتے تھے اور میرے آلو پتھر بوجئے ہیں تو کیوں بوجئے ہیں.. اُنی ان امریکی گجریا تو مزیدار نہیں بنائیں کسی کے ہاتھ

پڑھیں ان کے دوران جی بہت چاہا کے نوفل ”بیلے بیلے“ کرتا آئے اور نانا کی پشت پر سوار ہو جائے.. یوں میں اپنے بابا کی قربت میں ہو جاؤں..

میں کو خوب معلوم تھا کہ ابتو شستہ پر چکورے کا کڑا جوں نہایت ہی اشیاق سے پہنچتے ہیں چنانچہ اس کا آدھا فرقہ گریپ فروٹ جوں کے ڈبوں سے بھرا پا تھا..

شستہ کے دوران بھی نوفل اپنی ماں کی گود میں دبکا مجھے تک بھری نظر وہ سے دیکھتا رہا کہ آخری کون ہو سکتا ہے جس کے ساتھ میری ماں ہر وہ پندرہ منٹ کے بعد پٹ جاتی ہے اور کبھی بنتی ہے اور کبھی روٹی ہے..

میں کبھی بھی کوئی خدمت کرنے والی اطاعت گزار قسم کی بیٹی نہ رہی تھی بلکہ بچ پوچھتے تو میونہ اور میں نے ہی اس کی اطاعت کی اور خدمت گزاری کی کہ وہ ہماری اکتوپی بیٹی تھی۔ اگر وہ بھائیوں کے ساتھ کوئی بدتریزی کرتی تو ان کی شکایت پر انہیں ہی ڈانت پڑتی کہ خرد اگر میں کو کچھ کہا تو یوں کبھی وہ اپنی قابلیت اور خوش شکل کے زعم میں رہتی تھی اور اس کا سمجھ کلام تھا ”کبھی غرور نہیں کیا“.. یعنی یہ تو طے ہے کہ ہم بہت لائق اور چھی شکل کے ہیں لیکن اس کے باوجود ”کبھی غرور نہیں کیا“..

لیکن وہ ایک بیٹی تھی اور بیٹوں کی نسبت کہیں بڑھ کر ہمارے لیے تکریم مدد ہوتی تھی۔ بلکہ وہ ہمیں ڈانت پڑت بھی کرتی تھی..

ایک بار میونہ اپنے بیٹوں پر جوں کو سمیٹ کر اپنی ہمیشہ چیلے سے ملنے کا پیچی چلی گئی اور میں لاہور میں بے آسر اور تنہا ہو گیا۔ میں نے اس بے آسری اور تنہائی کو بے حد انجوائے کیا لیکن دو چار دنوں کے بعد میں اس مادر پدر آزادی سے اکتا گیا۔ ایک روز فون پر بات ہو رہی تھی تو میونہ کے بعد سلوچ کی آواز آئی ”ابو آپ کیسے ہیں.. مزے کر رہے ہیں میرے کن کن دوستوں کے فون آئے ہیں؟.. میرے کوئی خط وغیرہ.. اور ہاں فلاں سورہ میں سیل گئی ہے میرے ناپ کی دو جیز خرید لیجیے گا“، اور اس کے بعد سیر لائیں پر تھا ”ابا جی کیسے ہو.. اور نا میں.. ہمارے ڈوگی شیری کا کیا حال ہے.. ان موسموں میں اسیشن کتوں کو مولیٰ جو عین پڑ جاتی ہیں اس کا خیال رکھئے گا.. یا تو خود اس کی جو میں نکال لیجیے گا اور اگر زیادہ ہوں تو جانوروں کے ڈاکٹر سے مشورہ کر کے کوئی محلوں اس پر چھڑک دیجیے گا.. غفلت نہ کیجیے کہ جوں سے کتنے مر بھی جاتے ہیں“.. اور آخر میں جب میں کی باری آئی تو اس نے صرف یہ پوچھا ”ابو.. ہم آگئے ہیں تو آپ کے کھانے کا کیا بندو بست

میونہ پکن کی صفائی میں بخت جاتی.. جہاں ورجوں پلیٹیں برتن فرانگ پین اوہ جلی حالت میں بکھرے ہوتے اور پکن کی دیواروں پر اس کیک کے چھینٹوں کی پر بہار ماڈرن آرٹ کی تصویریں نمائش پر ہوتیں.. تو وہی عینی..

اور کیا یہ ہی معنی ہے! سلاسلی کڑھائی میں تو اب بھی نہیں پر ویگر گھریلو کاموں میں کیسے اتنی سکھڑا اور سلیقہ شعار ہو چکی ہے.. اس کا گھر ایک ہیرے کی طرح دیکھا ہے اور وہ اتنی جھاڑی پوچھ کرتی ہے.. یہاں تک کہ باخھر و مزمیں کچھ بھی کرنے کو جی نہیں چاہتا کہ وہ اتنے کھرے اور شفاف ہوتے ہیں اور کیسے کیسے اعلیٰ اور ذائقے دار کھانے پل بھر میں تیار کر لیتی ہے.. نوفل اپنی سیاہ آنکھوں میں جیرت بھرے.. کبھی مجھ سے شرمندہ ہو کر اپنی ماں کی گود میں اپنے آپ کو چھپاتا ہے اور کبھی کن اکھیوں سے مجھے دیکھتا ہے..

آر لینڈ وایر پورٹ پر اسے پہلی مرتبہ دیکھ کر جب وہ جھوم کی لہروں پر تیز تا دکھائی دے رہا تھا اس لمحے اور اس کے بعد جو کچھ مجھے اس پیچے کے لیے محسوس ہوا وہ بیان کرنے سے قاصر ہوں.. اگرچہ وہ براہ راست میری نسل کا پچھہ نہ تھا.. کہ عام عقیدے کے مطابق نسل تو بیٹوں سے بڑھتی ہے.. تو بھری کیوں مجھے کل جہاں سے پیارا لگ رہا ہے ایسا کہ اس پر سے نظر ٹھیکی نہیں تو اس کشش کا جواب میرے بابا.. میرے آقا کی جانب سے مل گیا کہ ہر سوال کا جواب بھی انہیں کے پاس ہے..

وہ جو ان کے دو نوفل تھے.. حسن اور حسین.. جو نماز کے دوران ان کی پشت پر سوار ہو کر مزے کرتے تھے اور وہ سجدہ کرتے ہوئے بھی مسکراتے ہوئے احتیاط کرتے تھے کہ کہیں ان آنگیزوں کو ٹھیک نہ پہنچ.. اور ان کی نسل بھی اپنے نواسوں سے آگے بڑھی.. پوتوں سے نہیں.. تو نوفل بھی میرے لیے ایک ایسا ہی نواسا تھا..

میں نے زندگی بھروسائے جج کے ایام میں پانچوں نمازیں باقاعدگی سے نہیں پڑھیں.. البتہ فجر کی نماز کو شکش کرتا ہوں کہ بے شک قضایی پڑھوں تو نوفل کی آمد کے بعد کی عتنی نمازیں

**مزید کتب پڑھنے کے لئے آج ہی وزٹ کریں : www.iqbalkalmati.blogspot.com**

ہے۔ کیا کھاتے ہیں۔ کہاں سے کھاتے ہیں۔“  
تو یہ فرق ہوتا بیٹوں اور بیٹیوں میں۔

بیٹے اپنے دستوں اور کرتوں کے بارے میں گفرون ہوتے ہیں اور بیٹیاں أبو کے کھانے  
کے بارے میں۔

ہم ناشتے کے لیے بینٹھے اور بھی میں نے گریپ فروٹ بجوس کا پلا گھونٹ لیا تھا کہ  
لوگ روم کے شیشے پر کسی نے دستک دی۔  
کیا ویکھا ہوں کہ شیشے کے پار ایک لمبی گردن والی گونخ پر سمیئے کھڑی ہے اور مجھے  
نہایت ناراض نظر دیں سے دیکھ رہی ہے۔

”آپ ناشتہ کریں ابو۔“ میری حیرت کو بھانپ لئی ہے۔  
”دستک اس نے دی تھی؟“

”ہاں ابو۔“

”کیوں؟“

”اس کے ناشتے کا دقت بھی ہو گیا ہے۔“ اس نے میرا ہاتھ تھام کر میری ہتھیلی کو چوہا  
اور کہا ”تھینک یو ابو۔“  
اس گونخ نے اپنی چوہنے سے شیشے پر ایک اور بے تاب دستک دی۔  
تو یہ عینی کا آر لینڈ و تھا۔



اگر چہار مرغا یوں کا خوشی سے کوئی تعلق نہیں۔  
لیکن تمن سرمنی کو بجوس کا خوشی سے بہر حال تعلق ہے۔  
ان کو بجوس کے سر شوخ سرخ رنگ سے رنگے تھے اور اس رنگ میں ان کی بھروسیا  
آنکھیں کیا غوب پھینتھیں۔  
ان کی گرد نہیں لامی تھیں کیونکہ کونخ کی گردن لمبی نہ ہو تو وہ کونخ نہیں مرغابی ہو جاتی  
ہے اور پھر اس کا خوشی سے کوئی تعلق نہیں رہتا۔  
یہ کسی ڈار سے پھر زی ہوئی کو بجیں نہ تھیں بلکہ ان کی اپنی ذاتی ڈار تھی جس میں دو قو میاں  
بیوی تھے اور تمیساں کا پچھہ تھا۔  
بچہ بہت بد تیز تھا جب غصتے میں آتا تھا تو اپنی ماں کے سرخ سر میں چوہنے سے ٹھوٹنے  
مارتا تھا۔

میں مرغا یوں اور کو بجوس کے بارے میں بھی بہت کچھ نہیں جانتا سوائے اس کے کان  
کی ڈاریں ہوتی ہیں اور ان میں سے کوئی ایک اگر اپنی ڈار سے پھر جائے تو گراٹی بہت ہے۔  
بہت قدیم اور کھوچکے زمانوں گاؤں کے ایک کچھ مکان میں سردویں کی گونخ راتوں میں۔ جب  
برابر کی کوٹھڑی سے تازہ کپاس اور گندم کی مہک آرہی ہوتی تھی اور طاٹھے میں مٹی کے ایک دیے کی  
مٹی پٹاٹے مارتی بچھ جانے کو بھوتی تھی تو میں اپنی ماں کی گود میں سستا ایک رضاۓ میں سستا۔ آسانوں  
سے اترتی ایک گرلاہٹ کو سنتا تھا۔  
عجیب ڈکھ بھری۔ فریاد کرتی۔ میں کرتی سردی میں بحمد ہوتے گاؤں کے آسمان سے اُڑ

اس دورانِ نofil پیدا ہوا اور ذرا بڑا ہو گیا تو یعنی کی مشکل آسان ہو گئی ”ابو۔ اب نofil انہیں ڈبل روٹی کھلا دیتا ہے اگر کسی نے شکایت کی اور کوئی الہکار تعریف کے لیے آگیا تو میں صاف کہہ دوں گی کہ بد تیزی پچھے ہے میرا کہنا نہیں مانتا تو میں کیا کروں۔ اور ایسا امر یہ کہ میں تو پھوپھوں کو سر کاری طور پر ڈالنا بھی نہیں جا سکتا۔ اور ہاں نofil انہیں ”چڑیا“ کہتا ہے۔ میں بہت سکھاتی ہوں کہ جیئے یہ کوئی نہیں ہیں تو وہ سر ہلاکر کہتا ہے نہیں۔ چڑیا ہے۔ ایسا یہ موقف پچھے ہے۔“

ایک دوپھر میں یعنی کے گھر کے پچھوڑے میں برآمدے میں برا جہاں اپنے دن کا پانچواں سکریٹ پر رہا تھا کہ میں نے میلے دن سے فیصلہ کر لیا تھا کہ اس سفر کے گھر کو تمبا کو کی نو سے آلوہ نہیں کرنا۔ سکریٹ اگر پینا ہے تو باہر برآمدے میں پینا ہے۔ تو چار بجے کے قریب رہائشی مکانوں کی ڈھلوان چھتوں پر جو آسان تھاوہاں سے پرواز کرتی تھیں کوئی نہ مودار ہوئیں اور یعنی میرے سامنے گھاس کے ایک قطعے پر لینڈ کر گئیں۔

وہ میلے تو لاطقی سے گزندیں لاسی کیے آس پاس دیکھتی رہیں۔ اور کبھی چوری چوری اپنے سرخ سروں میں فریاں ہوتی سیاہ آنکھوں سے مجھے پکھتی رہیں کہ آج یہ کون ہے۔ وہ نیکے نیں لتش والی سوہنی لڑکی کہاں ہے اور اس کی جگہ اس کے نین نتش والا یہ بھدا ساقھن کون ہے جس کے منہ سے دھوال برآمدہ ہو رہا ہے۔ پھر وہ اپنی مخفی اور لامی ٹانکیں آگے چیچے رکھتیں نہایت فلسفیانہ ٹکل بنائے میرے قریب ہو گئیں۔ اور میرے پاس ان کے لیے کچھ ڈھنل روٹی تھی۔ میں نے بہت محنت سے اس کے ریزے کیے تھے اس آس میں کہ شاید وہ آئیں۔ اور وہ آگئیں۔ چونچیں آگے کیے وہ میرے پاس آ گئیں۔

ہر شخص کی حیات میں کہیں نہ کہیں کچھ دیکھتے اور کو دیتے لمحے تو آتے ہیں جو اس کے بدن اور اس کی روح کو سرشاری سے شرابوں کے اُسے خالق کے سامنے سر جھکانے پر مجبور کر دیتے ہیں کہ اے ماں اس زندگی کے لیے اور ان لمحوں کے لیے حیران شکر یہ۔

بڑے لوگوں کی زندگی میں ایسے لمحے بھی بڑے ہوتے ہیں۔ یعنی جس روز آپ کروڑ پتی ہو جاتے ہیں روپوں میں نہیں بلکہ ذرا روں میں۔ یا آپ ایک سلور ریور اسی خرید لیتے ہیں۔ ایک پورا جزیرہ آپ کی ملکیت میں آ جاتا ہے یا پھر آپ کو نہیں انعامیں جاتا ہے۔ لیکن ہم ایسے چھوٹے لوگوں کی زندگی میں ایسے لمحے بھی چھوٹے ہوتے ہیں۔

کر رضاۓ کے اندر میرے کانوں میں اترتی۔  
”کوئی کونج ہے مستنصر جو ذار سے پچھر گئی ہے“ میری ماں مجھے بتاتی ”وہ اپنی سہیلیوں کو آوازے رہی ہے کہ تم کہاں ہو۔ مجھے اکیلا چھوڑ کر چلی نہ جانا۔“

پتے نہیں امریکی کوئی نہیں اگر اپنی ذار سے پچھر جائیں تو گلاتی بھی ہیں یا نہیں اور اگر گلاتی ہیں تو کیا اس نے میں گلاتی ہیں جس نے میں پا کتناں کوئی نہیں گلاتی ہیں۔

یہ جو تین کوئی نہیں قلعوں یا کے شہر آر لینڈ میں میری بیٹی کے مکان کے پچھوڑے میں کبھی گوف کو رس کی گھاس پر اور کبھی جیل کنارے اترنے والی۔ اور وہ ہیرے دھیرے چیل قدمی کرتے مجھ تک بے خطر آنے والی۔ یہاں جب تھیں۔ میرا ان سے تعارف ہو چکا تھا۔

”ابو۔ آپ کو ایک مزے کی بات بتاؤں“ یعنی فون پر مجھے اپنے گھر کے بارے میں بتا رہی ہے ”یہاں ہر روز ہمارے گھر کے پیچھے جو گوف کو رس ہے وہاں تین کوئی نہیں اترتی ہیں۔ پہلے پہل تو وہ ذرا دوڑ دوڑ رہتی تھیں پھر وہ گردیں اکڑائے قریب آنے لگیں۔ ذرا جمس مگر احتیاد کے ساتھ۔ میں نے انہیں ڈبل روٹی کے ریزے پیش کیے تو وہ ذرا ہی جھگک کے بعد اور قریب ہو گیں اور میری کھلکھلی ہتھی پر سے ڈبل روٹی کے ریزے ٹھوکنیں مار کر کھانے لگیں۔ اب یہ روزانہ کا معمول ہو گیا میں ان کی مختصر رہتی کہ وہ کب آئیں اور میں انہیں ڈبل روٹی کھلاوں۔ اس دوران جانے کس نے شکایت کر دی کہ ایک پا کستانی لوکی ہے جو جنگی حیات کے قانون کی خلاف ورزی کر رہی ہے، کوئی نہیں کو خواراک کھلاتی ہے۔ یوں وہ کوئی نہیں اپنی خواراک خود تلاش کرنے کی بجائے اس پر انحصار کرنے لگیں گی اور اگر کل کلاں انہیں یہ خواراک حاصل نہ ہوئی تو وہ خود خواراک تلاش کرنے کی عادت کو بھول چکی ہوں گی اور یوں بھوک سے مر جائیں گی۔ چنانچہ میں نے گرفتاری وغیرہ کے خوف سے انہیں ڈبل روٹی کھانا موقوف کر دیا۔ لیکن اب وہ پھر بھی روزانہ آ جاتیں میں باہر نہ لکھتی تو وہ لوگ زدم کی کھڑکی کے شیشے پر چونچیں مار مار کر احتیاج کرتیں اور نہایت دردناک آوازیں کاٹتیں۔ ایک روز مجھے خدشہ ہوا کہ وہ چونچیں مار مار کر میری کھڑکی کا شیشہ تو زدیں گی اور اب تو یہ شیشہ بہت بڑا ہے۔ اگر ٹوٹ جاتا تو نیا لگوانے کے لیے ہمارے مانہ بجھت کاستیاں ہو جاتا چنانچہ اب میں گھر کے اندر رہتی ہوں اور ہاتھ بڑھا کر انہیں ڈبل روٹی کھلا دیتی ہوں اور ساتھ میں اپنے منہ پر انگلی رکھ کر دشش، کہہ کر انہیں چپ رہنے کی درخواست کرتی ہوں۔

جاتی۔ اور وہ ہے وفا۔ زندگی بھر کا ساتھ۔ زندگی میں صرف ایک بار اپنے ساتھی کا چنانڈا کرتی ہیں اور پھر مرتے دم تک وہ ساتھی نہ جاتی ہیں۔ کبھی بے دفانیں ہوتیں۔ جب کسی نرکوئی کا دل کسی باعی خرطی اداہ کو خپڑا جاتا ہے تو وہ اسے بھانے کی خاطرا پنی جانب مائل کرنے کے لیے اس کے گرد ایک شاہزادہ اور سریلا رقص کرنے لگتا ہے۔ اور وہ مادہ کو خُ اسے ذرہ بھر لفت نہیں کرواتی۔ اس کی جانب اپنی سیاہ آنکھیں اٹھا کر نہیں دیکھتی۔ بظاہر بے اختیاری برتنی ہے لیکن دل ہی دل میں اس پر مرثی چلی جاتی ہے۔ مجی ہاں بالکل ایک مانچکی عورت کی طرح۔ اور جب اُن دونوں کا میل ہو جاتا ہے تو پھر پوری زندگی ایک دوسرے کا ساتھ دیتے ہیں اور کسی اور کوئی خُ کی جانب چاہے وہ کتنی ہی چنپل اور نو خیز کیوں نہ ہو آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھتے جب کہ دیگر پرندوں کی بے حیائی اور خرب الاخلاقی سے تو آپ خوب واقف ہیں کہ کیسے پھدک پھدک کر ساتھی بدلتے رہتے ہیں۔ کبھی اس چیزیا پر اور کبھی اُس چیزیا پر۔ اور دیگر حیوانوں کے حیوانی جذبوں سے بھی آپ آگئی رکھتے ہوں گے۔

کہا جاتا ہے کہ ملکہ الرحمۃ اپنے شہر قلب کے ہمراہ افرائیش نسل کے ایک فارم پر تشریف لے گئیں جہاں ایک بیتل نے اُن کی شاہانہ موجودگی میں پانچ چھوٹے ہیں کو سرفراز فرمایا تو ملکہ نے ڈیوک صاحب کی توجہ اس کارکر دگی کی جانب مبذول کر داتے ہوئے کہا کہ قلب۔ دیکھا تم نے کہ یہ بیتل کیسا تحرک اور مصروف عمل ہے اور تم۔ اس پر ڈیوک نے نہایت متانت سے جواب دیا کہ۔ ذار لنگ تم نے نوٹ نہیں کیا کہ ہر بار گائے نئی ہوتی ہے۔

چلے آپ ایک ارتقاء کی منازل طے کر چکے حیوان نہیں حضرت انسان سے تو واقف ہیں نا۔ تو وہ بھی ایک مٹکوٹ کی موجودگی میں بھی تاکہ جھاٹک سے باز نہیں آتے۔ نظر بازی سے گرینہیں کرتے اور اگر نہایت ہی شریف الطبع اور باوفا ہوں تب بھی وہ کونسا مزدہ ہو گا۔ جس کے من میں عقد ہائی کی خواہش انگڑایاں نہ لیتی ہو۔ اگر کوئی ایسا مزدہ ہے تو میں اُسے بلا جھگ دنیا کا سب سے جھوٹا اور منافق مرد قرار دوں گا۔ الحمد للہ میں اس معاملے میں قطعی طور پر جھوٹا اور منافق نہیں ہوں گے تک مرداری زدال پذیر ہے لیکن عقد ہائی کی خواہشیں راتوں کو بیدار رکھتی ہیں۔

دونوں میاں یوں اور اُن کا پچھہ کونجیں ہر سے پھر پورے چار بجے آسمان سے اُتر کر میرے سامنے لیڈنڈ کر جاتیں اور اپنی لمبی ڈھینگ نانگیں آگے پیچھے کرتیں میرے قریب آ جاتیں اور

اپنے نخے سے بیٹھے کوپلی بار خود سے آگئیں کریم کھاتے دیکھنا اور اُس کے لطف سے آپ کی جانب دیکھ کر ایک بار مسکرا دینا۔

گورخان کی قبرت میں سر شام سرسوں کے زرد کھیتوں کے اوپر زرد ہوتے آسمان پر ایک قزح کی رنگی ری کمان نمودار ہوتے دیکھنا۔

ہو سے سرماگو کے نادل ”بلاسکڈ نیس“ کوپلی بار پڑھنا۔  
پھر ایک محبت کی گیلی سکی کوپلی بار سمنا۔

کسی آبی پرندے کو ایک اجنبی آسمان پر روزانہ گرلاتے اور محبت کرتے دیکھنا۔

اس نوعیت کے بہت معمولی اور حیرت سے بہت نئے ہیں اور اُن میں سے ایک لمحے آرلینڈ میں تب نصیب ہوا جب میں نے اپنی ہتھیلی آگے کی اور اُس ہتھیلی پر ڈبل روٹی کے کچھ کلڑے تھے اور ایک کوئی نئے آگے ہو کر اُن پر چوٹی ماری۔ اور میں نے اُس کی چوٹی کی چھپن ہتھیلی کے ماس پر محسوس کی۔

یقیناً کچھ پڑھنے والے مسکرا دیتے ہوں گے کہ یہ کیسے ایک یادگار لمحہ ہو سکتا ہے۔ اور میں انہیں دو شنبہ نہیں دوں گا کہ وہ آگاہ ہی نہیں ہیں کہ ایک آزاد پیچھی ایک لامی گردن اور سرخ سر میں نمایاں دو سیاہ آنکھوں والی کوئی جب آپ کی ہتھیلی پر چوٹی مار کر ڈبل روٹی کا ٹکڑا اٹھاتی ہے تو کیسا لطف آتا ہے۔ کس قدر سرست ہوتی ہے۔

چونکہ ان کونجوں نے مجھے ایک یادگار لمحہ عنایت کیا تھا اس لیے میں نے انہیں جانے کے لیے ایک کتاب ”فلوریڈا کے پرندے“ کا نہایت انہاں سے مطالعہ کیا۔

”سینڈیل کریں۔ سرمی کو کوچیں چار سے پانچ فٹ قد کی ہوتی ہیں۔ ان کے پروں کا پھیلاو چھپ سے سات فٹ تک ہوتا ہے۔ یہ کیزے مکوڑے مینڈاک چھپ کلیاں اور چھوٹے سانپ نہایت رغبت سے نوش کرتی ہیں۔ اور اگر کوئی چوہا یا چھپی مل جائے تو بھی پر ہیز نہیں کرتی۔“

ان سرمی کو کونجوں کے بارے میں میں نے کچھ اور حقائق بھی دریافت کیے اور مجھ پر اُن کی ایک ناقابل یقین خصلت کا انکشاف ہوا۔ ایک ایسی خوبی جو کسی اور پرندے میں نہیں پائی

سیرے پاس ان کے لیے ڈبل روٹی کے لکڑے ہوتے۔

لیکن سہ پہر چار بجے سے پہلے بھی تو میں کچھ کرتا تھا۔ آخ ر کیا کرتا تھا؟

ظاہر ہے دن کا آغاز سوریہ سے ہی ہوتا تھا۔ اور سیری سویری کا آغاز ہمیشہ منہ اندر ہیرے نہر کی اوپر کھلا دیا۔ نیویارک کی پہلی جموم دل فریب اور رنگینیاں تمام تصویری کی وجہے آرلینڈ وکی تہائی، وسعت اور دھمکی رنگوں کی تصویر کے ساتھ مفاہمت کی؛ اُس کی عادت ڈائی اور پھر ایک صبح میرے نہیں بدن نے مجھے کچوکے دینے کے چل انٹھ مجھے سیر پر لے چل، میں نے ٹی شرت اور نیکر کے ساتھ جو گرز پہنے اور دبے پاؤں اپنے کرے سے نکل کر زیر ہیوں سے یونچ آ گیا۔ بلاں مجھ سے پہلے جاگ چکا تھا اور نہاد ہو کر ایک گول ٹوپی سر پر جمائے ناشتہ کر رہا تھا۔ ”انکل آپ کہہ جا رہے ہیں،“ وہ ٹھنک گیا۔

میں نے اُسے بتایا۔

”لیکن ابھی تو باہر نہ رکی ہے۔“

”میرے ایک دوست کے مطابق سورج طلوع ہو جائے تو دھوپ میں سیر کرنا صحت کے لیے مضر ہوتا ہے۔“ میں نے پس کر کہا ”اور تم نے یہ مزاجیہی ٹوپی کیوں پہن رکھی ہے؟“ ”یہ تو بال سیٹ کرنے کے لیے ہے۔ اگر آپ نے جانا ہی ہے تو ذرا احتیاط کیجیے گا“ جنگل کے بہت نزدیک ہو گرہنہ چلے گا اور نہ ہی بھلوں کے قریب سیر کیجیے گا کہ گھریز صرف دھوپ سینکے کے ہی شوقین نہیں ہوتے بلکہ صبح سوریے میں کوں اور پرندوں کا ناشتہ کرنے کے لیے بھی پانی سے باہر آتے ہیں اور یہ سیر اسیل فون ساتھ لے جائیے۔ آپ راستہ بھول جائیں یا کوئی ایسے جسی ہو جائے تو آپ رابطہ کر سکتے ہیں۔“

”یعنی اگر کوئی جنگل جانور دانت بکو سے مجھ پر حمل آور ہونے لگتا ہے یا کوئی گھر مجھ جبرا کھو لے میری جانب لپکتا ہے تو میں اُسے کہوں گا کہ ذرا توقف فرمائیے میں سل فون پر بال سے رابطہ کروں۔“

بال مسکرا یا نہیں کہنے لگا ”ہاں ایسا ہو سکتا ہے۔ سل فون ضرور لے کر جائیں۔“

اور اگلے تین ہفتوں کے دوران وہ ہر سوری یہ سل فون نہایت اہتمام سے میری نیکر کی

جب میں ڈالتا کر انکل... اور حرام ہے کہ میں نے اُسے ایک بارہ بھی استعمال کیا ہوا یا اُس کی گھنٹی ہی بھی ہوا لبڑا وہ وقت دیکھنے کے کام ضرور آ جاتا۔ بہر حال میں بال کی برخورداری کا قائل ہو گیا وہ اپنے انکل کے بارے میں اتنا ہے تشویش رہتا ہے۔

میں لوگ روم کے دیوار نیشن کا چکھنا ذرا سادھیل کر چھپلے برآمدے میں جاتا جو گلف کورس پر کھلا تھا اور پھر اُس راستے پر آ جاتا جس پر گوف کار اسٹی ٹھی تھیں۔ یہ ایک مل کھاتی ہوئی چوڑی پگڈا ٹھی تھی جو کئی کلومیٹر کے علاقے میں وسیع ہوتے گوف کورس کی ہر جھیل اور ہر پہاڑی تک چلی جانے والی ایک منی شاہراہ تھی۔ گوف کے کھلاڑی گینڈ کو پوری قوت سے اچھاتے اور پھر اپنی کار اسٹی میں سوارہ دکھانے کے لیے گینڈ کی تلاش میں نکل جاتے۔ اس پگڈا ٹھی کے آس پاس کے منظر جو حرج اگیز تھے ہر لمحہ بدلتے رہتے۔ کبھی جھیلیں، کبھی جوہر، کبھی گھنے جنگل اور اکثر سربر زدھلوں میں۔ شہر تاریکی میں وہ پگڈا ٹھی بھسلک دکھاتی دیتی۔ گوف کورس کی تین مصنوعی جھیلوں کے شاہے سے نظر آتے اور کبھی دکھائی نہ دیتا۔ میں اس راستے پر چلنے لگتا۔ دو جھیلوں کو ملانے والے ایک ٹھیڑے اور بوسیدہ میں کے پار ہو کر جب میں پلٹ کر نظر کرتا تو گوف کورس کے کناروں پر شم تاریکی میں غایاں ہوتے گھروں کا ایک سلسلہ دکھائی دیتا اور میں اُن میں سے آسانی سے یعنی کے گھر کو پہنچاں لیتا کہ ایک تودہ آبادی کا سب سے پہلا گھر تھا اور درسرایہ کا اُس میں روشنی ہوتی کہ اُس لمحے بال دفتر جانے کے لیے تیار ہو رہا ہوتا۔

اس میں کے پار بائیں جانب ایک آپس میں اٹھتے ہوئے گھنے ہوئے بلند درختوں کا جنگل شروع ہو جاتا جو ایک سیاہ لفٹے کی مانند امدادتا ہوا اور سانس لیتا ہوا محسوس ہوتا۔ اُس کے سامنے میں کبھی کوئی ٹھنڈی اور کبھی کوئی خوابیدہ پرندہ ایک اور سوری میں زندہ ہونے اور پرندہ ہونے کے چاؤ میں چکنے لگتا۔

کم از کم ایک بار ایسا ہوا کہ کوئی بھاری بھر کم شے درختوں کو رومندی ہوئی آئی کہ وہ دکھائی نہیں سنائی دیتی تھی اور جنگل کے باہر آ کر مجھے دیکھ کر ٹھنڈگئی میں اگرچہ دہشت میں بخدا ہو گیا یہیں نہ ہر انہیں چلتا گیا۔ جانے کیا شے تھی۔

اور کم از کم ایک بار ایسا ہوا کہ میں وہ پگڈا ٹھی ترک کر کے جنگل کے اندر جانا چاہتا تھا صرف یہ جانے کے لیے کہ وہاں کیا ہے۔ جسے کے کوئی کے راستے میں چلتے ہوئے ایک

مشقت کرنی پڑتی ہے کہ جودہ حاصل کرتے ہیں اس سے لطف انداز ہونے کا ان کے پاس وقت ہی نہیں ہوتا۔

اس جھیل کی سوری خاموشی اور آبی تہائی میں ایک صبح میں نے ایک نہایت پُرانے اور شانت شخص کو دیکھا جو پانیوں میں کندھی ڈالے ذوری کھینچ رہا تھا۔ میں نے پکھو دیر اسے دور سے دیکھا اور وہ مگن تھا اور پھر اس کے پاس ہو گیا ”کیا آپ نے کوئی محفل شکار کی ہے؟“

”ہاں۔ کم از کم تین۔“

”اور۔ وہ کہاں ہیں؟“

”پانی میں۔“

”اگر آپ نے ان کو پکڑا ہے تو وہ پانی میں کیوں ہیں؟“

”کیونکہ محفلیوں کو پانی میں ہی رہنا چاہیے۔“

”میں اس تھی کو سلبھانے سے قاصر تھا۔“

”آپ نے وہ مچھیاں پکڑیں تو وہ پھر سے پانی میں کیوں چلی گئیں۔“

”میں نے خود انہیں پانی میں ڈال دیا۔ میں انہیں ٹکر کر کے ان کے پکھو دے گندھی سے چھرا تھا ہوں اور انہیں پکھو دیا اپنے ہاتھوں میں ہقام کر ان کے بے چین بدن کو محسوں کرتا ہوں اور پھر انہیں جھیل کے پانیوں میں ڈال دیتا ہوں۔ میں صرف شکار کی کیف انگیزی سے لطف لیتا ہوں ورنہ ان سے بہتر مچھیاں تو ہر پُرسور میں مل جاتی ہیں۔“

اس جھیل سے ذرا آگے گولف کو رس میں سفر کرتی یہ گندھی اختتام کو پہنچ جاتی اور وہاں ایک کلب کی عمارت تھی جس سے لمتحفہ سوئنگ پول میں ہر سوری ایک لڑکی تیرتی و کھائی دیتی۔ میرا خیال ہے کہ وہ لڑکی ہی تھی کہ اس کے لامبے بال سوئنگ پول کی سطح پر بچھے ہوتے۔ ہو سکتا ہے وہ کوئی یکسرور اڑلا کا ہو۔

”میں شاہراہ پر آنکھتا۔“

ذرا خبریے میں یہاں ایک فلیش فارورڈ کرنا چاہتا ہوں۔

میں یہاں جس برس کا بیان کر رہا ہوں اس سے اگلے برس میں جانا چاہتا ہوں۔

اگلے برس جب میں ایک بار پھر عینی کے پاس آر لینڈ گیا تو میری سوری کی روشنی میں

پھر میلے ڈھیر پر چڑھ کر صرف یہ دیکھنا چاہتا تھا کہ اس کے دوسرا جانب کوئی جھیل تو نہیں۔ تو ایک نیم اندر ہیماری سوری میں میں راستے سے الگ ہو کر جنگل کے اندر ہوا اور وہاں ٹھینبوں بیٹوں اور درختوں سے لگتی سر بر زجاجاروں کے جاں تھے۔ جنگل بیلیں اور جھاڑیاں تھیں۔ بزرگانی ایسے جا لے تھے جن میں پاؤں اُنکھتے تھے اور شانہ میں آنکھوں کو ڈھکتی تھیں۔ اپنا چہرہ بچاتے ہوئے دونوں ہاتھوں سے شاخیں بیلیں اور بزر جاں پرے کرتے ہوئے میں نے چند قدم اٹھائے۔ مجھے یوں محسوں ہوا جیسے جنگل ایک گوشت خود پوے کی مانند ہے جو مجھے آہستہ آہستہ اپنی گرفت میں لے کر بھینچ رہا ہے۔ پھر ایک قدم ایسا آیا کہ وہ گھنے سیاہ کچر کی ولدیل میں گیا اور ایسا گیا کہ اسے کھینچ کر باہر نکالنا مشکل ہو گیا۔ تب میں ایسا تاب ہوا کہ پھر کبھی اس جنگل کے اندر قدم نہ رکھا۔ صراحت متفقہم پر چلتا ہا۔

گولف کو رس کی ہریاں میں سفر کرتی یہ گندھی ایک مقام پر جنگل سے ذرا پرے ہو جاتی تھی اور وہاں دائیں ہاتھ پر پکھ فاصٹے پر چند گھنٹے تھے اور ان کے پچھواڑے میں جو سر بر ڈھلانیں تھیں وہاں ہر سوری بے شمار کا ہل قسم کے لگنے اترے ہوتے تھے۔ گھاس میں چونچیں مارتے شاید اپنا ناشتہ تلاش کرتے تھے اور یعنی اس لمحے وہ ساعت نہوار ہوتی جب سورج کی پہلی کرنیں اپنی زردی میں عریاں ہونے لگتیں۔ مجھ پر تو ابھی جنگل کی سیاہی غالباً ہوتی پر وہ بگل سارے کے سارے منہری ہونے لگتے۔ قریب سے گزرتے ہارہ سے یکسر لائق سنتی سے گھاس میں چونچیں مارتے منہری ہوتے جاتے۔

سیدہ سحر عیاں، ہونے لگتا۔

پھر میں ایک بہت دسیع گھنے جنگلوں میں گھری جھیل کے قریب ہو کر چلنے لگتا۔ بہت دور اس کے دوسراے کناروں پر سلیشی رنگ کی ٹانکوں سے ڈھکے اور سوری کی ڈھند میں ڈوبتے ظاہر ہوتے پانچ گھنٹے کھائی دیتے اور میں وہاں سے گزرتے ہوئے سوچتا کہ ان گھروں کے مکینوں کے سامنے۔ ہر سوری یہ کیسا نہ فریب منظر لکھتا ہو گا اور وہ کیسے نصیب والے ہیں۔ اگرچہ مجھے شک تھا کہ ایسے شاندار گھروں میں رہنے والے اکثر لوگ کبھی اتنی سوریے بیدار ہو کرنے گھروں کے سامنے جو حر طراز پانی کے جزیرے ہوتے ہیں اُن پر نازل ہوتی کرنیں ہوتی ہیں انہیں ہیں دیکھتے۔ انہیں ایسے گھروں کے حوصل کے لیے اور ان کی ماہانہ اتساطل کی ادائیگی کے لیے دن رات اتنی

سے ہوتی اور اب انسان سامنے سے آنے لگتے۔ کچھ اور سیر کرنے والے۔ ان میں سے کچھ دوست خصلت کے اور کچھ بیرون طبیعت کے۔

بیشتر سیر کرنے والوں کے ہمراہ ان کے... یعنی انسان کے... بہترین دوست تھے... کئے تھے... اور میں امریکی اخلاقیات سے اتنا تو آگاہ ہو چکا تھا کہ ان کے مالک کو فراموش کر کے ہمراہ راست کتوں کو ”مارنگ“ یا ”پے“ کہتا۔ اور یوں ان کے مالک میرے اخلاق کے گروپہ ہو جاتے۔ میں تذکرہ کر چکا ہوں کہ کسی نے مجھے خبردار کیا تھا کہ اگر آپ کسی کئے کو زرا گھوڑ کر بھی دیکھیں تو کتنا راض ہونے ہواں کا مالک آپ پر ہمک سننا کا مقدمہ دائر کر سکتا ہے۔ چنانچہ میں کچھ زیادہ ہی احتیاط پسند ہو گیا۔ کتنا آرہا ہوتا اور ظاہر ہے وہ اکیلا تو نہیں اپنے مالک یا مالک کے ساتھ آرہا ہوتا تو میں دور سے ہی ”ہاؤ آر یوڈ ونگ دی مارنگ“ کہہ کر سلام دعائیں پہل کر لیتا۔ تاک اُسے شکایت کا موقع ہی نہ ٹلتے۔

میں ایک حصی تیجے پر پہنچا ہوں اور یوں ہی نہیں پہنچا ایک عیقش مشاہدے کے بعد پہنچا ہوں کہ... یہاں انسان کتوں کو سیر نہیں کرواتے بلکہ کئے انسانوں کو سیر کروانے کے لیے نہ لگتے ہیں۔ وہ یعنی کئے جدھر تھی چاہے چل نہ لگتے ہیں اور انسان ایک بے دام غلام سر جھکائے اُس کے پیچے پیچے۔ اگر کثیر محسوس کرتا ہے کہ انسان ذرا سست ہو رہا ہے تو وہ یکدم کسی کیتی کو دیکھ کر بے دھڑک اُس کا پیچا کرتا ہے اور اُس کے ساتھ دوڑ لگانے لگتا ہے۔ پھر یہ فیصلہ کئے کا ہے کہ اُس نے کھر داپک کب جانا ہے۔ کہ انسان اب تھک چکا ہو گا اسے آرام کی ضرورت ہے اب کل صبح پھر اسے سیر کروائیں گے۔

دیسے میں نے دنیا کے کسی اور ملک میں نہ تو اتنے کئے رکھے ہیں اور نہ اتنے موٹے۔

نیویارک کے کچھ علاقوں میں تو لوگ اپنے تن بدن کا ذرا خیال رکھتے ہیں لیکن جو نی اپ دہاں سے باہر آتے ہیں تو موٹے لوگوں کی دنیا شروع ہو جاتی ہے۔ آر لینڈ کے میدانی علاقے میں بھی آپ کو چھوٹے موٹے پہاڑ نظر آئیں گے جو حرکت میں ہوتے ہیں۔ مونا پا امریکہ کی ایک شاخت ہے کہ امریکی ہمسدقت کچھ نہ کچھ چھتے رہتے ہیں کھاتے رہتے ہیں۔ آر لینڈ یا جرمنی میں جو موٹے ہوتے ہیں وہ بے تحاشا بیرون اٹھانے کے نتیجے میں ہوتے ہیں جب کہ امریکی تلے ہوئے مرغ، فرخ، فرماز اور پنیر کے برگر ہڑپ کرنے کی وجہ سے بھیل جاتے ہیں۔ ان ہر دو

کچھ تغیر نہ ہوا۔ گولف کو رس کی وہ گلڈنڈی۔ وہی جنگل اور وہی جھیلیں۔ لیکن جب میں اس گلڈنڈی کے اختتام تک پہنچا اور آگے شاہراہ تھی تو دائیں جانب جہاں پہنچے برس مخفی مکاں تھی دہاں ایک نفاست سے ترتیب دی ہوئی خوش رنگ پتوں اور گل بلوٹوں کی ایک کیاری تھی اور اس خوش نظر ترتیب کے درمیان میں ایک حصی پلیٹ پر ایک نوجوان نہتی ہوئی سنبھری بالوں والی لڑکی کی تصویر ثبت تھی اور اس زندگی سے بھر پور لڑکی کے نین قش ششم کے قطروں میں کچھ وہند لائے جاتے تھے۔ جیسے وہ پانیوں کے پیچھے سے ظاہر ہو رہی ہو۔ جو نی سوچ کی پہلی کریں اُس کے چہرے پر اُتر تین اُن کی حدت سے وہ ششم زائل ہو جاتی اور اس لڑکی کی مسکراہٹ عیاں ہو کر آپ کے دل پر اڑ کر نہ لگتی۔

تصویر کے نیچے ایک عبارت تھی۔ اُس لڑکی کا نام درج تھا جو مجھے یاد نہیں رہا۔ شاید جوں ایلی سن تھا۔ اور تحریر تھا کہ... جوں ایلی سن کی یاد میں جو صرف ایکس برس کی عمر میں ایک حادثے کا شکار ہو کر مر گئی۔ یہ یادگار گل بلوٹوں اور لٹکنے پتوں کی پہنچلے برس نہ تھی۔ اب تھی۔

ایک زندگی سے اپنے شباب کے برسوں میں ہی پھر جانے والی لڑکی کے لیے یہ کیا ہی شاندار محبت کا انہصار تھا کہ اُس کی یاد میں ایک جنگل کی قربت میں ایک جھیل کے پاس ایک ہریاں ڈھلوان پر یہی گل بوٹے ترتیب دیے جائیں۔

میں ہر سو یا اس گلڈنڈی کے اختتام پر۔ جوں ایلی سن کی تصویر کے پاس کچھ دری ٹھہرتا۔ انتفار کرتا کہ کب اُس کے خوش نظر چھرے پر سوچ کی پہلی کریں اُتریں اور اس پر سے ششم کا جواب اُترے۔ میں اُس کے لیے... جسے میں جانتا تک نہ تھا اُس کی جو اس سال مرگ پر برخیجہ ہوتا کچھ دریا اُس کے پاس ٹھہرتا اور دل ہتی دل میں اُس کی مختافت کی دعا کرتے اُس کے لیے جنت کی خواہش کرتا۔ بے شک مسلمان جنت کے لیے نہ کسی۔ جو بھی اُس کا عقیدہ تھا اُس کی جنت کے لیے۔ اور اگر اُس کا کوئی بھی عقیدہ نہ تھا تو بھی کسی ایسی جنت کے لیے جس کا تعلق کسی نہ ہب سے نہ ہو۔ کہ ہر نہ ہب کی جنت الگ ہوتی ہے جس میں صرف اُسی نہ ہب کے ہجرو کار داخل ہو سکتے ہیں۔ جیسے نہ ہب الگ ایسے جنت الگ۔ اس فلیش فاردرڈ سے ہم واپس لحوم موجود میں آتے ہیں۔ میں شاہراہ پر آ لگتا۔

اس لمحے تک میں اپنے آپ میں تھا ہوتا اگر ملاقات بھی ہوتی تو کسی جانور پا پر نہ

اٹارتا اور ایسے تر دتازہ ہو جاتا جیسے ایک بُنی پر جھولتا پکھیرہ جو رات کی اوس کی نبی اپنے پروں پر محسوس کر کے تر دتازہ اور شادمان ہو جاتا ہے۔

ازال بعد میں ”حام“ کرتا۔

مجھے قطی طور پر علم نہ تھا کہ یہ حام کیا ہوتا ہے۔ میں صرف گوالمذہبی چوک کے قریب ملاں نالی کے ”گرم حام“ سے واقع تھا جہاں چارٹ ضرب چارٹ کے قین ڈر بے سے تھے۔ تاریک اتنے تھے کہ ان میں داخل ہو کر آپ کو اپنی بیانی زائل ہونے کا احساس ہوتا تھا۔ یعنی اگر آپ داخل ہو کر اس کے کالی زدہ اور پھلویں فرش پر قدم رکھتے ہوئے پھسل نہیں جاتے قائم رہ جاتے تھے۔ پھر آپ دوہائی ویتے تھے اور ملاں نالی باہر سے کوئی بیور دبا کر گرم پانی کو رویلیز کر دیتا تھا۔ اور پشاید چھپت میں یا سین زدہ دیواریں کوئی نہ ہوتا ہو گا جس میں سے ابلتا ہوا پانی ایک آبشار کی صورت گرنے لگتا تھا۔ پہلے تو آپ اپنے آپ کو جھلنے سے بچاتے تھے اور اب جان کے مریز لالے پڑ جاتے تھے اور اپنے آپ کو اس بھاپ خارج کرتے بدن کو جھلساتے پانی سے بچانے کی ٹنگ دو میں مشغول ہو جاتے تھے۔ کچھ دیر بعد آپ کو جھلنے کی عادت ہو جاتی تھی اور پھر کیا ہی ایک انبساط بھری کیفیت بدن کو اپنی گرفت میں لے لیتی تھی۔

تو میرا تجربہ صرف اسی ملاں کے گرم حام کا تھا۔

پچھا بات ہے کہ اس کے بعد کی حیات میں اگرچہ ایران کے تھبے طیب آباد کے ایک شاہی حام میں بھی حام کیا۔ رُکش با تھوڑی میں سے بھی ہو گزرے اور ناروے میں سوانا با تھوڑے کے گرم اور پھر یکدم سر عُسل سے بھی دوچار ہوئے پر جومزا چھوک کے چبارے دہنخن بن جارے۔ ملاں نالی کا گرم حام ان سب سے زیادہ کیف اور ہوا کرتا تھا۔

ہاں تو میں بھول چکا تھا کہ یہ ”حام“ کیا ہوتا ہے۔

ایک روز میں نے آرلینڈ سے امیریاں میں مقیم بیوونہ کے باریش اور بھلک پچھے چینس بھائی احمد شفاعت کو فون کیا اور جب ادھر سے جواب نہ آیا تو اپنا پیغام ریکارڈ کرو اویا۔ کچھ دیر بعد شفاعت کا فون آگیا اور اس نے کہا ”بہت مخدودت کہ میں آپ کا فون اٹھنے نہیں کر سکا۔ دراصل اس وقت میں حام کر رہا تھا۔“

”جی۔“ میں ذرا پریشان ہو گیا کہ وہ پتھریں کیا کر رہا تھا۔

مٹوں میں بندیا دی فرق یہ ہوتا ہے کہ بیرونی کرنے والے خواتین و حضرات موٹے ہو کر نہایت خوشگوار خصلت کے بات بات پر قیقہ بلند کرنے والے ہو جاتے ہیں جب کہ صرف تلی ہوئی خوراک کی بے بہاذ یادی تی کے باعث پھینے والے نہایت بیز اور بد تینیز ہو جاتے ہیں۔ اور اس کے باوجود میرا مشاہدہ یہ بھی ہے کہ امریکی موٹے اپنے روزمرہ کے کاموں میں نہایت متھک اور غافل رہتے ہیں۔ موتا پاؤں کی کارکردگی پر اثر نہیں کرتا۔

کچھ دیر بعد شاہراہ پر ٹرینک کی آمد و رفت شروع ہو جاتی۔  
دھوپ ظاہر ہو کر منظر کو عیاں کرنے لگتی۔

تب میں واپسی کا سفر اختیار کرتا۔ جہاں سے شاہراہ آرلینڈ کے ڈاؤن ٹاؤن کی جانب مڑ جاتی دہاں سے پلت آتا۔

واپسی پر مجھے سکولوں کے نیچے ملتے۔ کچھ پیول۔ کچھ سائیکلوں پر سوار لکھن میلمیں پہنے ہوئے اور چند ایک سکیلگ کرتے ہوئے۔

میں سامنے سے آئے واپسی کاروں پر نگاہ رکھتا کہ پورے آٹھ بیجے ان میں سے ایک نیلے ٹرینک کی ٹوٹا کیسری نے شودار ہونا تھا اور ڈرامیور کی نیشن پر دفتر جانے والے بلاں نے ہونا تھا۔ وہ مجھے دیکھ کر ہاتھ ہلانا اور مسکراتا ہوا چلا جاتا۔

گھر زدیک ہونے لگتا۔ یہاں بالیں جانب میں نے ایک بار گھاس پر اچھل کو دکرتے دیساہ خرگوش دیکھتے تھے۔ میں کچھ دیراپنے آپ کو مارکت رکھ کے ان کی حرکتوں سے لف اندوز ہوتا رہا اور پھر وہ ہر اسال ہو کر جھماڑیوں میں اچھل ہو گئے۔ آئندہ دنوں میں اس مقام پر بیٹھ کر میں انہیں پھر سے دیکھنے کی تھنا کرتا پر وہ دوبارہ نظر نہ آئے۔

دھوپ پیول پھلی ہوتی جب میں یعنی کے لوگ روم کی دیوار کھڑی دھکیل کر گھر کے اندر قدم رکھتا پر اس سے پیشتر برآمدے میں جو گراٹ اتار رکھتا کہ ان کے نیچے گھاس کے نیکھ سمت کر چلے آئے تھے جو قالین کو گھاس بھرا کر سکتے تھے۔

گھر کے اندر داخل ہو کر۔ بدن کی تھکاوٹ کے لف میں۔ پیٹنے کی فنی میں آسودہ۔ میں سب سے پہلے فتح کا دروازہ مکھوتا اور اس میں سے اپنے پسندیدہ تینیں مشروب یعنی چکورے کے جوس کا کارڈن برآمد کرتا۔ کم از کم دو بڑے گلاں اس کی نیم کزوڈاہٹ کے حلن سے

ہواں لیے یہ خیال تھا کہ اس کا دھر بھی ہو گا۔ اور پھر گھاس کے سندروں میں سے وہ گرد نیں اُبھریں اور ان کے سفید دھر اور لم ڈھینگ تائکیں نظر آنے لگیں۔ وہ پانچ نہایت پر وقار پتے سفید بگلے تھے جو گولف کو رس کی ہریاں میں شوٹکیں مار رہے تھے۔

یہ بہت سی سوریوں کی منتخب اور تحرک تصویریں ہیں جو میں آپ کے لیے حروف میں ساکت کر رہا ہوں۔ اگر ان حروف میں کچھ سکت ہوئی تو ان کے سکوت میں سے بہت سے پرندے پر کھول کر حرکت کرنے لگیں گے۔

میں نے ایک صحیح ناقابل یقین حد تک وسیع چھتریاں پر ہوں والا ایک آبی پرندہ دیکھا اور تب دیکھا جب وہ گولف کو رس کی ایک جھیل پر اترنے والا تھا۔ وہ اتنا بڑا تھا کہ سندباد چہازی کے سندروں پر اڑاں کرنے والا غیر معمولی جسم است کا کوئی صحیح المحتول جادوی پرندہ دکھائی دیتا تھا۔ اتنا بڑا کہ اگر سندباد اُس کی تائکوں سے چھٹ کر اُس کے ساتھ پرواز کرتا ہو تو اس کی ایسے جزیئے میں جا اترے جو ہیروں بھرا ایک جزیرہ ہوتا ہے کو کچھ خربزہ ہو۔ وہ اتنا بڑا ہو۔ جس جھیل پر وہ اترنے والا تھا وہ سوری کی چکا چوند میں یوں آئندہ ہو رہی تھی کہ اُس آئینے میں کارل پر ائمہ جنگل شاہ بلوط کے درختوں اور بیلوں سمیت عکس ہو رہا تھا۔ وہ آبی پرندہ اُس جھیل پر اترنیں بلکہ گرنے لگا۔ ایک سفید کٹی پتیگ کی مانند جوز میں پر گرنے سے پیشتر پھر پھرزاں نہیں بلکہ ایک تیر کی طرح گرنے لگتی ہے ایسے وہ پرندہ اُس آئینے پر گرا تھا جس میں اُس پاس کے جنگل ایک قصور ہو رہا تھا۔

اگرچہ ایک پرندہ کہیں بھی اترنے سے پیشتر اپنے پہر پھرزا کر اپنے آپ کو قائم کرتا ہوا اترتا ہے۔ جب کوہ پرندہ گرفتے لگا۔

شاید اس لیے کہ جو نی دی پنج آکر جھیل کی سطح کی قربت میں ہوا تو اسے پانی نظر نہ آئے ایک جنگل دکھائی دیا اور وہ ششدروہ گیا ہے کہ میں نے اپنے تیس ایک جھیل پر اترنے والا تھا تو یہ شاہ بلوط کے درخت کہاں سے آگئے۔ میں ان پر کیسے اُتر سکتا ہوں کہ میں آبی پرندہ ہوں تو آب پر اتراؤں گا۔ وہ اتنا جیرت زدہ ہوا کہ پھر پھرزاں بھول گیا اور ایک بے جان پٹی کے مانند جھیل پر گر گیا اور جیسے ہی وہ گرا اُس کے پہلے لس سے شاہ بلوط کے درخت چڑی گنجے سرہ چینی ہلم، کنیری پام سرخ سیڈا اور مکھوپیا کے شجر جو جھیل میں عکس ہو رہے تھے وہ سب اُس کے پروں کے چھو

”میں.. با تھر دوم میں تھا جام کر رہا تھا۔“

موسوف چونکہ حساب کے ایک پروفیسر ہونے کے علاوہ ندیہب کے ایک مقتنی ہیں اور عربی زبان پر عربوں سے زیادہ عبور ہے اس لیے بھی کہ ان کی الہیہ مراثی ہیں تو وہ ہماری آپ کی طرح با تھر دوم جاتے ہیں تو وہ نہیں کرتے جو ہم معمولی لوگ کرتے ہیں بلکہ ”جام“ کرتے ہیں۔ چنانچہ ازاں بعد میں سہی ”جام“ کرتا۔ شیوکرتا، شادرکرتا اور کپڑے بدلتے جب یعنی جانے کے لیے سیر ہیوں پر قدم رکھتا تو یعنی وہ منتظر ہوتا۔ ”بلیے بلیے“ کرتا اور پر دیکھ رہا ہوتا کہ نانا کب یعنی آئے گا اور جب نانا یعنی آتا تو وہ فوراً اپنی ماں کی گودی میں براجماں ہو کر مجس اور شرمندہ آنکھوں سے مجھے ملنے لگتا۔

ناشترے کے بعد میں دن کا پہلا سگریٹ پینے کے لیے باہر برآمدے میں جائیٹھا کہ ناشترے کرتے ہوئے سب سے زیادہ لطف اس بات کا آتا ہے کہ اس کے بعد آپ دن کا پہلا سگریٹ پینیں گے اور اُس کے بعد جو کچھ ہونا ہے بیکار ہونا ہے۔ یہ برا آمدہ گویا گالف کو رس پر کھلنے والی ایک آنکھ تھی۔ اور میں اس آنکھ میں بیٹھتا تھا تو کیا کیا دیکھتا تھا۔

یہ صرف ایک سوری کی سرگذشت نہیں تھیں ہمتوں میں جتنی سوری یں آئیں ان میں اس آنکھ نے جو کچھ دیکھا اُس کی تصویریں ہیں۔

ایک سوری ایسی آبی جب میں نے چارسیاہ رنگ کی۔ جیٹ بلیک کو نجیں کو اس برآمدے میں بیٹھے ہوئے اڑاں میں دیکھا۔ وہ پنجی اڑاں میں تھیں اور نہایت آہنگی سے جیسے چینی پتکنیں ہوں ہوا کے شانوں پر ڈالتی تھیں۔ وہ ذرا اور پنجی ہوئیں تو ان کے پس منظر میں گھنائم تاریک جنگل آگیا تو وہ اُس میں ٹھل کر روپوش ہو گئیں۔ دکھائی نہ دیں۔ کچھ دیر بعد وہ اُس پس منظر میں سے انہریں تو یکدم ظاہر ہو گئیں۔ دکھائی دینے لگیں۔ پھر ایک اور سوری تھی۔

گولف کو رس کی ڈھلوانوں میں پانچ لاہی گردنیں حرکت کرتی دکھائی دے رہی تھیں۔ صرف لاہی گردنیں۔ ان کے دھرہ بزرے میں روپوش تھے اور صرف وہ لاہی گردنیں اور ان کے اوپر چونچوں والے مجس سر دکھائی دے رہے تھے۔ بھلاکی کیا پرندہ ہو سکتا ہے جس کی صرف گردن

برآمدے کے میں سامنے تین چار پام کے درخواں کی قربت میں کوئی ”ہول“ یعنی سوراخ تھا جو جانے چھٹایا ساتواں تھا اور لیگنڈ پر صرف ایک ضرب لگا کر اسے سوراخ میں ڈال دینے کی تمنا کرنے والے یہ کھلاڑی اپنی کارٹس روکتے۔ مناسب غنکس کا چناڑ کرتے اور انہیں تھام کر پہلے تو اس لیگنڈ کی تلاش میں سرگروں والے جسے جانے انہوں نے پہنچیں کہاں وہ کیا تھا اور وہ اُڑتا ہوا آ کر بینیں کہیں آ رام کرتا تھا۔ یہ لیگنڈ جاتا تو وہ نہایت غور و حوصلے گھنٹوں کے مل بینے کر لیک کا سہارا لیے ہوئے اُسے بغور دیکھتے اور پھر کھڑے ہو کر ایک ضرب رسید کرتے اتنی اختیاط اور منصوبہ بندی کے تحت کہ وہ سیدھا سوراخ میں جا گرے۔ اور جب وہ نہ گرتا سوراخ سے ذرا ادھر رہ جاتا تو وہ زیر لب ”بیٹھ“ یعنی رکھ کر اگلے سوراخ کی جانب منتظر کرنے لگتے۔

عینی کے برآمدے کے سامنے زکنے والے کھلاڑیوں میں سے کچھ تو مجھ پر نظر کرتے اور پھر انداز کر دیتے۔

اور پھر ذرا تحریت میں آ جاتے کہ اتنے پوش علاقتے میں یہ کون شخص ہے جو الہ دین کے چالیس چڑروں والا لباس پہنے برآمدے میں بیٹھا ہے۔ اس لیے کہ میں ہمیشہ شلوار قمپیں میں ملبوس ہوتا۔ اور پھر ایک مجھ سے ہم کلام ہو جاتے۔

”ہے۔ آج موسم کتناز برداشت ہے۔“

”ہاں۔ کیا یہ پیارا نہیں ہے۔“ میں جواب میں اپنے انگستان کے زماں کا اظہار کرتا یعنی اذنت بابت کوئی۔

”یہ پیارا ہے تو پھر تم گولف کیوں نہیں کھیلتے۔ سگریٹ کیوں پی رہے ہو؟“

”میں سمجھتا ہوں کہ آ رام سے بیٹھ کر سگریٹ پینا بھاگ دوڑ کر کے گولف کھینے سے کہیں کم مضر صحت ہے۔ میں اپنے آپ کو بلاک نہیں کرنا چاہتا۔“

”یا ایک بہانہ ہے۔“

”نہیں میری عمر اتنی زیادہ ہے کہ میں گولف کھینے کے قابل نہیں ہوں۔“

وہ میرے اس اقرار پر بے حد مسرور ہوتے اور کہتے ”کم آن ہم تم سے زیاد عمر کے ہیں اور گولف کھیل رہے ہیں۔“

جانے سے ریزہ ریزہ ہو کر بکھرتے گئے نہروں میں بدل کر جھیل کی سطح پر ہکورے لینے لگے۔ جو نہیں وہ آبی پرندہ اس صدے سے سنبھلا ذرا ہوٹ میں آیا تو اس نے اپنے حصے کی وہ پھیلی جو اس نے آسان پر اڑتے ہوئے جھیل کے پانیوں میں دیکھ لی تھی۔ وہ پھیلی شکار کی پھر پھر اتا ہوا بلند ہوا اور پرواہ کر گیا۔

جھیل کے سارے درخت پھر سے پانیوں پر ٹوٹ آئے اور تصویر ہو گئے۔

گولف کرس کی اس گڈنڈتی پر میرے سوا بھی سیر کرنے والے بہت تھے۔ صرف یہ کہ وہ بہت بعد میں دن چڑھنے سے نہودار ہوتے تھے اور میں اس دوران ناشتے سے فارغ ہو کر برآمدے میں براجمان ہو چکا ہوتا تھا۔

ان میں سے ایک نیویارک میں ہمہ وقت نظر آنے والی دوڑ نے والی پونی ٹیل لڑکی کی ہمیشہ تھی اور ایک اصل گھوڑی کی مانند پنے تک قدم دھرتی میرے سامنے سے گزر جاتی اور ہمیشہ مجھے ہے ”کہہ کر گزرتی۔“

اگر تو عینی آس پاس ہوتی تو میں جواب میں نہایت بزرگانہ شفقت سے اسے ”سیلو“ کہ کر نظر س جھکایتا اور گروہ گھر کے کام کا ج میں مگن ہوتی تو میں ایک حریص مسکراہٹ کے ساتھ اسے دوبار ”سیلو سیلو“ کہتا اور نظر وہی سے اس کے تناسب بدن کا پیچھا کرتا رہتا۔ اور ہیلو کو بھی خاصا لٹکا کر کرتا۔

اور ایک روز میں نے کیا ہی اپنے آپ کو خوش بخت جانا جب وہ لڑکی مجھے ہے ”کہہ کر میں میرے سامنے زک گئی اور جھک کر جا گزر کے تھے کئے گئی۔ اور میں نے فوراً اپنی بیتاب نظر س اس پر فوکس کر دیں۔ اب جو میں نے غور کیا ہے نظر وہ میں جو چیزہ فوکس میں آیا ہے تو اسے دیکھ کر میرا جی چاہا کہ میں وھاڑیں مار مار کر دنا شروع کر دوں۔ آج تک جو دکھائی دیتا رہا تھا وہ محض سراب تھا وہ کچھ زیادہ لڑکی نہ تھی صرف اس کے بدن کے تناسب اور پونی ٹیل نے مجھے دھوکا دیا تھا ورنہ وہ بھی کوئی نالی جان وغیرہ تھیں اور میرے ”ہاں“ کی یعنی ہم عمر تھیں۔ سارا دن موڑ آف رہا۔

کچھ دیر بعد اس سولہ سوراخوں والے گولف کرس میں کھینے والے شاہقین اپنی گولف کارٹس پر سوراخ نہودار ہونے لگتے۔

یہ گولف کارٹس مجھے چاند کی سطح پر حرکت کرنے والی گاڑیاں لگتیں جو ہو لے ہو لے منظر میں ابھرتیں۔

سگریت پی کر گولف کرس پر نمودار ہونے والی کارٹس میں سوار کھلاڑیوں سے گپ شپ کر کے گھر  
کے اندر آیا ہوں.. اور اندر آئے ہی میں نوفل کا نوکر ہو جاتا ہوں.. میں نے اُسے باتوں میں لگانا  
ہے.. بہلانا ہے.. ٹھلاٹا ہے.. کبھی پیار کرتا ہے اور کبھی گھورتا ہے اُسے قابو میں رکھنا ہے تاکہ اس  
دوران اُس کی ایسا یعنی اپنی ستواں ناک پر عینک بلنس کے اطمینان سے بجلی پانی اور مکان کی  
قطلوں کا حساب کرے.. شاپنگ لسٹ تیار کرے.. اپنی کوئی سہیلیوں کو آج فون کرنا ہے اُن کے  
نمبر نوٹ کرے اور بلاں کے لیے کونے رنگوں کی جرا بیں خرید کرنی ہیں وہ لکھ لے.. اور اس دوران  
میری نوکری یہی کہ میں نوفل کو باتوں میں لگائے رکھوں..

اور اگر نوفل ابھی ایک برس کا بھی نہ تھا، اب تین نیمیں کر سکتا تھا تو میں اُس سے کیسے باشیں  
کرتا تھا.. وہ ایسے کہ نوفل چلتے پھرتے پائی کرتے ہبہ وقت خود کلائی کرتا رہتا تھا.. اگرچہ یہ کلام  
صرف اُس کی ماں ہی سمجھ سکتی تھی جیسے گوئے کی ماں سمجھتی ہے.. اور اس مسلسل خود کلائی میں وہ  
”بیلے بیلے“ اور ”باؤ۔ آں آں“ اور ”تت تت“ ایسے ہامی فلسفیانہ فکار بکھیرتا چلا جاتا..

”نوفل.. آپ نوفل ہو؟“  
”بیلے بیلے..“

”آپ ناہ سے پیار کرتے ہو.. تم جانتے ہو کہ ناہ تھیں ملنکی خاطر تھی دوستے آئے  
ہیں..“

”باؤ۔ آں آں..“

”نوفل.. بندے کے پتر ہو.. فریج کا دروازہ کھول کر اُس میں جمع شدہ خوراک کے  
ڈتے.. کارٹن اور ٹولٹیں وغیرہ اٹھا اٹھا کر قالیں پرمت پھینکو پلیز..“

”تت تت..“

”نہیں بازاڑے گے تو میں ایک جانپڑ رسید کروں گا“ میں جگ آ کر اُسے دھکاتا..  
”بآں.. باؤں..“ وہ فریاد کرتا پھر اپنی ماں کی آغوش میں جا بیٹھا کہ مجھے اس کھوردل  
نانے پھالو..

اس کے بعد ہم باپ اور بیٹی سیر کے لیے نکل جاتے.. نوفل کو کچھی نشست میں بندھی  
بچ کری میں باندھ دیا جاتا اور ہم ایک بامقصدا اور گردی کے لیے نکل جاتے..

”تو میں بھی جب میں میں برس آپ کی عمر تک پہنچوں گا تو گولف شروع کر دوں گا..“  
”قتنی میمن..“ وہ مسکراتے ہوئے ہاتھ بھاکر چلے جاتے..

اس دوران نوفل جواب میرے ساتھ کچھ فریجک ہو چکا تھا لوگ روم کی کھڑکی کے شیشے  
پر ہاتھ مار کر مجھے متوجہ کرتا کہ تم کیسے نانا ہو کہ باہر بیٹھے ہوئے ہو.. اندر آ کر مجھ سے کھلیتے  
کیوں نہیں.. مجھے کندھوں پر بھاگو.. اپنی ڈیلوٹی سرانجام دو.. یوں بیکارنہ بیٹھے رہو..

میں اندر جا کر اُسے کندھوں پر بھاگا تھا تو وہ چین سے نہ بیٹھتا بلکہ مجھے بچکو لے دیے گلتا  
کہ چلو چلو مجھے آئینے کے سامنے لے چلو اور میں لے چلتا.. وہ قدم آمد آئینے میں کبھی مجھے دیکھتا اور  
کبھی مسکراتا ہوا اپسے آپ کو ملاحظہ کرتا اور پھر یکدم حصی ہو جاتا اور ”بیلے بیلے“ کرتا میرے  
کندھوں پر کوئی نہ اور وہ مجھے سنبھالا نہ جاتا.. یہاں تک کہ اُس کی اچھل کو دو کوئی سہارا نہ سکتا  
اور اُسے کندھوں سے اٹا کر.. اپسے سامنے کھڑا کر کے.. پبلے پر اطمینان کر کے بلاں دفتر چلا گیا  
ہے اُسے ڈانتا“ اور بندے کے پھر بنو..“ اور وہ مجھے سے خفا ہو کر ”بیلے بیلے“ کرتا فوراً اپنی ماں کی  
گود میں جا بیٹھتا اور مجھے شکایت بھری نظروں سے ٹکنے لگتا کہ یہ کیہا ناہیں ہے..  
یا آر لینڈ وکی سویریں ہو اکر تی تھیں..

اگر سویریں تھیں تو اُن کے بعد شامیں بھی تھیں..  
اور اُن شاموں میں.. گولف کرس کی جیلوں اور محققے جنگل پر اترتی شاموں میں  
شور بہت ہوتا تھا.. غل بے پناہ ہوتا تھا.. اتنے پرندے اور سب کے سب نظروں سے اوچل.. روپوش  
خوب شو رچاتے تھے.. اپنی بولیاں بول کر اُنہیں جاتے تھے مسلسل بولتے رہتے تھے.. ان  
شاموں میں کوئی شام تھی جب برآمدے میں بیٹھے ہوئے.. یونہی بے دھیانی میں منتظر نظر کرتے  
میں نے جنگل میں سے جھکتے ہوئے نکلتے نکلتے ہوئے چار سو بنے بدن دالے ہرن دیکھے..  
وہ جنگل سے باہر آئے.. انہوں نے مجھے تو نہیں البتہ میں نے انہیں دیکھا اور وہ کیسے  
بحورے رنگ کے خوش نہاد بے چارے سے مقصوم جانور تھے.. اور جتنی دیر میں میں نے بلاں کو  
آواز دی کہ ”بلاں ہرن“ تو اتنی دیر میں وہ ہرن ہو چکے تھے یعنی جنگل میں روپوش ہو چکے تھے.. لیکن  
اگھی شام ہونے میں پورا دن ہے.. اگھی میں سیر کرنے کے بعد ناشتے سے فارغ ہو کر اپنا پہلا

تھا لیکن یہاں امریکہ میں نہ تو میں اسے ڈانٹ سکتا تھا اور نہ ہی کھلے عام اسے کوئی دھمکی دے سکتا تھا۔

اور وہ بدتریز پچھے جب بھی کسی شاپگ مال یا شور میں داخل ہوتا تو ہاں ادھم چاندا اور شیلفوں پر بھی اشیاء کو اٹھا کر فرش پر پیٹھ دینا پڑا فرض منصبی سمجھتا۔

آر لینڈ کے قیام کے دوران اکثر مجھے شبہ ہوا کہ یعنی نے مجھے یہاں اس لیے نہیں بایا کہ وہ مجھ سے از جم جبت کرتی ہے اور میرے فرماں میں نہ حال ہوئی جاتی ہے بلکہ محض ایک آیا کے طور پر اپمورٹ کیا ہے جو اس کے بیٹے کی نگہداشت کرے۔  
بیٹیاں بھی کیسی کمال کی بیک میلر ہوتی ہیں۔

اکثر اوقات ایسا ہوتا کہ یعنی مجھے نوفل کی گرفتاری کے لیے جیپ میں چھوڑ کر خود کی سوار میں چلی جاتی کہ اب تو میں ابھی آئی۔

ایک روز میں نے ایک ایسی ہی گرفتاری کے دوران جب کہ نوفل اپنی نشست میں بندھا احتجاج کر رہا تھا کہ مجھے آزاد کر دو۔ مجھے کھلا چھوڑ دو۔ میں نے وقت گزاری کے لیے ایک سگر ہٹ سلا گالیا۔ اس دوران پارکنگ لاث میں ایک بوسیدہ شور لیٹ داخل ہوئی اور انکتی ہجھتی داخل ہوئی۔ میں نے لوٹ کیا کہ اس کے ناٹر پیچے ہوئے پنچھر ہونے کو لگتے تھے۔ یہ شور لیٹ یعنی کی جیپ کے برابر میں آز کی اور اس میں سے ایک سیاہ فام ایسی وزن دار خاتون برآمد ہوئی کہ ٹائروں کے پیچک جانے کا معاملہ سمجھ میں آ گیا۔ اور وہ یونہی دروازہ کھول کر برآمد نہ ہو گئی بلکہ ایک نہایت چیزیدہ عمل کے بعد برآمد ہوئی۔ پہلے تو اس نے گرزناٹاگ و ہم سے باہر رکھی پھر اپنی گراں مایہ اور پر دست پشت کو فراسا و چمکا دیا اور وسری ناٹاگ باہر رکھو ہی۔ خاص سے تزوہ کے بعد وہ پوری کی پوری بالآخر ختم کر دیا اور پارکنگ لاث بھری گئی۔ اور مجھے وہ چھوٹی ہی بات یاد آ گئی کہ اگر آپ ایک ہاتھی کا پنی کار میں لفٹ دینا چاہتے ہیں تو آپ کے پاس چار پیٹر ٹائز ہونے چاہئیں۔

یہ خاتون غیر متوقع طور پر ایک روڑ رول کرتی میرے پاس آ گئی اور میں نے خوفزدہ ہو کر اسے ایک خوش آمدیدی بلکہ خوشامدی ”پے“ کہ دیا۔

”یو آ رے بورنیل میں“ وہ مجھ پر برس پڑی ”تمہیں شرم نہیں آتی۔“

”جی۔ میں آپ کو یقین دلاتا ہوں کہ میں کچھ زیادہ خوفناک نہیں ہوں لیڈی۔“

بلال نے یعنی کی سہولت اور آمد و رفت کی خاطر اسے ایک نہایت ڈینڈی قسم کی جیپ نہ شے خربید وی تھی جسے موناہیشہ امریکی رکشا کہتی تھی کہ وہ صرف دو دروازوں والی تھی۔ یعنی بہت بے دھڑک اور تیز رفتار ڈرامی تھی۔

اور اگر اس دوران پر بھی وہڑک تھا تو وہ میرا ول تھا جو اس تیز رفتاری سے دھڑک دھڑک گلے میں آنہ تھہرتا۔ میں اس خوفزدہ کیفیت میں بمشکل ایک ”آہم“ کر کے اس ول کو اس کی آما جگا ہٹک پنچھا تپر تکھ کا ایک سانس بھی نصیب میں نہ ہوتا کہ اس سے اگلے لمحے کوئی موز کا نئے ہوئے وہ اتنی بے دردی سے بریکیں لگاتی کہ میرے ول کو بھی بریکیں لگ جاتیں اور وہ پھر سے دھڑک دھڑک گلے میں آ قیام کرتا۔ اور وہ ڈرامنگ کے دوران مسلسل باعث کرتی چلی جاتی۔  
بلال کے بارے میں۔ سکول کی دوستوں کے بارے میں۔ کہیز ڈکان لج کی اور سنگ ایڈورڈز میڈیکل کالج کی فریڈنڈز کے بارے میں۔ اپنے بھائیوں اور ماں کے بارے میں اور وہ نہیں جانتی تھی کہ میں قطعی طور پر بھی بھی سننے کے لائق نہیں رہا اور صرف ایک ”آہم“ کر کے گلے میں اسکے دل کو نگل کرو اپس لے جانے کی سی میں مشغول ہوں۔ نوفل بھی تو پھیلی نشست پر مرڈھل کا کرینڈر میں چلا جاتا۔ بھی اسی فلسفیا نہ خود کلامی میں معروف ہو جاتا اور بھی بھوں بھوں کرتے رہنے لگتا اور یعنی اسے پچکارنے لگتی۔

ہم سٹی سٹریٹ پیٹھ جاتے۔ ایک بہت وسیع۔ پرنسپ۔ پام کے درختوں کی قطاروں سے آراستے ایک شاپگ ایمز یا جہاں درجنوں معروف شوڑ شاپگ مال ریستوران اور پلے گراؤنڈ بکھرے ہوئے تھے۔

یعنی کسی بھی کسی شاپگ مال میں داخل ہو کر یعنیک لگا کر کر شاپگ لٹ کا مطالعہ کرتی ہوئی گھر یا استعمال کی اشیاء اور خواک تلاش کرنے لگتی اور اس دوران مجھے نوفل صاحب کو سنبھالنا ہوتا تھا۔ بلکہ اس کی منت کرنا ہوتا تھا۔ بلکہ ہاتھ جوڑنا ہوتا تھا کہ بیٹے پلیز ان ڈبوں کو شیف سے انتار کر نہ پھینکو۔ اور وہ پھینکتا چلا جاتا۔ اور نوفل ان چینی کے برتوں کو ہاتھ نہیں لگانا اور وہ ضرور نہ صرف ہاتھ لگاتا بلکہ ایک آدھ پلیٹ کو فرش پر پھینک کر یہ ثابت کرتا کہ یہ توٹ بھی سکتی ہے۔ میں اس کے پیچھے پیچھے بھاگتا پھرتا۔ کم از کم ایک بار اس نے سوت کیسوں کے ایک انبار کو حلیل کر انہیں منہدم کر دیا اور اُن کے پیچے آتا آتا بچا۔ پاکستان ہوتا تو میں اسے ایک عدھ پھر رسید کر کے پُر امن کر سکتا

”تم سگریٹ پر رہے ہوئا؟“  
”ہاں۔“

”اور تمہارے برابر میں جیپ کی چھپلی نشست پر ایک بے چارہ بے بی ہے۔ اور تم اس کے قریب سگریٹ پر رہے ہو۔ کیا تم ایک خوفناک شخص نہیں ہوئے بی کی صحت کو خطرے میں ڈال رہے ہو“ وہ تو باقاعدہ مجھ پر حمل آور ہونے لگتی تھی۔

امریکہ میں ان دونوں دو چیزیں الی تھیں جنہیں دیکھ کر امریکیوں پر لرزہ طاری ہو جاتا تھا اور انہیں موت نظر آنے لگتی تھی۔ ایک سگریٹ اور دوسرا ایسا مامہ کی کوئی تازہ ترین دیدی یو۔ امریکیوں کو کہہ وقت کوئی نہ کوئی دشمن درکار ہوتا ہے۔ اگر کوئی بھی دشمن نہ میسر ہو تو وہ خود اسے تخلیق کر لیتے ہیں۔ تو ان دونوں سگریٹ اور ایسا مامہ کو انہوں نے اپنادشیں نمبر ایک قرار دے رکھا تھا۔

بے شک انہوں چرس بھنگ گانجایا ہیر و ان کے دم پر دم مارو۔ شراب کے خم کے خم لندھاؤ لیکن سگریٹ۔ نسل انسانی کے لیے اتنا مہلک کہ جس کسی نے بھی ایک سگریٹ سلاکالیا وہ تو بہر طور موت سے ہو سکتا ہو گا! اس کے آس پاس جتنے لوگ ہوں گے جن تک اس کا دھواں پہنچ گا وہ بھی نکھیوں کی طرح مر نے لگیں گے۔ اگر سگریٹ شہوتا تو ہر شخص کم از کم ہزار برس جیتا۔ کیونڈا میں بھی یہی ہجنون جاری ہے۔ وہاں ایک تو سگریٹ کو اتنا گران کر دیا گیا ہے کہ معمولی آدمی والے لوگ اسے افروذائی نہیں کر سکتے اور کیا کہتے ہیں کہ ایک اچھے بھلے صاحب ایک شاپنگ مال کے باہر سگریٹ بھانے کی خاطر جو ایک ریت سے بھرایا۔ دھرا ہے اس میں سے تو نئے چن چن کر اپنی ڈیبا میں جمع کر رہے ہیں بلکہ ایک صاحب شاپنگ مال کے اندر جانے سے پیشتر جب اپنا سگریٹ بھانے لگتے ہیں تو وہ صاحب منت کر کے اسے حاصل کرتے ہیں اور کش لگانے لگتے ہیں۔ اس کے علاوہ سگریٹ کے پیکنوں پر انتہائی بولناک تصادیر نمایاں کی گئی ہیں کیسہ زدہ بدن۔ جن کھائے ہوئے مسوز ہے اور تم پکے دل مردہ جسم دیکھ کر بے حد کراہت ہوتی ہے۔ اور پر لطف بات یہ ہے کہ ان تصویریوں کی اشاعت سے سگریٹوں کی خریداری میں کوئی کمی واقع نہیں ہوئی۔ اگر آپ کو یہ تصویریں، بہت ہی ناگوار گزرتیں تو آپ ایسے کریہ انظر پیکنوں میں سے سگریٹ نکال کر اپنے سگریٹ کیس میں رکھ لیتے ہیں یا پھر آپ کو عادات ہو جاتی ہے۔ مجھے شک ہے کہ یہ آئندیا کسی سردار جی کا ہو گا کہ وہ کیونڈا میں بہت ہیں اور تمہا کو حرام سمجھتے ہیں ورنہ کوئی صحیح الدین اخ نہیں یہ

آئندیا پیش نہیں کر سکتا۔ میں ذاتی طور پر سگریٹ کو مضر صحت سمجھتا ہوں۔ بڑا جانتا ہوں۔ جتنے برس میں نے سگریٹ چھوڑے رکھے وہ ان برسوں سے بہت بہتر تھے جن میں میں پھر سے سگریٹ پر رہا ہوں۔ نہ کھانی ہوا کرتی تھی اور نہ سویرے سویرے گلے میں بلغم کے ابخار۔ لیکن اس کے باوجود یورپ اور امریکہ میں جس طور ہر بیماری اور ہر بلا کا ذمہ دار سگریٹ کو شہرا کر اسے پینا تقریباً ایک جرم ہو چکا ہے میں اس روئی کو صرف فاتر اعقلیٰ ہی کہوں گا۔

چنانچہ یہ ساہ فام بیل ڈوزر خاتون جس طور مجھے مطعون کر رہی تھیں میں انہیں دوں نہیں دے سکتا تھا۔ میں نے ان کی ڈانٹ ڈپٹ کے جواب میں مسکرا کر کہا ”لیڈی۔“ میں اس بیٹے کا گرینڈ ڈیڈ ہوں اور دیکھئے کہ وہ جیپ کے اندر ہے اور میں باہر ایک محفوظ فاصلے پر کھڑا سگریٹ پر رہا ہوں۔“

”نہیں تم اب بھی بہت زدیک ہو۔ تم خوفناک شخص۔ شرم کر دا“ اور اس کے ساتھ ہی ان خاتون نے سرداش کی خاطر اپنے وزنی ہتھیلی کی پشت سے میرے رخصار پر ایک ہلکی ہی چپت رسید کی۔

اور میں جو اب بھی تک اس صورت حال سے لطف اندوں ہو رہا تھا اس چپت سے از جد رنجیدہ ہو گیا کہ میری شست کیسی ہے کہ امریکے کے کل قیام کے دوران اگر کسی خاتون نے مجھے چھوڑے تو وہ ایک سیاہ بیل ڈوزر خاتون ہے اور چھوڑا بھی نہیں چپت رسید کی ہے۔

جب تک میں نے اپنے سگریٹ کو پاؤں سے مسل نہ دیا وہ میرے سر پر یوں کھڑی رہیں جیسے ناک آؤٹ ہو چکے سونی لشن کے اوپر محمد علی کھڑا تھا۔

پارکنگ لاث میں ہٹھی بھی کاریں اور جیپیں پارک کی گئی تھیں اُن میں سے پیشتر کی نمبر پلیٹوں پر مالکے کی شبیہ بنی ہوئی تھی کہ یہ علاقہ اور رخ کا ذائقہ کا تھا۔ اور رخ یا مالتوں کے باعث تو کب کے نابود ہو چکے اور صرف کا ذائقہ باقی رہ گئی ہے اور اس کے باوجود یہاں کا انتیازی نشان اور رخ تھا۔

اگر پاکستان میں بھی یہی روانج ہو کہ ہر علاقے کی نمبر پلیٹوں پر وہاں کی معروف پیداوار کے حوالے سے کوئی تصویر یعنی ہو تو آپ دور سے آتی کاریا بس وغیرہ کی نمبر پلیٹ دیکھ کر جان سکتے ہیں کہ یہ کہاں سے آ رہی ہے۔ شکارچاپی کی نمبر پلیٹ پر پان کی پیک کیا ہی بہار

کے عین کنوں میں سے نکل آنے کی سی کرتے پر نہ کر سکتے۔ اور ہم فون پر۔ کپیوٹر پر بھی از حد اختیاط کرتے کہ ہماری آوازوں اور شکلوں میں اوسی کاشا نہ ہو جو ہم دونوں کے بدنوں میں سیاہ پرندوں کی مانند گھونسلے بنائے بیٹھی تھی۔ کسی بار گھری نیند میں۔ کسی خواب کی دھنڈ میں اترتے ہوئے اُس کی شکل نظر آنے لگتی اور مجھے واہ سا ہوتا کہ میری آنکھوں میں آنسو ہیں۔ اور جب بیدار ہوتا تو آنکھیں خشک ہوتیں لیکن یہ سمجھنا آتی کہ پھر تکمیل کیوں بھیگا ہوا ہے۔ تو میں اُس عینی کو کیسے انکار کر سکتا تھا کہ نہیں بچا آب سے یہ خاطر کرنے کردا۔

البستي جي چاہتا کوئے کہوں کے خاطریں بے شک کرو میکن پلیز پیزا نہ کھلانا۔

پیز ایک ایسی خوراک تھی جس سے میں ناک سے ناک تک عاجز آ چکا تھا۔ اگر کوئی بھی شخص مجھے پیش کر دیتا تھا کہ آئیے تاریخ صاحب آپ کو پیزا اکھلاتے ہیں تو میں ہاتھ جوڑ کر کھڑا ہو جاتا تھا کہ سر آپ مجھے سوٹی پر چڑھادیں دو ریائے ہڈن میں ذبودیں لیکن پلیز مجھے پیزا کھانے پر مجبور نہ کریں کہ میں اس داہیات امریکہ کی مرغوب ترین خوراک سے پیزار ہو چکا تھا۔ میں نے اسے اپنے اپنے پیز سے ردم فلارس اور وینس میں کھائے تھے اور وہ کسے ذاتے

میں نے اپنے اہتمامی پیزے روم، فلاںس اور ویش میں کھائے تھے اور وہ کیسے ذائقے والے تھے، آن دنوں یہ اطاالوی خوراک صرف اطاالیہ تک محدود تھی۔ اور پھر یہ ایک دباؤ کی مانند دنیا بھر میں پھیل گئی اور ہر جانب پیزا بیز اہونے لگی۔ اور یہ جو خیر سے پیزا کھلاتا ہے وہ اصل ہے کیا۔ یہ بنیادی طور پر ایک قیمتی والا ہاں ہے جس میں کچھ لیس دار اور الابلا پیزیں شامل کر کے اُس کا ذائقہ خراب کیا گیا ہے۔

جیسے ترقی یافتہ اقوام کی شفاقت چاہے وہ لکھنی ہی احتمانہ کیوں نہ ہو۔ اور موسمیتی چاہے وہ لکھنی ہی ہے نئی کیوں نہ ہو دنیا بھر میں قبول عام کی سند پاتی ہے۔ اسی طور ان کی خوراک بے شک وہ ایک سوکھے بن میں ایک روکھا کباب ہوا در بر گر کھلاتا ہو ہر خاص و عام کا پسندیدہ ہو جاتا ہے۔ یہاں تک کہ ہماری دلیکی بیکریوں میں ایک مدت سے بیک کیے جانے والے چیزیں جن پر چاکلیٹ یا چینی کی تہہ ہوتی تھی وہی امر یکہ سے آتے ہیں اور ڈنٹس کھلاتے ہیں اور ہم انہیں کافی کی چکیوں کے ہمراہ کھاتے ہوئے نہایت ممزز محسوس کرتے ہیں۔ اور یوں ہماری سینکڑوں خوراکیں لذت کی چیزیں خوراکیں ان بر گردیں اور بیززوں سے مار کھا گئیں کہ ہم تیری دنیا کے لوگ تھے اور ہماری خوراکیں بھی تیرے درجے کی ہو گئیں۔ اگر ہم بھی کوئی چھوٹی موٹی

دھائے گی.. حیر آباد کی نمبر پلیٹ پر پھوڑیاں مگی ہوں گی.. ملتان کی نمبر پلیٹ کے بارے میں فیصلہ نہ ہو پائے گا کہ اس پر کپاس کا پھول ہو، آم ہو.. کوئی سلونی شکل ہو یا صرف دھول ہو.. لاہور کی کارخانی یوں پہچانی جائے گی کہ اس پر گردے کپورے نقش ہوں یا ایک پیٹھ شخص کی تصویر ہوگی.. گورنمنٹ کی نمبر پلیٹ پر یا تو ایک پہلوان ہوگا اور یا مجھے ہوئے چوئے.. پشاور کے بارے میں طے ہے کہ نسوار کے علاوہ اور کوئی امتیازی نشان ہو سکتا ہے.. یوں ہر شہر ہر ضلع کے بارے میں بے شمار ممکنات ہیں لیکن اسلام آباد کی نمبر پلیٹ کے بارے میں متفقہ فیصلہ ہوگا کہ اس پر ایک لوگوں کی تصویر ہے،

ہم گھر سے باہر نکلتے تو پھر دیر سے ہی واپس آتے۔

اگرچہ میں اس دورانِ دوپھر کے کھانے کے لیے گھر جانا زیادہ پسند کرتا تھا مگر ایکن عینی بچھے پڑ جاتی کہ نہیں ابو ہم لفج کسی ریستوران میں کریں گے... میں نے آپ کی خاطریں کرنی پڑیں اور جب میں کہتا کہ یہ کوئی زبردستی ہے تو وہ کہتی ہاں ہے... اگر آپ خاطریں نہیں کرا میں گے تو میں زبردستی کروں گی اور پھر یکدم روہائی کی ہو جاتی کہ اب تو... آپ نے کونسا درود زیرے پاس آتا ہے پلیز مجھے خاطریں کر لینے دیں اور میں ہتھیار ڈال دیتا کیونکہ میں خوب جانتا تھا کہ اگر اب میں نے انکار کر دیا تو بے شک اس کی آنکھیں بڑی بڑی ہیں لیکن ان میں سے جو آنسو برے نہ لگیں گے وہ ان سے بھی بڑے ہوں گے...

بے شک وہ اپنے گھر میں خاصی خوش دخم اور پسکون تھی۔ سلوچ کی شادی میں شرکت کے لیے پاکستان آئی تو چند روز کے بعد نہایت بد تمیزی سے کہنے لگی ابو سوری مجھے آپ کا گھر کچھ میلہ امیلا سالگتا ہے اور مجھے اپنا گھر بیدار ہا ہے۔ لیکن اس کے باوجود میں اُس کے امریکہ میں مقیم ہونے سے مفارکہ نہ کر پایا تھا۔ پاکستان میں وہ بھیں ایک تصویر تھی، بیلیفون پر ایک آواز تھی، خود نہ تھی۔ اور میرے دل میں یہیں اٹھتی ہی رہتی تھی کہ وہ وہاں کیوں ہے۔۔۔ یہاں کیوں نہیں۔۔۔ اس شہر میں۔۔۔ اس پاکستان میں کہیں کیوں نہیں ہے کہ جب تھی چاہے اُس کی شکل و کیکھ لوں۔۔۔ اور جب ہم دونوں۔۔۔ میں اور میونہ بہت ہی اداس ہو جاتے۔۔۔ ہمارے دل اُس کی جدائی میں بینتھے چلے جاتے تو ہم ایک دسرے کی ڈھارس بندھانے کی خاطر اُس کے خوبصورت گھر۔۔۔ اُس کی ذاتی جیپ۔۔۔ اور بال جیسے اُس کا خیال رکھتا ہے اس کے تذکرے چھینج دیتے۔۔۔ ایک دسرے کو دھو کے دے کر اداسی

میں پا کتائی چیختی خوراک ایسی لذت ہر گز نہ ہوتی۔  
عینی مجھے کچھ اطاalloi ریستورانوں میں لے گئی جہاں دیٹری سب سے پہلے یہ دریافت  
کرتا کہ جانب آپ کھانے کے ہمراہ کوئی وائس پیس گے اور عینی فرواجھے سے مشورہ کیے بغیر دشکو  
تقریباً اونٹ دیتی کہ حیثک یو بیٹ نو وائس... جسٹ پلیس و اڑ پلیس... حالانکہ مشورہ کر لیتی تو بھی میں  
نے سادہ پانی ہی منگانا تھا.. اور کیا منگانا تھا.. یا منگنا تھا؟..

پچھلے پھر وہی ہوتی تو بدن کی کل بڈیاں سن دیے دیتیں کہ ہماری عمر کا ہی کچھ طااط  
کر دو.. ہمیں کچھ دیر تو آرام دو اور میں اپنے کمرے میں جا کر پنکھا لگا کر سو جاتا... جی ہاں گھر اگرچہ  
ایسے کندھ شدید تھا لیکن اس کمرے کی کھڑکی کے ششے پر دھوپ اتنی پڑتی کہ اندر کا موسم بھی گرم  
ہو جاتا.. اور وہ صرف پنکھے سے قدر نے آسودہ ہوتا..  
پانچ بجے کے لگ بھگ بیدار ہوتا.. ایک اور شاور لیتا اور پھر اسی برآمدے جاؤ رہا جاتا  
جو گولف کورس پر کھلتا تھا..

وہ حسپ دھل رہی ہوتی جب گولف کارٹ کے رونق شروع ہو جاتی۔

کہیں گھاس میں سے بگلوں اور کوئی بھول کی لامی گرد نہیں ظاہر ہوتی دھماکی دیتیں..  
بزرگت کا ایک ناخن کے سائز کا پیارا سامینڈک میرے قدموں کے آس پاس کبھی نچلتا  
اور کبھی بالکل ساکت ہو کر مجھے گھورنے لگتا..

ایک روز میں نے نو فل کو اندر سے بلا یا اور اس کی جانب اشارہ کر کے کہا ”مینڈک“  
اس لمحے وہ ساکت حالت میں تھا.. نو فل اس کے قریب بیٹھ کر اس کا معائنہ کرنے لگا.. یکدم وہ ذرا  
سے اچھا لونو فل میاں بھی ساتھ ہی اچھل پڑے اور ایک ”افوہ“ کہہ کر فرو رگھر کے اندر لا جا  
گئے.. اندر پہنچ کر ششیت سے ناک لگا کر مجھے اور مینڈک کو دیکھنے لگے.. وہ اپنے نانا جان کی مانند  
خا صے ڈر پوک تھے.. آنکھہ نوں میں میں جب بھی کہتا کہ نو فل مینڈک.. تو وہ اپنی ماں کی گود میں  
چڑھ کر کہتا ”افوہ..“

ایک بار جب نہ دوپہر تھی اور نہ ہی شام ابھی اتر تھی.. ان کے درمیان کچھ زمانے تھے  
جب بہت دور سیاہ ہالوں کی ایک گھنادوٹ میں بھلی چکی.. اور پھر ایک ایسی گھری گونج ہاں سے سفر  
کرتی تھیک چلی آئی جس نے مجھے ملا دیا.. یہاں تک کہ وہ بزرگ مینڈک بھی اس زور سے اچھا کہ

پر پا اور ہوتے تو یورپ اور امریکہ میں ”سوسا ایکپریس“ نام کے سلسے دار ریستوران ہوتے جہاں  
سموسوں کی سینکڑوں اقسام... قیمتی والے سبزی اور پنیر والے بیٹھے سو سے.. چاکلیٹ سو سے دغیرہ  
گوروں کو پاگل کر رہی ہوتیں کہ ہائے اتنی ویرائی.. علاوہ ازیں ”پر اچاپارا“ ”پکڑا ایکپریس“ اور  
”کڑا ہی کینے“ بھی خوب چلتے..

بہر حال میں جیزے سے بیزار ہو چکا تھا.. خاص طور پر امریکی پیزے سے..  
چنانچہ اس بے روح بے جان نان سے اگر پناہ ملتی تو ”بینر ابریڈ“ میں... جسے میں ہمیشہ  
”بینر ابریڈ“ کہتا.. یہاں بریڈ یا روتی کی ایسی پڑا لفہ اقسام تازگی اور گری کی مہک دیتی تھیں کہ  
پاکستانی تندور یا دا جاتے تھے.. کبھی نرم، کبھی سخت، کبھی زرم، کبھی بہت گرم.. اور ک کے ذاتی کی فرانسیسی  
لبی روٹیاں.. سیاہ جرم من بریڈ اور ان میں طرح طرح کے گوشت، بزریاں، پنیر اور سلادیں.. ایک  
تر بوز نما بریڈ کو درمیان میں سے تراش کر اسے ایک پیالہ بنایا کر اس میں آپ کا من پسند گرم  
سوپ.. آپ اس سوپ کو سُرکتے اور اس کے اثر سے نرم ہوتی بریڈ کا بھی مزا لیتے.. سوپ اختتام کو  
پہنچتا تو باقی ماندہ بریڈ کے بکڑے بھی مزادے جاتے..

”بینر ابریڈ“ کی ایک سہولت میں بیان کر چکا ہوں کہ وہاں آپ صرف ایک کانی یا  
سیندھج خرید کر کسی صوفے پر رہا جان ہو کر سارا دن کتابیں پڑھ سکتے تھے.. اگر ادب ہیں تو  
لکھ سکتے تھے اور اگر کار دباری ہیں تو لیپ ٹیپ کھوں کر اپنا کار دبار چلا سکتے تھے اور مجال ہے  
انظامیہ کو ذرہ بھرنا گواہی حاصل ہو بلکہ اس پر فخر کیا جاتا ہے کہ ہمارے ریستوران میں پڑھنے  
لکھنے کا ماحول ہے..

اکثر اوقات، ہم دونوں ”بینر ابریڈ“ میں ہی لجئے کرتے..  
اور کبھی ہم لجئے ترک کر کے ”ماربل سلیس“ نامی آئس کریم پالر کے سامنے خاصی دری  
تک قطار میں کھڑے رہنے کے بعد کہ وہاں آئس کریم کے عشقانی کی قطار میں گئی رہتی تھیں.. تو  
بہت دیر کے بعد آئس کریم حاصل کرنے میں کامیاب ہو جاتے اور یہ ایسی آئس کریم ہوتی کہ اس  
لے لیے اگر سارا دن ایک قطار میں کھڑا ہونا پڑے تو بھی جائز تھا.. عجیب روحانی لذت والی آئس  
کریم تھی جسے کھاتے ہوئے میر اسر لطف میں پتار بتا کر واہ.. بل من مزیدیہ..  
اور کبھی ہم چیختی خوراک پیک کردا کے گر لے جاتے.. یہ میں گزارے لائق ہوتی اس

پر فوراً کچھی اور دروازہ کھول کر مسکراتی ہوئی ابادی کی حالت زار پر سرور ہو کر بولی "ابو یہ آر لینڈ و ہے یہاں تھیں کچھ ہوتا رہتا ہے.. یہ بکلی کہیں اور گردی ہے ہمارے گھر پر نہیں گئی.. گر گئی تو فکر نہ کریں صرف ایک دھماکا ہو گا اور وہ کندڑ کے راستے زمین میں چل جائے گی.. یہاں تھیں کچھ ہوتا رہتا ہے"۔

اور اقتنی آر لینڈ و میں تھیں کچھ ہوتا رہتا تھا.. ہری کیمین طوفانی آندھیاں طوفان بادو باراں یا ہوا کے تیز جھوٹ آتے رہتے تھے.. ہم وہاں پاکستان میں بیٹھے پوری پوری رات کی این ایک پر نظریں جمایے خریں سنتے رہتے تھے کہ اب یہ طوفان فلاں مقام پر تھی گیا ہے اور اب آر لینڈ و کے عین اوپر ہے اور آر لینڈ و طوفان کی آنکھیں ہے اور اُدھر تھی ایند کچھی خوارک کا ذخیرہ کر کے سیڑھیوں تلے ایک کمرے میں ڈکی ہوئی ہے اور ہم سے باقیں کر رہی ہے کہ اُن فکر نہ کریں ایسا ہوتا رہتا ہے.. بلکہ نوٹل جس شب پیدا ہوئے کو تھا تو ہستال کے راستے میں ہری کیمین چارلی کا راج تھا اور ہر شے کو اڑائے لیے جا رہا تھا.. بارش کے تجھیروں سے کاریں الٹ رہی تھیں اور جب غدا خدا کر کے تھیں.. ہستال پنچی تو وہاں بھی دیری ان تھی.. بہت کم صاف وہاں پنچی سکا تھا اس لیے ہم نے نوٹل کی پیدائش پر اس کا نام چارلی طوفان تجویز کیا تھا.. اور ایسے طوفانوں میں پیدا ہونے والا پچھر بھی ایک ناخن بھر کے مینڈک سے ڈرتا تھا..

ایک ایسی شام تھی، اس برآمدے میں بیٹھے ہوئے جو آخری تو اس کے ساتھ خوابیدہ جنگل بھی جاگ انھا.. زندہ ہو گیا.. اس جنگل کے گھنے پن میں چہاں شاہ بلوط کے درختوں کے تنوں اور شاخوں سے بزرے کی روئیدگی جمالوں کی صورت میں لٹکتی تھی وہ ابھی چپ تھا اور ابھی شور کرنے لگا.. اس کے اندر جتنے بھی پنکہ پکھیرد پرندے تھے جانے ان کے رنگ کیا تھے.. فلوریٹا کے بائی تھے یا دور دیویوں سے آئے تھے وہ سب کے سب چھپانے لگے.. اپنی اپنی بولیاں بولے لگے.. ایک متزمم شور برپا ہو گیا.. ان کی بولیاں جنگل میں سے برآمدہ ہو کر جھیلوں اور گولف کو رس کی ہریاول پر ہو لے ہو لے چھتیں میرے کانوں میں غل کرنے لگیں..

اگر چہ وہ پرندے اپنی اپنی بولیاں بول رہے تھے پر وہ اپنا اپناراگ نہیں البتہ تھے کہ ان کی الگ الگ شناخت ہو سکے بلکہ وہ سب ایک مشترک جنکار کی صورت سنائی دے رہے تھے.. ایک ایسی سفٹنی کی ماں دنگوں خر رہے تھے جس میں مختلف سازوں کی پہچان نہیں ہو سکتی تھی.. اور

جب گرا تو اوندھا ہو گیا..

آر لینڈ و میں جو بادل گر گر آتے ہیں ان کی خصلت میں خاموشی نہیں ہوتی چمک اور گرج ہوتی ہے اور ان میں پرورش پانے والی بکلی ان میں مہرہ تی نہیں کہیں نہ کہیں گر جاتی ہے.. اور اکثر گرتی رہتی ہے.. یہ ایک معمول ہے.. یہ جو گھٹاؤپ بادلوں میں سے ایک شہری سانپ کی ماں در سر راتی بکلی کی لشک مجھ تک آئی تھی اس نے گھنے جنگل کو بھی ایک فلیش کی طرح عربیاں اور عیاں کر دیا.. اور بتب میں نے دیکھا کہ اس کے ساتھ ہی وہاں جنگل پر زوردار پانیوں سے بھری ہوئی بوجھل بارش برسنے لگی ہے جس کی نغمی کو میں یہاں بیٹھا محسوس کر رہا تھا.. اور یہاں گولف کو رس اور جھیلوں پر بلکل دھوپ تھی، کسی ایک بادل کا سایہ بھی نہ تھا.. اور پھر بہت دھیرے دھیرے وہ گھنے سیاہ بادل اور ان میں سے برسنے والی بارش.. رینگتے ہوئے.. دبے پاؤں چلتے ہوئے گولف کو رس اور اس کی جھیلوں اور ہر یا دل کوڑھا پنپنے لگے اور ہر سوتار کی چھماگنی.. وہ جو پرانا گانا ہے کہ چپ چپ کھڑے ہو ضرور کوئی بات ہے.. پہلی ملاقات ہے یہ پہلی ملاقات ہے تو اس میں ایک مصرع آتا ہے کہمی ابھی دن تھا اور ابھی ابھی رات ہے... تو یہ گوما آر لینڈ و کے بادلوں اور بارشوں کو ہی مد نظر کر لکھا گیا تھا.. بتاریکی بھی بہت گھنی تھی اور بوجھاڑہ آمدے کے اندر تک مار کرنے لگی اور نہ صرف میرے ان کاغذوں کو بھکونے لگی جن میں اس قیام کے نوٹس لکھ رہا تھا بلکہ اس سیز مینڈک کو بھی گیلا کر دیا.. اگر چاہے ایک مینڈک ہونے کی ہیئت میں اسے اس پھوار کو محسوس کر کے شاد ماں ہو کر ٹھانٹا چاہیے تھا پر وہ عجیب بیزار اور فلسفی سامینڈک تھا کہ بھگنے پر بیزار ہو گیا.. اور ہم کر ایک کونے میں جا بینھا تاکہ بارش سے نجی جائے..

آر لینڈ و کے موسوں کے مزاج میں بے وفائی کے سوا اور کچھ نہ تھا.. دھوپ اتنی تیز کر سر امام ہونے کا خطرہ لاحق ہو جائے.. بدن پسینے سے بھیگنے لگے.. اور اگلے لمحے دل بادل گھنے بادل ائمہے چلے آرہے ہیں اور ان میں بکلی کڑک رہی ہے اور ساتھ میں بارش جوانہ حادہ ہند چلی آ رہی ہے.. پوری فضا پر ایک نم آ لودھند کی چادر تن جاتی ہے..

ایک دوپہر جب یونہی بادل آئے اور میں اپنے کمرے میں سورہاتا کر بکلی اس شدت سے ترپ کر گوئی کہ پورا کرہ مارنے لگا.. تھوڑی دیر بعد ایک اور دھماکا سا ہوا اور میں چوکتا ہو گیا اور جب ایک ایسی بکلی گرج جو گویا بھج پرہی آ گرج ہوتی میں نے برا ساں ہو کر عینی کو پکارا.. وہ میری لپکار

وہ فاختہ جونوح کی کشٹی کی جانب لوٹ آئی تھی اور اُس کی چونچ میں زیتون کی ایک شاخ تھی.. اور قادر آباد کی جھیلوں پر جتنی بھی مرغیاں اترتی ہیں وہ سب.. چاہے ان کا تعلق خوشی سے ہے یا نہیں.. اور ان کے سوا ایسے پرندے بھی اُس کے بن میں بسرا کرتے ہیں جو اُس کے تصور اور بے خودی میں سے جنم لیتے ہیں اور ان کا کوئی نام نہیں..

جھیل کی سطح پر اُس ڈھنپی شام میں.. یکدم تین مچھلیاں پھڑک کر اچھلیں.. یقیناً انہوں نے بھی ان چند لمحوں میں جب وہ پانیوں میں سے ابھر کر لخطہ بھر کے لیے ان پر متعلق ہوئیں وہ بولیاں سنی ہوں گی.. ایسی بولیاں جو جنگل میں بسرا کرنے والے پرندے نہیں بولتے تھے.. وہ تو چپ تھے.. چونچیں بند کیے ٹنگ میٹھے تھے اور پھر بھی ان بولیوں کا شور غضب کا تھا.. کون بولتا تھا جس کی کسی کو خبر نہ تھی.. لخطہ بھر کے لیے ان پر متعلق ہوئیں اور پھر پانیوں میں گر کر چپ میں چل گئیں.. آر لینڈ کی شامیں ایسی ہوتی تھیں..



یہ بولیاں یہ پر شور جھنکار.. جچھاہت کا یہ مترنم غل ایک سہانے سر میں رچا ہوا تھا.. ایسا سہانا کہ اسے سن کر کسی جہادی مدرسے کی سیاہ پوش طالبات بھی قویاں کے دروبیشوں کی مانند رقص کرنے لگتیں... پرندوں کی یہ جھنکار شاید حواس کو معطل کر دیتی تھی.. ہوش کو مفلوج کرنے پر قادر تھی کہ پکھد دی پر بعد مجھے یہی حسوس ہونے لگا کہ یہ جھکتی جھنکار جنگل سے مجھ تک نہیں آ رہی بلکہ میرے کانوں میں سے جنم لے کر جنگل کی جانب جا رہی ہے.. جنگل تو چپ تھا..

نہ صرف چپ تھا بلکہ دم بخود تھا اور اُس میں بسرا کرنے والے سارے پرندے بھی چونچیں بند کیے دم بخود تھے جیرت میں غرق تھے کہ ہم تو بولتے نہیں تو یہ کون بولتا ہے.. ہم تو نہیں چہک رہے تو پھر یہ کون ہے جو ہمارے شروں میں چہک رہا ہے..

اور وہ اپنی اپنی بولیاں بھی پہچان رہے تھے.. اور سائیں میں تھے کہ یہ ہماری بولیاں بولنے والا کون ہے.. ہماری چونچیں بند ہیں تو یہ کون ہے جو ہمارے شروں میں راگ الاتھا ہے.. ایسے کہ ہم فتحی میں پڑتے جاتے ہیں کہ یہ ہم ہیں.. اور ہم نہیں ہیں تو اور کون ہے.. وہ پکھد دی تو ایک بے قیمتی میں ضبط کیے بیٹھے رہتے ہیں جیرت بھر سے ستائی میں دفن رہتے ہیں اور پھر اپنی چونچیں دا کر دیتے ہیں.. انہیں کھول کر در سے آنے والی جھنکار کے ساتھ سر ملا کر اُس کے ہم تو اہو جاتے ہیں کیونکہ انہیں احساس ہو جاتا ہے کہ اگر ہم یونہی چپ بیٹھے رہتے ہیں.. چہکنا موقوف رکھتے ہیں تو ہمارے جنگل کے اُس پار.. جھیلوں اور گولف کوں کے پار جو ایک گھر ہے جس کے برآمدے میں بیٹھا جو مختوط الحواس شخص ہے تو یہ بولیاں جو ہماری بولیاں ہیں اُس کے بدن میں سے جنم لیتی ہم تک آ رہی ہیں.. تو چونچیں بند رکھتے میں ایک خدا شہر ہے..

اگر ہم نہ بولے تو وہ بولنے لگتا گا..

ہم نہ چکتے تو اُس کا بدن چکتا چلا جائے گا..

کوہ خود ایک گھنادٹ بھرا قدیم جنگل ہے.. جس میں ایسے ایسے پرندے بسرا کرتے ہیں جنہیں ہم مرشد مانتے ہیں..

منطق الطیر کے پرندے.. بھی مرغ کی علاش میں.. سچ کی علاش میں نکلنے والے پرندے..

شاہ سلمان کا نہ بہد..

ہورہاں ہوں اور پوچھتا پھر تباہوں کہ بھائی جان یا بیکن جی میں گم ہو گیا ہوں جانا چیں شیش تھا آئیہاں  
گیا ہوں تو مجھے بھی تاریخ کہ براؤ دے سڑیت و اپنی جانے کے لیے کہاں سے اور کونی گاڑی  
پکڑوں اور اپ جاؤں یا ڈاؤن لیکن یا تو لوگ رکتے نہیں تھے اور اگر رُک جاتے تھے تو اس کی بجھے  
میں جانے کیا اوت پٹاگ جواب دے کر چلے جاتے تھے۔ اور برٹکس میں بھکتے ہوئے مجھے وہ  
چینی خاتون نہیں بھولتی جو عجیب کلباتی قسم کی کوئی نامانوس خوارک کا خوانچہ لگائے کھڑی تھی میں  
نے اس سے پوچھا تو اس نے مسکرا کر فیاگ۔ ماڈزے بھگ۔ چاؤ چاؤ چن من قسم کا کچھ جواب  
دیا۔ میں نے سوال دو ہرایا تو پھر وہی جواب دو ہرایا گیا۔ بالآخر میرے بار بار پوچھنے پر وہ زخم  
ہو کر بولی ”نو انگلش.. اولی چائیزیز۔“

میرے لیے یہ حیرت کا ایک مقام تھا کہ نبویارک میں ایک خاتون خوانچہ لگائے کھڑی  
ہے اور ظاہر ہے امریکی قویت کی ہے اور اس کے باوجود انگریزی کا ایک لفظ نہیں بول  
سکتی۔ امریکے کے رنگ بھی نیارے ہیں۔

بال ایک روز مجھے کہیں لے جا رہا تھا تو راستے میں چند تاروں کی جانب اشارہ کر کے  
اس نے کہا ”اٹکل یا آر لینڈ و کا ڈاؤن ٹاؤن ہے۔“

”تو پھر ہم اپنے ٹاؤن میں رہتے ہیں؟“

کہنے لگا ”نہیں اٹکل.. ادھر کوئی اپنے ٹاؤن نہیں ہے صرف ڈاؤن ٹاؤن ہے۔“  
تو قابل نہیں طور پر جب مجھے آر لینڈ کے نظارے دکھانے کی پیشکش کرتے ہوئے یعنی  
نے کہا کہ آب آج شام ہم ڈزنی ٹاؤن ٹاؤن جائیں گے تو میرے اوساں خطاء ہو گئے کہ جانے  
کہاں جائیں گے۔

”یعنی ہم ڈزنی لینڈ جائیں گے؟“

”نہیں اب تو یعنی نے میری جہالت پر کف افسوس ملا“ ہم ڈزنی ٹاؤن ٹاؤن جائیں  
گے۔

”اور وہاں ڈزنی لینڈ بھی ہو گا۔“

”ابو وہ تو ڈزنی ٹاؤن ٹاؤن ہے وہاں ڈزنی لینڈ کیسے ہو سکتا ہے۔“

”تو پھر اسے ڈزنی ٹاؤن ٹاؤن کیوں کہتے ہیں جب کہ وہاں ڈزنی لینڈ نہیں ہے؟“

## ”ڈزنی ٹاؤن ٹاؤن“

ایک تو میں اس ”ٹاؤن ٹاؤن“ سے بے حد عاجز آ چکا تھا۔  
امریکہ میں ہر شخص اس اصطلاح کو بے دریغ استعمال کرتا ہے اور نہیں جانتا کہ اس کا  
خاطب جو پاکستانی ہے وہ بے حد کتفیوڑ ہو رہا ہے۔ مسلسل حساب کتاب کر رہا ہے کہ اگر میں  
ٹائمز سکوئر میں ہوں تو کیا میں ڈاؤن ٹاؤن میں ہوں یا اپنے ٹاؤن میں ہوں۔ اگر برٹکس کی جانب  
جانا ہے تو وہ بخت اپ ہے یاد ڈاؤن ہے۔

چونکہ سب وے سیشنوں پر ڈاؤن ٹاؤن جانے کے لیے یا اپنے ٹاؤن سفر کرنے کے  
لیے مختلف پلیٹ فارموں میں اترنا پڑتا ہے اس لیے میں شش دنی میں پڑ جاتا کہ اگر ساڑھے تھے فیری  
میری منزل ہے تو کون سے پلیٹ فارم پر اتروں۔ چہاں سے ٹاؤن ڈاؤن ہو رہا ہے یا ادھر جاؤں  
جہاں یا اپ ہو رہا ہے۔

اس پر ایک اور ستم کہ یہ اصطلاح صرف سست کا تعین کرنے کے لیے ہی مستعمل نہیں  
 بلکہ شہر کے مرکز کو بھی ڈاؤن ٹاؤن کہا جاتا ہے۔ چنانچہ یہ ڈاؤن ٹاؤن مصیبت مجھے مستقل پریشانی  
میں بدل لے رہی۔ ایک بار اسی پریشانی اور کتفیوڑن میں یوں جانے کہ جانا تو ساہیوال تھا مگر گجرات جا  
اڑا۔ یعنی قصد کیا کہ ٹین شیش پر اترنا ہے لیکن خالف سست میں جانے والی طریقہ پر سوار ہو گیا اور  
جا پہنچا برٹکس میں جہاں کا چڑیا گھر بہت مشہور ہے۔ ابھی کچھ روز پیشتر پاکستان نے سنوٹا نیگر کا  
ایک پچ برٹکس کے چڑیا گھروں کو پالنے کے لیے دیا ہے کیونکہ ہمارے ہاں بر قافی چیتے  
پالنے کا کوئی مناسب بندوست نہیں۔ جب یہ بالغ ہو جائے گا تو ہم اسے واہیں پاکستان لے  
آئیں گے اگر تب تک یہ گرین کارڈ ہو لڈر نہ ہو گی تو۔ چنانچہ اب برٹکس کے علاقے میں خوار

پھر بھی وہاں مصنوعی مناظر اور مظاہر میں زیادہ وچکی لیتے ہیں۔ ذری فلینڈ کوئی ایک مقام نہیں ہے بلکہ اس کے مختلف قبیلے ہیں جیسے سانگھرناں ایکل سانگھرناں ہیں اور لڑائی کاٹ اور یونیورسل شوڈیز وغیرہ۔ اور یہ سبھی حضرت انسان کے ہاتھوں کے کمالات ہیں۔ اگرچہ یہ مصنوعی دنیا کیسی ایسی ہیں کہ ان میں داخل ہوتے ہیں تو ان کا تنوع، ذوق، جمال اور ہنکنکی مجزے آپ کے حواس پر خادی ہو جاتے ہیں اور آپ بھی اس مصنوعی زندگی سے لطف اندوز ہونے لگتے ہیں۔

اب یہ جو ذری فلینڈ اون ناکن تھا یہاں مشہور زمانہ ریڈ یوٹی کا موسیقی کا شور تھا جس میں داخل ہو جائیے تو وہ اتنا برا تھا کہ آپ آسانی سے اس میں گم ہو سکتے تھے۔ دنیا جہاں کی موسیقی سن سکتے تھے۔ یعنی اپنے کانوں میں پاگ فٹ کر لیجئے اور افریقی، عربی یا چینی موسیقی سے جی بھر کے لطف اندوز ہوتے رہئے۔ اور مفت میں ہوتے رہئے۔ میں اس شور کے مشرقی موسیقی کے حصے میں چلا گیا اور وہاں ظاہر ہے ہندوستانی موسیقی کا راجح تھا۔ اگرچہ وہ چار نصertas فتح علی خان اور مہدی حسن بھی ایک کرنے میں آرام کرتے تھے۔

ایک اور شور صرف شیشہ گری کی بے مثالی جیروں کا تھا۔

یہاں ہر شے شیشے اور کرٹل کی کار گیری تھی۔ ایسے اچھوتے جو بنتے تھے کہ انسان دنگ رہ جاتا تھا اور جب ان میں کسی ایک تحلیل یا خوش رنگ گاس کی قیمت دریافت کرتا تھا تو مزید دنگ رہ جاتا تھا۔ سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ یہ کونے کو زہر گر ہیں جو منی کی بجائے شیشے کو اپنے چاک پر چڑھا کر ایسے آئینے گا بات تخلیق کرتے ہیں۔ ایک پور جتنے شیشے کے انوکی قیمت اتنی تھی کہ اتنی رقم میں سچائی کے درجن بھر اتو آسانی سے خریدے جاسکتے تھے بلکہ ”جھونگے“ میں ایک انوکا پٹھا بھی آ سکتا تھا۔ اگر قیمتیں ہوش رہا تھیں تو شیشے کی ضمائی بھی ہوش رہتا تھی۔

اس نوعیت کے متعدد شور ایسے تھے جہاں ایسی تخلیقی جرمیں تھیں کہ انسان وہاں سے نکلتا تھا تو کنگال ہو کر۔

ذری فلینڈ اون اگر ابھی تک میری یادداشت میں ظہرا ہوا ہے تو اس کا سبب ایک ایسا شور ہے جو ایک بجا بب گھر تھا۔ امریکی شناخت کے حوالے سے اس کی اور کوئی مثال نہیں۔ یہ گویا امریکی ثافت اور تاریخ کا ایک میوزیم تھا اگرچہ ہر شے برائے فرد خست تھی۔ یہاں تصویریں اُتارنے پر پابندی تھی کہ تاریخ کی تصویریں اُتارنا جائز نہیں۔

”کیونکہ وہ صرف ذری فلینڈ ناڈن ہے۔“

”افوہ“ میں نے نوٹل کی مانند ایک ”افوہ“ کیا اور سکرانے لگا۔ یہ تو بہت حق آسان فہم بات ہے جو میں سمجھ رہا تھا۔ اگر وہ صرف ذری فلینڈ ناڈن ہے تو وہاں ذری فلینڈ کیسے ہو سکتا ہے۔

”راست“ یعنی نے اطمینان کا ایک گہر اسائنس لیا۔

”اور ہم ہاں جا کر کیا کریں گے؟“

”ڈاون ڈاون دیکھیں گے۔“

”اوہ ہاں کیا ہو گا؟“

”ڈاون ڈاون ہو گا آبجو۔“

ہم اس شام گھر سے نکلے اور جانے کہ ہر کہر سے ہوتے کہاں کہاں سفر کرتے کہیں پہنچے جہاں کچھ روشن میلہ ہو رہا تھا۔ پارکنگ لائٹ میں کار پاک کی اور چند قدم چلانے کے بعد پہنچے مز کرو یا کھا تو وہ ہزاروں کاروں میں گم ہو چکی تھی کہ وہ پارکنگ بھی ایک قبیلے کے سائز کی تھی۔ بے شمار خاندان انہیں چلنے آ رہے تھے اور ہم ان کے ساتھ انہیں ہوئے اس شام کو سورنگ کرنے کے لیے اور سرخوشی کے حصول کے لیے ہاں جو ایک مصنوعی دنیا آباد تھی اس کی مرکزی سڑک پر چلنے لگے۔ اس دنیا میں مختلف ملکوں کے ریستوران، شراب خانے، سینما گھر، نایاب اشیاء اور تھفون کی خصوصی دکانیں اور میوزک شو رہا باد تھے۔ ہمارے باہمیں جانب ایک بہت ہی وسیع مصنوعی جھیل تھی جس کے دوسرے کنارے پر شاندار جگہ گاتے ہوئی اور جوئے خانے جھیل کے پانیوں میں عکس ہوتے تھے۔ اور جھیل میں سیسرا اور کشیاں روائیں تھیں جو مہماں اور ملقاتیوں کو ان کی ایسی آسائش گاہوں تک لے جا رہی تھیں جہاں سائٹھ ڈال رہے دس ہزاروں راتک کے کرائے کی خواب گاہیں میسر تھیں۔

مجھے جدہ دوہی اور قطر میں بھیساں بات پر حیرت ہوتی تھی کہ یہ کیسے لوگ ہیں جو غالباً شان شاپنگ مالز اور پر سوورز میں ہی گھوٹتے رہتے ہیں اور ان کے لیے بھی زندگی ہے حالانکہ یہ سب کچھ مصنوعی ہے۔ چلنے اس کا تو پچھے جواز ہو سکتا ہے کہ انسان محرا کو کب تک دیکھے۔ لیکن امریکہ میں اور خاص طور پر آر لینڈ و میں مجھے اس حیرت نے ڈھانپ لیا کہ عام امریکی کی پہنچ میں اگرچہ دنیا کے عظیم ترین جنگل، چنانیں واڈیاں اور دریا ہیں۔ شاندار ترین قدرتی مناظر ہیں اور

گاندھی کی عینک لگا کر اپنی اوہیٹر عمر جاپانی بیوی کے ہمراہ اتنی مون مناتے ہوئے بستر میں لیئے پرنس کافرنز کی اور ایک دانشور کھلانے لگا۔

امریکہ کے تین صدر.. جان کیننڈی کے ہمراہ اور ان چاروں کے آنکھ رف تصور پر۔  
وہ خود اور زرہ بکتر جو رسل کرو نے ”گھنیڈی ایٹر“ میں پہنچنے تھے اور جب وہ اکھاڑے میں گر کر مردہ ہو گیا تھا تو اس کی محبوہ نے سپاہیوں کو حکم دیتے ہوئے ایک لا زوال فقرہ کھا تھا ”سی دوازے سو بھر آف روم... آزہم۔“

وہ نکوار جو کیوں کا سفر نے ”ڈانسز و دے دلف“ میں زیب تن کی تھی۔  
ارٹسٹ ہمیگوئے کی آنکھ رف شدہ تصویریں۔

اور ان کے سوابے شمار شہر تیں جو یہاں تصویر تھیں یا جن کی یادگاریں نمائش پر تھیں۔ اور یہ سب کچھ نہایت نامناسب قیمتیں پر دستیاب تھا۔

اور اس عجائب گھر میں صرف دنوں درات ایسے تھے کہ اگر میری جیب میں ان کی قیمت کی قبرت میں کچھ ڈال رہو تھے تو میں بلا جھک بائیں خرید لیتا۔

ان میں سے ایک مارلن منرو کا ایک قد آدم پوسٹر تھا جس پر اس کے گئی مدارج نے دستخط لیے تھے اور پھر اسے فروخت کر دیا تھا۔ مارلن منرو کو اپنے شیدائیوں کی پیچان نہ تھی اگر وہ مجھے اس پوسٹر پر دستخط کر کے دیتی تو میں بھوکا مر جاتا اسے فروخت نہ کرتا۔ جیسے مل رنگ کے ایک معنوی الہکار کے بانی ہیئت پر پابلو پیکاسو نے ایک نسل بنانا کا پانچ دستخط کر دیئے تھے اور بعد میں اسے اس ہیئت کے لیے ایک بھاری رقم کی پیشکش ہوئی تو اس نے کہا ”اگرچہ میرا اگزارہ مشکل سے ہوتا ہے اور میں ایک نادر شخص ہوں لیکن میں بھوکا مر جاؤں گا پابلو پیکاسو کا یہ تذکرہ فروخت نہیں کر دوں گا۔“

امریکہ نے اسی لیے بے مثال ترقی کی ہے کہ وہاں اگر قیمت مناسب لگتی ہے تو جذبات اس کی راہ میں رکاوٹ نہیں بنتے۔

مارلن منرو کے پوسٹر کے علاوہ دوسری نادر شے البرٹ آئن شائن کی ایک ایسی نایاب تصویر تھی جو آج تک کہیں شائع نہیں ہوئی تھی اور اس کے ایک کرنے میں بھلی صدی کے سب سے بڑے جیسیں کے دستخط ثابت تھے جس نے کائنات کی ان گھنیوں کو سمجھایا جو مقدس صحیفے بھی نہ سمجھا سکے۔  
میں اس بجوبہ گھر سے جب باہر آیا تو قدرے رنجیدہ اور مسلول باہر آیا کہ نہ میرے ہمراہ

یہاں وہ لوگ تھے جو امریکی تاریخ میں اپنی سیاست، فراست، حماقت، موسيقی، بدمعاشی یا داکاری کے حوالے سے دامتانیں بن چکے تھے۔ ان کی ذاتی یادگاریں اور تصویریں تھیں۔ ان کے ہاتھوں کے لمس تھے، ان کے بدنوں کی مہک تھی اور یہ سب کچھ برائے فروخت تھا۔

مارلن منرو اور جنرل ڈین کی نایاب تصاویر دستخط شدہ۔  
ہینک لوٹنے والے جوڑے بونی اور کلائڈ کی پستولیں۔

ایک تصویریں میں جان الیف کینڈی اور مارلن منرو پہلو بہ پہلو۔ وہ عشق جو ہم سے روٹھ گیا اب اس کا حال نا ہیں کیا۔

سرائلن جانز۔ گائیک کا ایک جیسیں۔ اس کا ایک شوخ اور نکین اس کی شخصیت کی عکاسی کرتا ہوا ایک ذاتی پیانو۔ یاد رہے کہ یہ دہی سر ہیں جنہوں نے ایک اور سر۔ یعنی ایک مرد کے ساتھ باقاعدہ شامانہ بیانے پر پوری و نیا میں ٹیلی و دیش پر برادر است نشر ہوتی۔ شادی رچائی۔ اور کل دنیا نے شاہی خاندانوں نے بھی مبارکباد کے پیغام بھوئے اور ان پیغاموں اور نیک خواہشات میں ”ودو ہوں نہاو“ پوتوں بھلاؤ تو شامل نہیں ہوگا۔ تو میں اس شادی کی نشریات دیکھتے ہوئے سوچ رہا تھا کہ ایک ناٹ یا سر کی الہیہ لالیڈی کہلاتی ہے تو ایلشن جانز کا شوہر۔ یا شاید بیوی جو کہ ایک مرد تھا وہ جانے کیا کہلائے گا یا کہلائے گی۔ صد شکر کہ میڈیا نے ان کے ہنی مون کو برادر است نہیں دکھایا۔

موسیقی کی ایک اور واسطہن بر طالو نوی یہ طلار گروپ کی ایک گنار بھی نمائش پر تھی اور ان کی متعدد آنکھ رف شدہ تصاویر بھی۔ اور یہ یہ طلار حقیقت کی کیا خوب تر جانی کرتے ہیں کہ ان ان بے شک بے سر اور بہودہ ہوا گرفصیب اور حالات موافق ہو جائیں اور وہ ایک طاقت رہ اور وحش اس ملک کا باشندہ ہو تو وہ بھی ایک دامتان بن سکتا ہو۔ میں ان کے بیشتر گیتوں سے واقف تھا اور ان میں صرف ایک دو اس قابل تھے کہ انہیں ناجائیکے اگرچہ آن میں ردھم موجود تھیں کوئی ایک آواز بھی کام کی نہ تھی۔ ان کی سب سے بڑی بیکان ان کے بے ترتیب بال تھے جو ماتھے کو ڈھانپتے تھے۔ بے شک گلوکاروں کے بال جیسے کیے بھی ہوتے تھے۔ ایلوں پر سلے کے بھی۔ وہ لگنگی شدہ ہوتے تھے اور یہ آئے تو پریشان بال آئے۔ اور کیسے آئے۔ وہ ایک سونگ پول میں ڈکیاں لگا کر نکل کر ان کے میجر نے ان کی حماقت آمیز شکلیں دیکھ کر کہا ”اڑکو۔ بالوں کو یونہی بے ترتیب رہنے دو اور آج شب یونہی پر فارم کرو“۔ یہ طلار گروپ نے ہندوستانی راگ بھی ”گائے“ جان لینن نے

ہیں اور بہت پیتے ہیں تاکہ وہ اپنے دوستوں کے سامنے ڈیگیں مار سکیں کہ یہ جو چلی شب گزی  
ہے تو ہم ڈزر کے لیے ”پلینٹ ہالی وڈ“ بس یونہی چلے گئے تھے۔

ریستوران کی چھت سے بے شمار کا نہ کبڑا لک رہا تھا۔ غبارے فلموں کے پوسٹر اور  
اداکاروں کی تصویریں... مارودھاڑ کے مناظر اور ان کے درمیان میں یعنی چھت کے ساتھ ایک  
نوکس دا گن کا رہی بھی لک رہی تھی۔ وہاں اتنا شور شراہ با تھا۔ بلند آنکھ موسمی اور لوگوں کے زبردستی  
کے تھہوں کا کان پڑی آواز سنائی نہ دیتی تھی کیونکہ اور کوئی آواز کا نوں تک پہنچنی ہی نہ تھی اس  
لیے آپس میں ہم آواز کے ساتھ اشاروں پر زیادہ احتمال کرتے تھے۔

مجھے ہر وقت یہی خدش رہا کہ چھت سے معلق وہ فوکس دا گن کا رہی بھی دھڑام سے گل  
کرتے۔ بلکہ غل غپڑا کرتے خواتین و حضرات پر دھڑام سے گر جائے گی اور انہیں ”پلینٹ ہالی وڈ“  
کا شہید کر دے گی۔

ہم زیادہ دیر تک یہ شور و غوغا برداشت نہ کر سکے اور باہر آ گئے۔

اور وہاں میں نے ڈزنی لینڈ کا دہال ایگ بانڈھ کے رکھا ہے جو اچھا ہے۔ دیکھا۔

وہیں ”پلینٹ ہالی وڈ“ ریستوران کی قربت میں ایک مال بلکہ ایک لباس ایمنی مانگ پر  
تھا اور برائے فروخت تھا جس میں گھنی وہ مال بندھا جو کیا ہی اچھا تھا۔

یعنی وہ لباس جو میری محبوب اداکارہ... جرام ہے کہ جس کا کوئی بھی ناک نقشہ رعائی  
نبھر عطا کر کے بھی تقریباً خوبصورت قرار دیا جاسکے۔ جولیا رابرٹس نے فلم ”امریکن یوٹی“ میں ایک  
بدن فرش عورت کے روپ میں زیب تھا۔ ایک سفیر گنگ کا مختصر بلا ذرا جو ایک گنڈے سے  
اُس مختصر ترین یکسرے نسلک تھا جس میں سے جولیا کی ناٹکیں ظاہر ہوتی تھیں تو ہوتی ہی چل جاتی تھیں۔  
ہمارے زمانوں میں اداکارائیں نہایت ادا میں دکھانے والی چنپل نٹ کھٹ اور  
بے حد حسین ہوا کرتی تھی اور ان میں سے چند ایک کے سواب اپنی خوبصورتی کی ”کھٹی“ کھاتی  
تھیں۔ اداکاری کے فن سے ذرا ناواقف تھیں اور ہم ان پر صد تے داریاں ہوتے جاتے تھے۔

جیسا کہ لوبر جیڈا ایمیٹا ایک گرگ، جیسیں مانفیلڈ، ریتا ہسپر تھے، ذوس ڈے مارلن منرو وغیرہ۔ البتہ الزجھ  
ٹیڈر، آڈرے پیپرن، صوفیہ لورین اور ڈیبرا کر وغیرہ ایک الگ کلاس تھیں۔ لیکن یہ جو آج کے  
زمانے ہیں یہاں دور دور تک کوئی حسین ٹکل نظر نہیں آتی اور صرف فن اداکاری ہی وہ پیاسا ہے۔

آئن شائن آیا اور نہ مارن ضرور۔

ذرا آگئے گئے ہیں تو وہاں ”پلینٹ ہالی وڈ“ کا شور و غوغا اور شور شراہ با تھا۔

شور و غوغا دہاں براجماں لوگوں کا تھا اور ان میں سے جو شراب پی رہے تھے اور بہت پی  
رہے تھے شور شراہ با ان کا تھا۔

یریستوران ہالی وڈ کے قین بڑے ایکشن ہیروز... نے اپنی شہرت کو مزید کیش کرنے  
کے لیے بنا تھا اور بے شمار شہروں میں ہا کر بے شمار لوگوں کو یہ قوف بنا یا تھا۔ مجھے اُس لمحے علم  
نہ تھا کہ میں بھی ان لوگوں میں سے ہوں۔ اور مجھے دیکھنے والے لوگ مجھے بھی ”پلینٹ ہالی وڈ“ کا  
دیوانہ سمجھتے تھے کیونکہ میں نے جوئی شرٹ پہن رکھی تھی اُس پر ”پلینٹ ہالی وڈ“ لکھا ہوا تھا۔ جان  
بو جھ کرنیں پہنچنی تھی کہ آج ہم سب ”پلینٹ ہالی وڈ“ کے دیوار کے لیے جا رہے ہیں تو خصوصی  
طور پر موقعے کے مطابق یہی شرٹ زیب تن کرلوں۔ دراصل امریکہ آنے سے پہنچر میں نے سیمیر  
کی دار ڈروب میں سے اُس کی متعددی شرٹیں غائب کر دی تھیں تاکہ انہیں امریکہ میں پہن کر ذرا  
امریکی ہو جاؤں اور ان میں سے ایک یہ بھی تھی جو میں نے اتفاقاً پہن لی تھی۔ ویسے ڈزنی ڈاؤن  
ٹاؤن میں گھونے پھرنے والے مجھے تو صاف نہاں سے اس لیے بھی دیکھ رہے تھے کہ ایسی  
ٹی شرٹ بے حد گراں قیمت ہوتی ہے اور وہ نہیں جانتے تھے کہ یہ میڈ ان گور انوالہ ہے جہاں دنیا  
بھر کے مہنگے ترین برینڈز کی ٹی شرٹیں نقل بے مطابق اصل نہیں ہیں اور اتنی ستری نہیں ہیں کہ قبول عام  
کی سند حاصل کرتی ہیں۔ یہ جو ریستوران تھا ”پلینٹ ہالی وڈ“ تو یہ ایک بلند خیر نما شکل کی عمارت  
تھا۔ اور آپ ایک گھٹائی چڑھ کر داخلے کے دروازے تک پہنچتے ہیں جہاں آپ سے دریافت کیا جاتا  
ہے کا گر تو آپ ڈریزیاڑ ٹکس وغیرہ کے لیے تشریف لائے ہیں تو براہ کرم دا میں جانب قدم رنجپر فرم  
دیجیے اور اگر تم نے کھانا پینا کچھ نہیں۔ یونہی مند اٹھا کر ان لوگوں کو حضرت سے دیکھنا چاہتے ہو جو  
ریستوران میں زندگی کے مزوں کی لوث مار رہے ہیں تو باس میں جانب سے اندر دفع ہو جاؤ۔

ہم بھی اندر دفع ہو گئے۔

اگرچہ ہماری جیہیں بھی کچھ ایسی خالی نہ تھیں لیکن یعنی کا کہنا تھا کہ اس ریستوران میں  
دنیا کی بدترین خوراک دنیا کے مہنگے ترین داموں میں ملتی ہے۔ لوگ محض اس لیے یہاں کچھ کھاتے

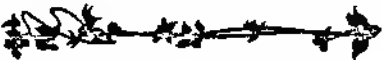
## ”ڈزنی لینڈ“

اس دنیا کی تخلیق کے بعد اگر کسی ایک شخص نے ایک اور دنیا بنائی تو وہ والٹ ڈزنی تھا۔  
وہ بیاندی طور پر ایک خواب دیکھنے والا شخص تھا۔ ایک ایسا بچہ تھا جس نے خوابوں اور خیالوں کی ایک سر انگیز دنیا بلکہ ایک کائنات تشكیل کی تاکہ دنیا بھر میں جتنے بھی بیچے ہیں وہ اس میں داخل ہوں تو ان کے خواب حقیقت میں تبدیل ہو کر ان کے آن پاس ظاہر ہونے لگتیں۔ خوابوں کی یہ کائنات تخلیق کرتے ہوئے اس کے پیش نظر منقسم یا منافع دہنا صرف جذبہ اور لگن تھی۔ اس نے اگرچہ خواب و خیال کی یہ دنیا کیسی بچوں کے لیے تخلیق کیں لیکن دہ ایسی جادو بھری اور پرکشش تھیں کہ بڑے بھی بیچے بن گئے اور ان کے اسیر ہو گئے۔  
آج دنیا کے کئی بڑے شہروں میں۔ جیس اور ٹوکیو میں ڈزنی لینڈ تخلیق ہو چکے ہیں۔ ان کی محیر العقول کامیابی کا بیاندی سبب میرے نزدیک یہ ہے کہ انسان جوں جوں مشینوں میں جکڑا خود بھی ایک شیئن بنتا جا رہا ہے وہ خواب و خیال کی ان دنیا کوں میں داخل ہو کر کچھ سکون اور بہت ساری خوشی حاصل کرتا ہے۔ اور خوشی بھی ایک بیچے ایسی جو بدن کو ازاد کر دیتی ہے۔  
آر لینڈ بے شک جھیلوں، جنگلوں، دلدوں اور گرچھوں کا شہر ہے لیکن اس کی وجہ شہرت ڈزنی لینڈ ہے۔  
آر لینڈ و اتنا بڑا نہیں جتنے ڈزنی لینڈ کے مختلف مظاہر ہیں۔  
یہ ظاہر واقعی ایک جادو گری ہیں۔ سحر اور حیرت کی ایک وسیع سلطنت ہیں۔ اگرچہ اس سلطنت کے مختلف حصوں میں داخلے کے نکٹ ایک عام پاکستانی کو دیواریہ کر دینے پر قادر ہیں۔  
پاکستان میں تصور یہی تھا کہ شہر آر لینڈ کے آس پاس ایک ڈزنی لینڈ ہے۔

جس سے کسی اداکارہ کی پرکھ ہوتی ہے چنانچہ نہایت معمولی شکل و صورت کی حالت اداکارائیں ہیں وہ میں راج کرتی ہیں اور وہ درجنوں میں ہیں۔ میرل سٹرپ کو دیکھنے ایسی بے ڈھنگی خاتون ہے لیکن اداکاری کرتی ہے تو سکرین پر اس کے سواہرے شیں پس منظر میں چلی جاتی ہے۔ اور پھر جولیا رابرٹس کو ملاحظہ کر لیجئے ہوئے ہوئے ناک عجیب ہی آنکھیں معمولی اور بدن بس گزارہ یہ بڑے بڑے دانت لیکن جب وہ ان بڑے بڑے دانتوں کی پوری بیضی نمائش کرتی پورا چڑا کھوں کر ایک نہایت ہلوٹ ساقہ تھے لگاتی ہے تو کم میں تو اس پر لوٹ پوٹ ہو جاتا ہوں۔ وہ ایسی ٹوبو اداکارہ ہے۔

تو اس جولیا رابرٹس کا وہ مختصر لباس جو اس نے ”امریکن یوٹی“ میں پہنا تھا جوں کا توں نہ صرف نمائش پر تھا بلکہ برائے فرد خود بھی تھا۔  
پنجاب کا ایک لاوک گیت ہے کہ۔ مل و کدا بجن مل جادے تے لے الواس میں جند و بیچ کے۔  
یعنی اگر کہیں محبوب برائے فرد خود ہو تو میں اپنی جان بیچ کر آسے خرید لوں۔  
یہاں محبوب تو نہیں البتہ اس کا مختصر لباس جوں کے اور جی اسے جان بیچ کر خرید لیتا چاہتا تھا لیکن۔ ایک خدشہ داعمگیر ہوا کہ اس پیرا ہمن میں اگر اس کے بدن کی مہک ٹھہری ہوئی ہے تب تو جان دغیرہ بیچنے کا فوری طور پر بندوبست کروں لیکن جانے یہ کب سے یہاں نمائش پر ہے۔ اور بدن کی مہک اتنی ذریتک تو نہیں ٹھہری رہتی۔ اور اگر وہ مہک اس میں موجود نہیں تو یہ ایک بیکار چیز ہے۔ دو لکے کا بھی نہیں چہ جا کمک دل و جان کا سودا کر کے اسے حاصل کیا جائے۔  
میں نے جولیا رابرٹس کے اس لباس کو قریب ہو کر سمجھا تو نہیں پر میں خوب جانتا تھا کہ اس کے سراپے کی خوشبو کب کی اس میں سے رخصت ہو چکی۔ کیونکہ اس میں اگر اس کی مہک کا ایک بھی جھونکا ہوتا تو جو نہیں میں ڈزنی ڈاؤن ٹاؤن میں داخل ہوا تھا اسے اپنے سانسوں میں محسوس کر لیتا اور پھر اس کی جانب کھنچا چلا آتا۔

تو ڈزنی ڈاؤن ٹاؤن سے واپسی پر۔ نہ صرف مارلن منڈر اور البرٹ آئن شائئن نے میراستھنہ دیا بلکہ اُن کے ہمراہ جولیا رابرٹس کے بدن کی مہک بھی نہ آتی۔



ایک شغل ہنتے ہیں... ایسے کہ پڑھنے والا حروف سے تعمیر کردہ اس عمارت کے اندر جا سکتا ہے۔  
اوے محسوس کر سکتا ہے۔

اسی طور جب آپ کسی قدر تی منظر کو کسی سنوکی کو دشت مرگ کو بلیک فارست ک  
آجھن سندر کو گھرو بھی پر۔ اپنی سڑی کی خاموشی میں رات کے کسی پہر زندہ کرتے ہیں۔ انہیں  
یوں محسوس کرتے ہیں جیسے وہ آپ کو آنکھوں کے سامنے ہیں اور اور پھر ان کو بیان کرتے ہیں تو ان  
منظراً تھوڑا بہت ظلم پڑھنے والے کے بدن پر بھی اثر کرتا ہے اور کتاب کی سکرین پر اسے د  
منظراً کھائی دینے لگتا ہے۔

لیکن.. اور یہ ایک بہت بڑا ”لیکن“ ہے۔

لیکن جب آپ ایک غیر حقیقی، انسانی ہاتھوں کی بنا پر ہوئی اصل دنیا کی نقل دنیا ک  
سامنی شعبدوں، نظر کے فریب اور دھوکوں کی دھنڈ میں سے گذر کر اپنے وقتی بیجان اور جوش ک  
لفظوں میں بیان کرتے ہیں تو یہ ایک بھیک اور اکتا دینے والی روکندا ہوتی ہے۔ ایک عورت ایک  
وٹس کی مانند ایک بر قافی ندی سے نہا کر نکل رہی ہے۔ آپ کی جانب بڑھ رہی ہے اور اس کے  
گورے بدن کے کچھ حصے مردی سے تمثیراتے ہیں، دھوپ میں اس کے روئیں شہرے ہو رہے ہیں  
اور آپ ایک متاثر شدہ کیف کی حالت میں اسے لفظوں کا روب دیتے ہیں۔ اور دوسرا جانب  
شوکیس میں بھی پلاسٹک کی ایک عورت ہے اور آپ اس کے بدن کے ناسب بیان کرتے ہیں ایک  
بے اثر کیفیت میں۔ یہ فرق ہے۔

سندر یا کافل اعماق ایک نقل ہے۔ اصل نہیں۔

دنیا کے مختلف بلکون کے گلی محلے ہیں۔ پروہ ماڈل ہیں۔

آپ افریقہ میں ایک سفاری پر نکلتے ہیں۔ جانور تو جمیع کے ہیں پروہ افریقہ میں نہیں  
آر لینڈ میں ہیں۔

ایک راکٹ پر سوار ہو کر زمین کے مدار سے نکل کر۔ چاند کو چھوٹے۔ مرخ کی سرخ رُش  
پر جاتتے ہیں لیکن یہ صرف تکنیک کے شعبے اور دھنکے ہیں۔ آپ ایک ہی مقام پر بیٹھے ہیں۔  
ایک جنگل میں پوشیدہ پرندے چک رہے ہیں۔ آپ ان کو تلاش نہیں کر سکتے کہ یہ  
صرف ان کی ریکارڈ شدہ بولیاں ہیں۔

بیہاں پہنچ تو معلوم ہوا کہ ایک نہیں۔ کئی ہیں۔

ان میں سب سے جانا پچھانا سندر یا لے کے قلبے والا ”میجک سنگدم“ ہے۔ پھر کچھ فاصلے پر  
”ایپ کوٹ“ ہے۔ اور ”یونورسل سوڈیو“ ہے۔ ”ایمیل سنگدم“ کہیں اور ہے اور ”سی ولڈ“  
کہیں اور۔ اور واٹھے کا لکٹ۔ محض ستر ڈال۔ کچھ کھانا پینا کر لیں تو روزانہ کے ایک شخص کے لیے  
سوڑا رکم از کم۔

بھی بات ہے مجھے اس جادوگری۔ اس ڈزنی لینڈ کو دیکھنے کا کچھ چاڑہ تھا۔ یہ سب  
خواب و خیال کے کھیل تماشے تھے اور میری عمر نہ کھیل کھیلنے کی تھی اور نہ تماشے دیکھنے کی۔ اور نہ ہی  
میں انسان کے ہاتھوں کے بنائے ہوئے کھیل تماشوں سے متاثر ہوتا تھا۔  
لیکن ڈزنی لینڈ دیکھنا میری مجبوری تھی۔

وہ جو کہا چاتا تھا کہ اگر کسی نے آر لینڈ و جا کر کم از کم ایک گھنٹہ نہیں دیکھا تو اس نے  
آر لینڈ نہیں دیکھا۔ اور اگر وہاں جا کر ڈزنی لینڈ نہیں دیکھا تو کیا دیکھا۔  
چونکہ میں نے پورے آر لینڈ و میں ابھی تک ایک بھی گھنٹہ نہیں دیکھا تو اس لیے صرف  
یہ ثابت کرنے کے لیے میں آر لینڈ و گیا تھا۔ مجھے ڈزنی بہر صورت دیکھنا تھا۔  
جو میں نے دیکھا۔

امریکہ چونکہ ہر کوئی جاتا ہے۔ اور ان میں سے کوئی کوئی نہیں ہر کوئی سفر نامہ بھی لکھتا ہے  
اور جو کوئی آر لینڈ و جاتا ہے اور تقریباً ہر کوئی آر لینڈ و جاتا ہے اور وہاں جاتا ہے تو ظاہر ہے ڈزنی  
لینڈ بھی جاتا ہے اور اسے بیان بھی کرتا ہے۔ امریکہ کے سفر ناموں میں سب سے زیادہ اکتا دینے  
والے اور طویل اور بورنگ حصے ڈزنی لینڈ کے بارے میں ہوتے ہیں۔ چونکہ میں اس سفر نامے  
میں نیویارک کے چاہب گھروں کے بارے میں بوترین حصے لکھ چکا ہوں اس لیے۔ ڈزنی لینڈ کو  
محض کرنے کی کوشش کر دیں گا۔

جب آپ کسی کھنڈر یا عمارت کو پڑھنے والوں کے لیے تعمیر کرتے ہیں۔ حروف کی  
اینہیں جا کر ان پر دل کو گرفت میں لینے والے تاریخی حقائق کا گارا یا سیٹ لیپ کر ایٹ پر ایٹ  
رکھنے گویا نئے سرے سے قاری کے سامنے جو گشیدہ راستیں اور دکا نیں ہیں ان کو زندہ کر کے

ان کے دل رور ہے ہوتے ہیں کہ ہائے دہاں پھر جانا پڑے گا۔ میں عینی اور بلال کو اس امتحان میں نہیں ڈالنا چاہتا تھا لیکن انہوں نے مجھے یقین دلایا کہ انہوں نے ذہنی لینڈ کو میں سرسری دیکھا ہے اور وہ تو ایک مدت سے منتظر تھے کہ کوئی مہمان آئے اور وہ اس بھانے ذہنی کی اس لینڈ کی خوبی کریں۔

چنانچہ ایک سو یہم گھر سے نکلے اور فاصلے طے کرتے چلے گئے۔ آر لینڈ و گز گیا۔ اس کے نواحی پچھرے گئے اور ہم جانے کہاں کہاں سے ہوتے بالآخر جنگلوں میں گم ہوئی ایک شاہراہ پر ہر گئے۔ ان جنگلوں میں بے شمار درخت گرے ہوئے تھے اور یہ پچھلے ہر کیمین کی یادگار تھے۔ ہم ایک لق واقع صحرائی و سحقوں والی پارکنگ لات میں داخل ہوئے جہاں اکاڈمی کا ریس ایک دوسرے سے روٹھی وور دوڑ کھڑی تھیں۔

آپ نے یہاں صرف کار پارک نہیں کرنا بلکہ یہ بھی کسی ڈائری پر ٹوٹ کر لیتا ہے کہ کہاں پارک کی ہے۔ اور اس حصے کا انتیازی نشان کیا ہے۔ زیرہ، اونٹ، زرافہ، باقی وغیرہ یہ نشان ہیں چنانچہ آپ کی کار لائن نمبر نہیں میں اونٹ کے علاقوں میں ہے۔ ابھی یہ پارکنگ ویران پڑی تھی اور ابھی ہم چند قدم چل کر پچھلے دیکھتے ہیں تو وہ ہزاروں کاروں میں گم ہو چکی ہے۔ بہت سے سیاح واپسی پر اپنی کار جلاش نہیں کر پاتے۔ اپنا زرافہ یا اونٹ یا ایک نیس رکھتے اور پھر یا تو جیکسی پر سوار ہو کر گھر چلے جاتے ہیں کہ کل صبح آ کر جلاش کریں گے یا پھر پولیس کی مدد طلب کرتے ہیں۔

پارکنگ سے نکل کر آپ ایک ٹرام میں سوار ہوتے ہیں جس کا کندہ یکٹری ایک رٹی رنائی تقریر کرتا چلا جاتا ہے آپ کو بار بار خوش آمدید کہتا ہے۔ لکھت حاصل کرنے کے بعد ذہنی لینڈ کے مختلف حصوں میں پہنچنے کے لیے آپ موڑ بوٹ، منوریل، بس یا ایک ڈخانی جہاز استعمال کر سکتے ہیں۔

ہم نے ایم جی ایم سٹوڈیو کی وسیع نمائش گاہ سے آغاز کیا۔ اس قسمی دنیا میں اگرچہ بے شمار و پیاسیاں تھیں مثلاً کون سی مشہور فلم کیسے شوت کی گئی۔ فلموں کے ایسے سیٹ جنہیں دیکھ کر آپ کو ان فلموں کے مناظر یاد آنے لگتے ہیں۔ سینما گھر اور ملبوسات وغیرہ۔ ہم نے شتابی سے دوچار تصویریں اتنا ریس اور رخصت ہو گئے کیونکہ میڈیا کے ساتھ پوری زندگی بس کرنے کے بعد میں فلمی فریب میں دلچسپی نہیں رکھتا تھا اور یوں بھی ہم ایک نکٹ میں دوسرے کرنا چاہتے تھے۔

تمہری ذہنی تھیز کی سکرین میں سے گہری خروش لکھتا ہے اور آپ کی آنکھوں کے سامنے ناچنے لگتا ہے اور آپ اسے ہاتھ لگانے کی کوشش کرتے ہیں کہ وہ اتنا اصلی ہے اگرچہ قلتی ہے۔ یہ سب شک شہبے کے شعبدے ہیں۔

سکرین پر تیرتا ایک کچھوا آپ سے باتیں کرنے لگتا ہے اور آپ اس سے محضنگو ہو جاتے ہیں۔ آپ امریکہ کے شہروں، سمندروں اور باغوں پر پرواز کر رہے ہیں۔ شہروں کا شوہر سمندروں کی نیکیں گیلا ہیں اور باغوں میں جومائی نظر آ رہے ہیں ان کی مہک آپ تک پہنچ رہی ہے اور آپ کہیں نہیں گئے۔ ایک جھوٹی ہوئی نشست پر بیٹھے فریب کے شکار ہو رہے ہیں۔ تو یہ سب کھلیتے ہیں۔ سائنس اور انسانی ذہن کے کرشے ہیں خوبصورت دھوکے اور وقیعہ بیجان ہیں۔

ان سب کو بیان تو کیا جا سکتا ہے لیکن پڑھنے والا آپ کے عارضی خمار میں شریک نہیں ہو سکتا۔ یہ بیجان اور جذبہ منتقل نہیں ہو سکتا کہ یہ سب کچھ ایک شعبدہ ایک نقل ہے۔ ایک سنویک یا اجھن سمندر نہیں ندی میں نہیں کر منتقلہ ولی عورت کا بدن نہیں۔ جو کہ نہ کسی کی نقل میں اور نہ کوئی شعبدہ۔ اگر شعبدے ہیں تو اس کے جس نے انسان کو بیانا کر دیا۔ تو وہ انسان جو منتقلیں بناتا ہے انہیں دیکھ کر جریت ہو سکتی ہے، بیجان پیدا ہو سکتا ہے لیکن وہ دلکش سرت کا سبب نہیں، بن سکتیں۔ ایسی سرت جو قارئین کو منتقل کی جاسکے۔ چنانچہ میں کوشش کروں گا کہ فریب اور ہو کے کی اس نسلی دنیا کے بیان کو جہاں تک ممکن ہے مختصر کرتا جاؤں۔ اگرچہ میں نے اس دنیا میں پورے پانچ روز بزر کے لیکن میں نہیں چاہتا کہ آپ شدیداً کتابیت کا شکار ہو جائیں۔

ہر اہم شہر کے باسی اپنے شہر کے قابل ذکر اور تاریخی مقامات سے عاجز آپکے ہوتے ہیں۔ انہیں مہمان نوازی اور محبت کا بھرم رکھنے کے لیے دوسرے شہروں یا ملکوں سے آئے دا لے عزیزوں اور دوستوں کو یہ مقامات ”بھوٹی“ دکھانے پڑتے ہیں۔ یہ ظاہر کیے بغیر کہ وہ مجبوری کی حالت میں ہیں اور لا ہو رکشاہی قلعہ یا شالیمار باغ یا کراچی کا سمندر یا پشاور کا درہ خیبر ہر دوسرے تیرے بفتے دیکھ دیکھ کر بیزار ہو چکے ہیں۔

اکل آر لینڈ و کا بھی یہی حال ہے۔ اگرچہ وہ ذہنی لینڈ کا ذکرہ من کر سکرتے ہیں لیکن

تھیں۔ مختلف جانور۔ مچھلیاں اور مینڈک۔ پھر سندریلا کے بالشت بھر کے مجھے اور اس کے سینڈل۔ جو وہ اپنی غربت میں واپس جانے سے قتل بھاگ دوڑ میں اس قلعے میں چھوڑ گئی تھی ہے۔ بعد میں شہزادہ صاحب اس کی مدد سے اسے تلاش کر لیں۔ قلعے کے اندر بہت بھیزتی اس لیے کہ پورے میجک گلگڈم میں صرف یہاں تیزدھوپ سے پناہ مل سکتی تھی۔ ایک امریکی ماں اپنے بیٹے کے بدن پر نیک پانی کے چھینٹے مار رہی تھی کیونکہ وہ غریب دھوپ کی تاب نہ لا کر مدد ہوش سا ہو چکا تھا۔ سندریلا کے قلعے میں تختہ تو کوئی طسم نظر نہ آیا شاید دھوپ کی تیزی کا اثر تھا لیکن اس کے نزدیک ہی کی ماوس آرکٹر نے ہمارے دل جیت لیے اور اس آرکٹر کا کند کڑا پاڑھلہ ڈکھا۔ اس آرکٹر کی پر فارمنس جس تھیز میں ہوتی ہے وہاں شائین کے ہجوم قطاروں میں بندھے نہایت صبر سے منتظر رہتے ہیں کہ کب پچھلا شواختام کو پہنچے اور کب ہماری باری آئے اور کب ہم پھیس فٹ اوپھی اور سو فٹ چوڑی دنیا کی سب سے بڑی فلم سکرین پر یہ کارروں جو پردہ ڈیکھیں۔

یہ ایک تھری ڈی فلم تھی۔

بہت مدت پہلے۔ تقریباً نصف صدی پہلے شر لا ہور کے پلازہ سینما میں دیا کی سب سے پہلی تھری ڈی فلم ”ہاؤس آف ویکس“ کی نمائش ہوئی تھی۔ مجھے یاد ہے کہ اس فلم کا سب سے انوکھا آئشم پلاسٹک کے بنے ہوئے وہ رنگیں جیسے تھے جنہیں پہن کر آپ اس فلم کی تھری ڈی میشن کیفیت سے لطف انداز ہو سکتے تھے اور مجھے گمان ہے کہ بھائی اور موچی گیٹ کے جتنے بھی بھاگاے اور مانجھے تھے اور مال روڑ پر شہلت جتنے بھی پلپی صاحب تھے اور گھمی شاہو کا جتنا بھی کرٹان کراؤ تھا ان سب نے فلم دیکھی اور لکھیں بلیک میں خرید کر دیکھی۔ ”ہاؤس آف ویکس“ ایک ایسے قاتل کی کہانی تھی جو لاش کو موم میں محفوظ کر کے اپنے گھر کے تہہ خانے میں سجا دیتا تھا۔ تھری ڈی کی تکنیک ایسی تھی کہ یکدم کوئی لاش آنکھیں جھپکنے لگتی تھی یا آپ کی نشست تک چلی آتی تھی اور پورے ہاں میں جھینیں بلند ہونے لگتی تھیں۔ ان میں سے کچھ جھینیں ایسی بھی ہوتی تھیں جن کا مآخذ کچھ اور ہوتا تھا۔

یہاں میجک گلگڈم میں جب کی ماوس آرکٹر اسکرین پر نمودار ہوتا تھا تو تمہیں بلند ہونے لگتے تھے کہ آج کا تھری ڈی سسٹم ”ہاؤس آف ویکس“ کے زمانوں کی نسبت کہیں زیادہ

”میجک گلگڈم“ میں ہم بھری دوپہر میں داخل ہوئے اور وہ بھی فلوریڈا کی گرم دوپہر۔ کسی بھی جادو کا اثر۔ چاہے وہ جناتی ہو یا نسوانی سر شام ہوتا ہے یا پھر رات کو سرچڑھ کر ہوتا ہے۔ بھری دوپہر میں بے اثر ہوتا ہے۔ سامنے سندریلا کا طلسی قلعہ دھوپ میں بڑھا حال ہو رہا تھا۔ اور وہاں تک جانے والی میں سڑیت یو ایس اے جو نظر نواز قدیم طرز کی دل پر اڑ کرنے والی سڑیت تھی وہاں طرح طرح کے تفریجی شوز ہو رہے تھے۔ روایتی لباسوں میں پہننے سے ہیئت رقص اور گوئے سیاہوں کا دل بھار ہے تھے۔ نہایت پر ٹھوکو اور دیدہ زیب گھیاں تھیں جنہیں بہت بور ہو چکے گھوڑے کھینچ رہے تھے۔ میں سڑیت یو ایس اے کے دونوں جانب جو قدیم عمارتیں گزیا گر لگ رہی تھیں ان کے اندر چلے جائیے تو وہاں آپ کو لوٹ لینے والے سامان پر کھڑت تھے۔ پھول، کتابیں اور ان سب پر صرف ایک چوہا ناچ رہا تھا۔ دنیا کا سب سے مشہور چوہا کی ماوس جو ڈری لینڈ کا راجہ ہے۔ آپ کی ماوس کی تصویر وہی جو ٹی شرت آر لینڈ کے پاکستانی دکاندار سے چارڈار میں حاصل کر سکتے تھے وہی اُنیٰ شرٹ یہاں میں ڈال رکھی۔

اس سڑیت میں ایک شمول پاکستانی خاندان سے بھی ملاقات ہو گئی اور وہ خوب ہی مشمول تھا۔ صاحب خانہ مجھے پہچان کر نہایت مریبنا انداز میں مجھے سے ہاتھ ملاتے ہیں اپنا کارڈ عنایت کرتے ہیں ”تارڑ صاحب“ میں نیویارک میں خوشبویات کا کاروبار کرتا ہوں۔ اگر آپ کا آنا ہو تو فون کر لیجیے گا ہم آپ کو کہیں ذرخ پر لے جائیں گے۔ آفڑآل آپ ہمارے ملک کا سرمایہ ہیں۔ آپ کو کم از کم ڈنر کھانا ہمارا فرض بنتا ہے۔ پھر وہ اپنی بیگم کو مخاطب کر کے کہتے ہیں ”یہ تارڑ صاحب ہیں۔ پہچانا؟“

بیگم جو نہایت صحت مند ہیں اس اطلاع کے ملنے پر کہ یہ تارڑ صاحب ہیں ڈرانا گواری سے کہتی ہیں ”ہاں“ اور ان کی صحت پر کچھ اثر نہیں پڑتا۔ پھر وہ اپنے بچوں کو بلاتے ہیں اور مجھے ان کے سامنے میش کر دیتے ہیں کہ یہ۔ بچوں نے ”ہاں“ بھی نہ کہا اور ادھر ادھر دیکھنے لگے۔

اس قدر عزت افزائی کے بعد میں نے سندریلا کے قلعے کے سامنے کڑے ہو کر زبردستی مسکراتے ہوئے چند یادگاری تصویریں اترادیں اور پھر ہم اس قلعے کے اندر چلے گئے۔ اس کے اندر بھی سو نیزہ سورتھے اور ان میں ایک دکان میں کافی کا سامان تھا۔ کرٹل سے تراشیدہ اشیاء

آپ نے چنانہ کرنا ہو گا ورنہ صرف ”ایپ کوت“ کو مکمل طور پر دیکھنے اور پر کھنے کے لیے کمی روزوار کار ہیں۔

”ایپ کوت“ کو آپ ایک ایسا برا عظیم بھی کہہ سکتے ہیں جس میں پورے گیارہ ملک آباد ہیں۔ اس کی دلکشی کا ایک منفرد سبب اس کے اندر میلوں میں پھیلی ہوئی ایک ایسی مصنوعی جھیل ہے جس میں نہ صرف موڑ بولیں جاگ اذانی فرائی بھرتی ہیں بلکہ کنارے پر ایک بہت بڑا شیم شپ بھی لٹکر انداز ہے..... اور جھیل کے گرد گیارہ ملکوں کی مختصر بستیاں اور ان کے گلی کوچے۔ ان کے باسیوں سمیت آباد ہیں.....

ہر ملک کی روایت اور ثقافت کے مطابق وہاں کے خصوصی فن تعمیر کی مختصر صوریں بنائی گئی ہے..... اور ان کے گلی کوچوں میں اتنی کاملیت ہے کہ اگر آپ میکیسوں میں داخل ہو جاتے ہیں تو وہیں کے اسیں ہو جاتے ہیں..... اور جب باہر آنے لگتے ہیں تو آپ کو یقین ہوتا ہے کہ اب پاس پورٹ اور وین اچیک ہو گا کیونکہ آپ امریکہ واپس آ رہے ہیں۔ آپ ایک کشی میں سوار ہو کر سمندر کے چیڑیوں کا سامنا کر سکتے ہیں۔

امریکہ کے اندر میں جان بوجھ کر نہیں گیا کہ میں اگر ہوں ہی امریکہ میں تو امریکہ کے اندر امریکہ کی ہی نقل دیکھنا چاہی.....

اطالیہ میں وہیں کے گندو لے تیرتے ہیں اور ہوا میں انگوروں کی شراب کا خمار ہے۔ جاپان جائیے تو وہاں اصلی سوٹی کے ریستوران ہیں اور سینکڑوں برس قدمیں بالاشت بھر کے بون سالی شجر ہیں....

انگلستان میں وہی پتھر کی گیاں اور شیکسپیر کے زمانے کے گھر... سرخ پوسٹ بوکس قدیمی شراب خانے اور بد مرہ فرش اینڈ چسپس جن کی بد مرگی کا مزالیے کو میں تر ساہوا تھا۔ یہاں کے ایک کوچے میں قدیم طرز کی ایک بگھی پر سوار کچھ انوکھے ادا کار تھے جو اس اور پن ایتھریں میں پر فارم کر رہے تھے۔ ان میں ایک سیاہ فام ادا کار تھا جو کنگ آر تھر کا کردار ادا کر رہا تھا، غصب کا فقرے باز تھا اور اس کے ہمراہ ایک نہایت ڈودھی مختصر قد کی ایک بڑی تھی جو چک رہی تھی۔ میں

ترقی یافت اور موثر تھا۔ یعنیکیس یہاں بھی پہنچنی پڑتی تھیں۔

ڈالنڈ ڈک بیشن یا چھڑی تھا۔ آر کسٹر اکو ہدایات دے رہا ہے۔ یکدم پلتا ہے اور چھڑی تھا۔ شاید کی جانب پھینک دیتا ہے اور ہر شخص کو یہی لگتا ہے کہ چھڑی میرے سر میں آگے گی اور وہ خوفزدہ ہو کر یا تو جیخ مارتا ہے اور یا پھر اپنے سر کو چھانے کی کوشش کرتا ہے۔ پھر ڈالنڈ ڈک خود سکرین سے باہر آ کر فضا میں چلا ہوا ہر شخص کے آگے اپنا ہاتھ کرتا ہے اور وہ شخص بے اختیار اپنا ہاتھ آگے کر دیتا ہے۔ وہ وہاں گیت گاتا رہتا ہے آپ کی آنکھوں کے میں سامنے اور گویا وہ صرف آپ کے لیے گیت گا رہا ہے لیکن اس پر فارنس کا سب سے جادو بھرا الحدود تھا جب اس آر کسٹر میں سے ایک نغمی سی پری جلوہ گر ہوتی ہے اور اس کے سفید البادے کے گرد بچل جیاں چھوٹ رہی ہیں اور ستارے دمک رہے ہیں اور وہ شراروں میں رقص کرتی سکریں سے نکل کر آپ کی آنکھوں کی سلی پر آ کر ٹھہر جاتی ہے۔ مسکراتی ہے۔ آنکھیں جھپکتی ہے اور آپ چند لمحوں کے لیے اس کے عشق میں بٹلا ہو جاتے ہیں اس کے پیارے سر اپے سے نظریں نہیں ہٹا سکتے۔ میں جانتا تھا کہ یہ شخص فریب نظر ہے اس لیے بہت ضبط کیا اور اس پری کو چھوٹے سے گریز کیا۔ لیکن یکدم یہ سوچتے ہوئے کہ کیا پتہ یہ فریب نظر ہو میں نے اگر چہ کچھ بے توف محسوں کرتے اپنا ہاتھ بڑھا کر اسے چھوٹے کی کوشش کی۔ اور اس ہاں میں میں ہی بے توف نہ ہوا سب ہو گئے۔ خاص طور پر پیچے تو مسلسل اسے دیوچ لینے کی کوشش کر رہے تھے تا کہ اسے اپنے ساتھ گھر لے جائیں۔

ایسی پریاں بچل چھڑیوں کے شراروں میں رقص کرتی زندگی میں کئی بار آپ کی آنکھوں کے سامنے نضاء میں نازد کھلاتی دکھائی دیتی ہیں۔ رشتتوں اور دستیوں کی پریاں۔ محبت کی۔ نہ ہب اور طعن کی پریاں۔ اور سب فریب نظر۔ آنکھ کا دھوکا۔

اگلی منزل ”ایپ کوت“ تھی۔

اگر انسان کو ڈر زنی لینڈ کے سارے شعبدہ گھروں میں سے کسی ایک کا چنانہ کرنا ہو تو میرے خیال میں ”ایپ کوت“ کو ہی اویت حاصل ہوئی چاہیے کہ یہ در حاصل انسانی تخلیل کی بلند پروازی کا ایک حیرت ناک مظہر ہے۔ اور یہاں بھی درجنوں شو ہیں اور درجنوں پروازیں ہیں اور یہ فیصلہ آپ کا ہو گا کہ آپ کے ناؤں پر دل میں پروازی کی کتنی سکت ہے۔ یہاں بھی

اور تیز ہواں کا شور آپ کو اپنے دوش پر بھائے تریز بلندی پر لے جاتا ہے اور اب آپ اپنے لگے ہیں پرواز کرنے لگتے ہیں۔ تیز ہوا کے تھیڑے آپ کی آنکھوں اور چہرے پر برستے ہیں بال سکھرنے لگتے ہیں.. آپ آسمانوں پر ہیں اور آپ کے قدموں تسلی سے صحراء پر جووم شہرِ سمندر جنگل اور کھیت کھلیاں تیزی سے گزرتے جا رہے ہیں.. اگر صحراء گزر رہے ہیں تو ان کی زرد ریت اذتنی ہوئی آنکھوں تک آتی ہے.. گردی سے بدن جلتا ہے اور پسینہ آنے لگتا ہے پھر ایک پر جووم شہر ہے اور آپ اس کی بلند ترین عمارت سے گرانے لگتے ہیں اور بخشش بچتے ہیں.. سمندروں پر ازان ہے تو واضح طور پر ایک نیکین فی آپ کے نھنوں میں محسوس ہونے لگتی ہے اور کوئی ایک لہرا تی بلند ہوتی ہے کہ اُس کے چھینٹے آپ کے کپڑے بھگو دیتے ہیں..

یچے مالئے کے باغوں میں مزدور کام کر رہے ہیں اور وہ حیرت سے اور پر دیکھتے ہیں اور آپ کو ہاتھ ہلاتے ہیں اور ظاہر ہے آپ بھی جواب میں بے تحاشا ہاتھ ہلا رہے ہیں.. ماٹوں کی زرد مہک کے ہلکو رے آپ تک آ رہے ہیں پھر، بہت نیچے نکور ڈیا کا ایک گالف کو رس ہے جہاں ایک صاحب بال کو ضرب لگاتے ہیں تو وہ پرواز کرتا ہوا آپ کی ناک کو آ لگاتا ہے.. اس اڑان کے دوران چھوٹی ہوئی نشست پر بر اجنب آپ کے پاؤں فھاٹیں لٹک رہے ہیں.. میری چپل کا ایک سریپ ذرا دھیلا تھا اور میں متظر تھا کہ یہ کھل گیا تو چپل نیچے سمندر میں جا گرے گی اور میں بار بار اپنے پاؤں سینہ کر کہیں وہ اترنے جائے.. بہت احتیاط کرتا رہا کہ یہ میری واحد چپل تھی..

بلند پائے کی شرکی تقدیدی تعریف یہ ہے کہ وہ بے یقینی کو مغلظ کر دیتی ہے.. بے یقینی کو یقین میں بدل دیتی ہے.. انکار کرنے کو جی چاہے تو بھی وہ انکار اس نثر کے حصر سے ایک عارضی اقرار میں بدل جاتا ہے.. یعنی دماغ کی سوچنے اور پرکھنے کی صلاحیتیں کچھ لمحوں کے لیے موقوف ہو جاتی ہیں.. یہ جانتے ہوئے بھی کہ یہ ناول یا افسانہ ایک ذہنی اختراع ہے.. اس کے کردار موسم اور واقعات اصل نہیں مصنف کے تصور کے شعبدے میں اور اس کے باوجود آپ یقین کر لیتے ہیں.. ان کے وجود سے انکار نہیں کر سکتے.. اگر نثر گار کے قلم میں انکار کو اقرار میں بدل دینے کی قوت ہے.. ذہنی لینڈ کے کھیل تماشے بھی بھی کچھ ہیں..

ان کی تھیکی مہارت ایسی ہے مثل ہوتی ہے کہ وہ بے یقینی کو ایک عارضی یقین میں بدلتی

ہے ان تماشائیوں میں شامل ہو گیا جو فٹ پاٹھ پر بیٹھے ان کی پرفارمنس کو سراہ رہے تھے.. ہر اداکار ذاتی طور پر آپ کے قریب آ کر برآ راست آپ سے مخاطب ہو کر مکالمے ادا کرتا تھا اور وادی مصوں کرتا تھا.. اور یہ ایک پر لطف تجوہ تھا..

بیشتر سیاحوں کی مانند میرا پسندیدہ ملک بھی مرا کو تھا.. قدیم نسلی اینٹوں کی خاشی مفتیش دروازے اور محرابیں اور ان کے درمیان میں اندر کی طرز کا ایک دل ربان فوارہ ابتدا ہوا.. میں نے ریسٹوران میں صرف چھانکا اور وہاں لوگ حقے کے کش لگاتے ہیں ایک تھرکتی ہوئی رقصاص کی ناف کو آنکھوں میں فوکس کرنے کی کوشش کر رہے تھے پر وہ کہاں ایک بیل کے لیے نہبڑی تھی جو فوکس ہو جائے.. اگرچہ میں ایک بردار مسلمان ملک کی بے مثال پذیرائی پر وہ جانی سرت سے ازحد دوچار ہوا پر کچھ رنجیدہ بھی ہوا کہ یہاں عربی اور فارسی عروج پڑھی.. ہمیں اس کا قلع قلع کرنے کے لیے پاکستان سے چند طالبیں اور ہر یہی چائیں کہ اسلام نافذ کرنا ہمارا فرض بنتا ہے..

”ایپ کوٹ“ کی جھیل کنارے ان گیارہ نقل بے مطابق اصل ملکوں میں سے کسی ایک میں آپ ایک ایسی شام گزار سکتے ہیں جس میں آپ کو شاپنگ تک شہ ہو گا کہ آپ دراصل امریکہ میں ذہنی لینڈ کے ایک شعبدہ گھر میں ہیں.. صرف تھوڑا سا تختیل اور تھوڑا سا غمار درد کار ہے..

ڈہنی لینڈ والے ہر برس کوئی نہ کوئی حواس گنجھوڑ دیئے والا یا شعبدہ متعارف کرواتے رہتے ہیں تاکہ جو یہاں درجنوں بار آچکے ہیں وہ بھی احساس کتری میں بتلا ہو جائیں کے ہائے ہائے ہم نے یہ والا شعبدہ تو دیکھا ہی نہیں.. ان دنوں ”ایپ کوٹ“ کے ایک نئے شعبدے کی بڑی ہی دھوم تھی.. پورے آر لینڈ میں اس کے بیل بورڈ نمایاں تھے.. اخباروں میں مسلسل تذکرے چل رہے تھے کہ آپ اگر ”سورگ“ یا ”بلند پروازی“ کے تجوہ میں سے نہیں گزرے تو یونی اس جہان سے گزرے..

ایک نیم تاریک ہال میں آپ کو ایک جھولا نمائش است پر بھادریا جاتا ہے.. یعنی آپ بیٹھتے ہیں تو آپ کے پاؤں زمین کو نہیں لگتے ذرا اور مطلق رہتے ہیں.. سامنے ایک بہت بڑی سکریں ہے جس پر کچھ مظہر نمودار ہونے لگتے ہیں.. یکدم تکمل تاریکی آپ کو پیٹ میں لے لیتی ہے اور آپ اپنی نشست پر جو لتے ہوئے ہوا میں اٹھنے لگتے ہیں اور اس کے ساتھ ایک گونجدار موسیقی

چل جاتی ہے..

آپ لاکھاں کرتے چلے جائیں کہ نیں ہو سکا۔ نیں ہو سکا اور وہ اسے ایک ایسے اقرار میں بدلتے پر قادر ہے جو مسلسل پکارتا ہے کہ.. یہ ہے.. یہ ہے..  
بے شقی کو ایک عارضی سکتے میں لے جانے والا سب سے مؤثر شعبدہ.. جس نے مجھے ہلاکر رکھ دیا۔ مجھ پر ایسا اڑانداز ہوا کہ میں شام سے پہلے ایک مرتبہ پھر اس تجربے میں سے گزرنے کی خاطر قطار میں کھڑا ہو گیا۔ اور یہ ”مشن ٹومارس“ تھا۔ مرغخ کی جانب ایک خلائی سفر تھا۔ ایک ایسا سفر ہے میان کرنا ممکن نہیں کہ اس میں صرف بدن کی حساسیت اور دماغ کی موجودی کا عمل خلل ہے..

اس ”رائل“ میں جانے کے لیے ایک مدت انتظار کرنا پڑتا ہے کہ زمین کے سارے باسی مرغخ پر قدم رکھنا چاہتے ہیں۔

آپ ایک سرگ نمارستے میں چلتے جاہے ہیں اور آپ کے آس پاس کائناتیں گردش میں ہیں۔ موبیکی کی گونج ہے.. آوازیں اور دھماکے ہیں۔ چاند پر پہلا قدم رکھنے والا خلاباز گفتگو کر رہا ہے۔ خلائی ششل میں سوار ہونے والوں کو تربیت دی جا رہی ہے.. ہال و وڈا ایک مشہور اداکار آپ کو اس مشن کے لیے ہدایات دے رہا ہے..

ماحوں اتنا خلائی اور گیئر ہے کہ آپ اس کی زد میں آ کر سمجھہ ہو جاتے ہیں کہ یہ کوئی ڈرے سے بازی نہیں ہے۔ کچھ نہ کچھ ہونے کو ہے..

بار بار ایک اعلان اس سرگ نمارستے میں گونج رہا ہے خبردار کر رہا ہے کہ اگر آپ کمزور دل کے ہیں، یہاں برداشت کرنے کے اہل نہیں ہیں۔ دل کے عارضے میں مبتلا ہیں یا بند اور مقلقل جگہوں میں بند ہو جانے سے گھبراتے ہیں یا آپ حالمہ ہیں تو اس مشن پر جانے سے گیریز کیجیے۔ یہیں سے واپس ٹلے جائیے۔ کسی بھی حادثے کی صورت میں انتظامیہ ذمہدار نہیں ہو گی.. اور میں دل میں حساب کتاب کرتا چلا جا رہوں کہ اگر میرا دل ہر شے پر آ جاتا ہے۔ فیری میڈو کے ایک پھول سنولیک کی ایک تسلی یا کٹوریہ کے ایک آلبی پرندے پر آ جاتا ہے تو یہ اتنا کزور نہیں.. میں اگر ایک متعصب نگہ نظر اور دستور شکن معاشرے میں ابھی تک زندہ ہوں تو میں بیجان برداشت کرنے کی صلاحیت رکھتا ہوں.. البتہ بند کروں کے اندر مجھے دھشت ہوتی ہے لیکن

میں حالمہ تو ہر گز نہیں ہوں تو میں مرغخ پر قدم رکھ سکتا ہوں..

ایک پلیٹ فارم پر کھڑے آپ اس گاڑی کے منتظر ہیں اور آپ اس وقت کیپ کنیو رول کے خلائی مرکز کے اندر منتظر ہیں۔ گاڑی میں دیگر خلابازوں کے ہمراہ سوار ہو کر تھوڑی دیر کے بعد آپ وہاں پہنچ جاتے ہیں جہاں مرغخ کی جانب فائز کیا جانے والا راکٹ آپ کا منتظر ہے۔ ایک نگہ برآمدہ ہے.. ہدایات جاری ہیں۔ فرش پر آپ کے کھڑے ہونے کا مقام تعین ہے۔ ہر خلائی نیم میں تین خلابازوں کا عمل ہے۔ خلائی جہاز کا انجینئر راستہ تعین کرنے والا نیوی گیئر اور ششل کا نڈر..

آپ اپنی اپنی جگہ نہایت مودب اور ڈرے ڈرے کھڑے ہو جاتے ہیں.. اس یقین کامل کے ساتھ کہ آپ واقعی مرغخ پر جا رہے ہیں۔

بار بار تپیکہ کی جا رہی ہے کہ اگر آپ کمزور دل ہیں۔ آپ کا بلڈ پریشر شوٹ کر جاتا ہے۔ بند جگہوں پر قید نہیں ہو سکتے تو اب بھی وقت ہے۔ یہ وہ مرحلہ ہے جب ایک آدھ سیاہ حوصلہ پا رہا جاتا ہے اور سکراہا ہوا ایک آٹوٹ کر جاتا ہے..

آپ کے سامنے گھنٹاک سے ایک آہنی وروازہ واہو جاتا ہے۔ آپ باری باری اندر جاتے ہیں اور وہاں وہ سیسیں ششل ہے جس میں آپ کو سوار ہو کر مرغخ نگہ کا سفر کرنا ہے۔ آپ اس میں داخل ہو کر تعین کردہ نشتوں پر بر اجمن ہو جاتے ہیں۔

میں ششل کا نڈر کے عہدے پر تعینات ہوں..

جب سب لوگ اپنی اپنی نشتوں پر بیٹھ جاتے ہیں تو ششل کے دروازے ایک دھماکے سے بند ہو جاتے ہیں۔ آپ کی نشست بیچھے چل جاتی ہے اور ایک کپیوڑی سکرین ڈیش بورڈ سے الگ ہو کر آپ کے سینے کے ساتھ آگئی ہے..

یہاں کچھ دھشت ہوتی ہے کیونکہ آپ ایک آہنی اور نگہ جگہ میں قید ہو چکے ہیں۔ یہاں کچھ بھی ہو سکتا ہے..

کپیوڑی سکرین پر ایک دیوقامت را کٹ شعلے اگل رہا ہے اور آپ کی ششل اس کے اندر نصب ہے۔ کاڈنٹ ڈاؤن شروع ہو جاتا ہے۔ دس نو آٹھ۔ اور زیر و تو ایک دھماکہ ہوتا ہے۔ زلزلہ آ جاتا ہے ششل لرز نے لگتی ہے۔ آپ کی نگاہیں سکرین پر ہیں اور پھر وہ را کٹ ایک ہونا ک

خدا.. اور یہ دی چاند تھا جس کے گستہ ہم بچپن میں گاتے تھے اور بے وجہ اداں ہوتے تھے.. نہ یہ چاند ہو گا نہ یہ تارے رہیں گے مگر ہم یہ شے تھا رے رہیں گے غیرہ..

چاند سے دور ہوتے چلے جا رہے ہیں اور ایک سیارہ قریب آتا چلا جا رہا ہے جو کہ مریخ ہے اور بالآخر مریخ کی سرخ سر زمین اور چٹائیں تیزی سے قریب آنے لگتی ہیں.. اور آپ انہیں اپنے سامنے آؤں گے اور یہاں کچپوڑ سکریں پر قریب آتا دیکھ رہے ہیں اور اس کے ساتھ ہی ہدایت کی جاتی ہے کہ مریخ پر اترنے کے لیے فلاں بٹن دبا کر دورا کٹ فائر کیجیے جو آپ فائر کرتے ہیں تو آپ کی خلائی ششیں دھیرے دھیرے مریخ کی سطح پر اتر جاتی ہے۔ ابھی آپ اپنا پرو جوش سانس درست کر رہے ہوتے ہیں کہ ششیں کے پاؤں تلے جو سرخ نہیں ہے وہ سر کئے لگتی ہے۔ ریزہ ریزہ ہو کر بہت گہرائی میں گرتی جاتی ہے۔ ششیں دھچکے کھاری ہیں اور یہ کیدم آپ کو احساس ہوتا ہے کہ آپ کی ششیں تاکہ ایک اور راکٹ فائر ہوا در آپ زمین کے مدار سے نکل جائیں۔ اور ششیں کا ڈندر چونکہ تارڑ صاحب ہیں اس لیے وہ گہرا کر فوراً سرخ بٹن دبادیتے ہیں اور راکٹ فائر ہونے کا دھماکہ اور دھچکا انہیں دھلا دیتا ہے۔ آپ زمین کی کشش سے باہر نکل جاتے ہیں۔ زمین دور ہوتی دکھائی دے رہی ہے۔

اور ہاں۔ اب آپ خلاء میں ہیں اس لیے آپ پر جی فورس اسٹر انڈائز ہو رہی ہے۔ میں نے محضوں کیا کہ میں ہاتھ اٹھانا چاہتا ہوں تو وہ بہت ہولے سے اٹھتا ہے۔ بے وزنی کی ایک کیفیت ہے۔ نظر بھی قدرے دھنڈ لارہی ہے۔ مگر اتنا ہوں تو دیر تک ہولے ہولے لاب کھلتے چلے جاتے ہیں۔ عجیب بے وزن خلائی کیفیت ہے۔ میں اپنی ہاتھی کو آنکھوں کے قریب لانا چاہتا ہوں تو وہ آتی ہی نہیں۔ آتی ہے تو سلو موشن میں آتی ہے۔

یکدم ایر جنسی ڈیکلینر ہو جاتی ہے۔ نیچے زمین سے کیپ کدو رول سے دارنگ دی جا رہی ہے کہ آپ چاند کی سطح سے ٹکرا جانے والے ہیں فوری طور پر فلاں بٹن دبا کر راکٹ فائر کیجیے۔ آپ سراسر ہو کر فوراً وہ بٹن دباتے ہیں۔ آپ کی خلائی ششیں ایک اور دھچکے کے ساتھ اپنا راستہ بدلتی ہے۔ چاند کی سطح کو چھوٹی ہوئی آگے نکل جاتی ہے۔ میں نے آج تک چاند کو اتنے قریب سے نہیں دیکھا تھا۔

یہ وہی چاند تھا ہے جو اے درجنوں جید علماء کرام تلاش کرتے رہتے تھے اور یہ نہیں ملتا۔

گرج کے ساتھ زمین کا ساتھ چھوڑتا ہے تو آپ کے چھلکے چھوٹ جاتے ہیں کہ یہ میں نے کیا کیا۔ کسی حافظت کرڈاں۔ اچھا بھلا بائیں جے۔ گلبرگ نمبر تین نزد فردوس مار کیٹ لاہور میں اپنے بال پھوپھو سیست آسودہ اور مطمئن زندگی گزارتا تھا۔ یہ ”نیکھا“ کیوں لے لیا۔

راکٹ کے ہمراہ یہ خلائی ششیں بھی اوپر اٹھنے لگتی ہے۔ ہم زمین سے دور ہو رہے ہیں۔ ایک اور دھچکا لگتا ہے اور ششیں راکٹ سے جدا ہو کر خود مختار ہو جاتی ہے۔ اب تو آپ بالکل ہی لاچار اور بے بس ہو گئے ہیں۔

آپ کو جمن سے بینچنے نہیں دیا جاتا۔ مسلسل ہدایات دی جا رہی ہیں۔ آسانوں کی نیلاہٹ میں ششیں بے آواز تیرتی چلی جا رہی ہے۔

اعلان ہو رہا ہے کہ ششیں کا ڈندر۔ فوری طور پر اپنے سامنے جو سرخ بٹن ہے اسے دبائیں تاکہ ایک اور راکٹ فائر ہوا در آپ زمین کے مدار سے نکل جائیں۔

اور ششیں کا ڈندر چونکہ تارڑ صاحب ہیں اس لیے وہ گہرا کر فوراً سرخ بٹن دبادیتے ہیں اور راکٹ فائر ہونے کا دھماکہ اور دھچکا انہیں دھلا دیتا ہے۔ آپ زمین کی کشش سے باہر نکل جاتے ہیں۔ زمین دور ہوتی دکھائی دے رہی ہے۔

اور ہاں۔ اب آپ خلاء میں ہیں اس لیے آپ پر جی فورس اسٹر انڈائز ہو رہی ہے۔ میں نے محضوں کیا کہ میں ہاتھ اٹھانا چاہتا ہوں تو وہ بہت ہولے ہولے سے اٹھتا ہے۔ بے وزنی کی ایک کیفیت ہے۔ نظر بھی قدرے دھنڈ لارہی ہے۔ مگر اتنا ہوں تو دیر تک ہولے ہولے لاب کھلتے چلے جاتے ہیں۔ عجیب بے وزن خلائی کیفیت ہے۔ میں اپنی ہاتھی کو آنکھوں کے قریب لانا چاہتا ہوں تو وہ آتی ہی نہیں۔ آتی ہے تو سلو موشن میں آتی ہے۔

یکدم ایر جنسی ڈیکلینر ہو جاتی ہے۔ نیچے زمین سے کیپ کدو رول سے دارنگ دی جا رہی ہے کہ آپ چاند کی سطح سے ٹکرا جانے والے ہیں فوری طور پر فلاں بٹن دبا کر راکٹ فائر کیجیے۔ آپ سراسر ہو کر فوراً وہ بٹن دباتے ہیں۔ آپ کی خلائی ششیں ایک اور دھچکے کے ساتھ اپنا راستہ بدلتی ہے۔ چاند کی سطح کو چھوٹی ہوئی آگے نکل جاتی ہے۔ میں نے آج تک چاند کو اتنے قریب سے نہیں دیکھا تھا۔

سریت ناچھڑا لے گھر میں میں نے کھجروز بس رکے تھے اور اس دلچسپ تجربے کی بنیاد پر اول  
”دہیں ہوئے پر دیں“ لکھا تھا۔ تو یہی چاچا عظمت ایک روز نہایت دہشت زدہ کیفیت میں لرزہ  
ہر انداز گھر آتا ہے اور مجھ سے ہکلتے ہوئے کہتا ہے ”مستنصر تم بھی کسی روکو ستر میں نیٹھی ہو؟“  
”دہنیں چاچا گی۔“

”تو پھر بیٹھنا بھی نہیں پڑتے۔“

اس کے بعد پسند پونچتے ہوئے اس نے یہ بیان دیا ”مستنصر میں تو نہ بیٹھتا تھا پر  
وسوں کے کہنے سننے میں آگیا اور بھوار بیٹھ گیا۔... پر اب جو ریل گاڑی کا وہ ڈبٹے چلا ہے کھڑک فر  
کرتا اور پھر جو اونچا ہو کر یکدم گرا ہے اور پھر شیڑھا ہو کر لاٹھنے لگا ہے اور پھر لاٹھنا ہی چلا گیا ہے  
آنہی سے بھی زیادہ تیز رفتاری سے۔ پھر ذرا ہولے ہوا ہے تو اگلے لمحے پھر سے وہی اللہ وے  
اور بندہ لے۔... ہمہ وقت یہی خیالِ دلکش رہا کہ چوبوری عظمت اللہ وہ راجح تم نے آج یقیناً یہاں  
جاں بھی جاتا ہے اور جب پاکستان میں ضلع گجرات کے گاؤں ہریے والے میں تمہاری موت  
کی خبر پہنچی گی تو بادری کیا کہے گی کہ چوبوری عظمت یوں کے میں موجود میلے کرتا۔... کسی روکو ستر میں  
سوار پکوں کی مانند جبو لے لیتاں وال کے قسم جانے سے انتقال کر گیا ہے تو جاؤں کی کیا علت برہ  
جائے گی۔... تم بھی جات ہو، میرا مشورہ ہے کہ کبھی کسی روکو ستر پر نہ بیٹھنا میں جانے کے جان بچا  
کر آ گیا ہوں۔“

تو میں نے چاچے عظمت کا یہ مشورہ پلے باندھ رکھا تھا۔... جاؤں کی عزت کا معاملہ  
تھا۔... چاہے روکو ستر ڈنی لینڈ کا ہی کیوں نہ ہو۔... میں نہیں بیٹھتا تھا۔  
کاش کے چاچا عظمت بکھی دہمن ٹواریں، وائی شیل میں بھی بیٹھا ہوتا اور مجھے خبردار  
کر دینا کیونکہ دہاں تو جاؤں کی عزت میں میں مل گئی تھی اور وہ بھی مرخ میں میں میں۔

”ایپ کوٹ“ میں سارے کھیل تماشے موت کے مظرا اور دل کو روک دینے والے ہی  
نہیں ہیں بلکہ دل کو اپنی گرفت میں لے کر ستر سے مسخر کر لینے والے بھی ہیں اور ان میں سے  
ایک باقونی اور سخرے کرش ناپی کچھوے سے ملاقات ہے۔  
ایک ایسا کچھوا جس کی ادا کیں آپ کا دل مودہ لیتی ہیں اور آپ اس کی محبت میں بتتا ہو

اس کی سرخ میٹی میں دفن ہو جائے۔ اور وہ بھی کفن کے بغیر۔  
یہ تو وہ ہر گرینیں چاہتا۔

اس لیے بھی نہیں چاہتا کہ اس کے عزیز اور دوست اس کی قبر پر فاتح پڑھنے کے لیے  
بھلامرنخ پر کیے پہنچنے کے۔

وہ اس سے اتنی بے پناہ محبت تو نہیں کرتے کہ صرف فاتح پڑھنے کے لیے بڑی نیک کا  
سفر اختیار کریں اور ایک خلائی مشیل کرائے پر حاصل کر کے وہاں تک پہنچیں اور اس کا کرایہ بھی تو  
بہت ہو گا۔

اس لیے میری مقدور بھر کو شش تھی و عالمیں کر رہا تھا کہ یا اللہ مجھے اس مشیل کے ساتھ  
اس گہرائی میں گرنے سے بچا لے آئندہ میری تو قہ جو مرخ کی طرف آؤ۔  
یہ کیفیت بے یقین کو یقین میں بدل دینے کی انہما تھی۔

اور جب زمین پر واہی ہوئی۔ واہی کا کیا مطلب کہیں گے ہی نہیں تھے اسی نشست پر  
بیٹھے ہوئے تھے اور اس کے باوجود میں نے رب کا شکر ادا کیا کہ میں خیریت سے واپس آگیا ہوں  
ورنہ بھئے یقین تھا کہ میری مارخ قبرو ہیں بننے گی اور اخباروں میں خبر شائع ہو گی کہ تاریخ صاحب  
کیسے انتص آوارہ گردہ اکثر تھے موصوف سفر نامہ لکھنے کے چاؤ میں مرخ نیک پلے گئے اور ہیں  
مر گئے۔ ان کے بارے میں ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ وہ اس دنیا سے رخصت ہوئے۔

ڈنی لینڈ کے روکو ستر بھی اپنی خطرناکی اور ہولناکی میں لا جواب ہیں۔

آسمانوں تک جاتے۔ پڑیوں پر لڑھکتے پر اشتیاق اور خوفزدہ سیاحوں سے بھرے ڈتے  
جو ہولے ہولے بلندی کی جانب جاتے ہیں اور پھر ایک آفت کی مانند نہایت تیز رفتار سے گرنے  
لگتے ہیں اور سیاح اکثر چینیں بلند کر کے اور کبھی دھاڑیں مار کر روتے ہوئے اپنی خوفزدہ سرست کا  
اظہار کرتے ہیں۔

بے شک یہ ایک عظیم اور لاثانی تجربہ ہو گا لیکن یہ طے تھا کہ میں زندگی بھر کسی روکو ستر  
میں سوار نہیں ہوں گا کہ چاچا عظمت مجھے خبردار کر چکا تھا۔  
چاچا عظمت ایک جات ہونے کی حیثیت میں قریباً میرا راشتہ دار جس کے 14.. یا برابر

وہ شخص چونک جاتا ہے ادھر ادھر نگاہ کرتا ہے تو پھوس اسٹریش کرتا ہے ”اوے ادھر ادھر کیا دیکھ رہے ہو، میں تم سے مخاطب ہوں ہوئے۔“

اور موٹا ذرا اپشیان ہو کر پہلے تو اپنی شرٹ کا بٹن بند کرنے کی کوشش کرتا ہے اور وہ بند نہیں ہوتا تو خالت سے مکرانے لگتا ہے اور تب پھوس کرتا ہے ”اب مسکرار ہے ہو۔ لیکن ذرا یہ تو تباہ کہ تمہاری بیوی تمہارا وزن کیسے برداشت کرتی ہے۔ روڈرول کے بیچ۔۔۔“

اس فقرے پر چھینکر میں بیٹھے تماشائی لوٹ پوٹ ہو جاتے ہیں اور وہ موٹے صاحب بھی صورت حال سے لطف اندوز ہوتے موڑ میں آجاتے ہیں ”پہلے تم بتاؤ کہ تمہاری پھوسی کس حال میں ہے۔۔۔“

”وہ تمہاری بیوی سے بہتر حال میں ہے کیونکہ میں اتنا موٹا نہیں ہوں.... یوں بھی ہم پھوسے لوگ پانی میں حیرتے تیرتے سب کچھ کر لیتے ہیں تمہاری طرح بستوں کے محتاج نہیں ہوتے۔۔۔“

موٹے امریکی کو خوب بے عزت کر کے گریٹ ایک خاتون کی جانب رجوع کرتا ہے اور وہ اگلی نشتوں پر براہم انہستی جا رہی ہے۔ اسے بہت غور سے سکتے ہوئے گردن کمال کر کرتا ہے ”ہے لیڈی۔۔۔ میں تمہیں بتاتا ہوں کہ تم.... بہت ہی بیماری ہو۔۔۔ ہائے ہائے میں کیا کروں کیونکہ میں پھوسا ہوں.... اگر تم اگلے جنم میں ایک پھوسی ہو جاؤ تو میں شرط لگاتا ہوں کہ میں تم سے شادی کروں گا۔۔۔“

وہ خاتون تفہیہ لگاتی کھلے دل سے اس کھیل میں شریک ہو جاتی ہے۔ ”تم اسی جنم میں مجھ سے شادی کیوں نہیں کر لیتے۔۔۔“

”میں نہیں کر سکتا۔۔۔ پھوسا پس آنسو پوچھتا ہے۔۔۔“

”لیکن کیوں نہیں۔۔۔ کیا تم مجھ سے محبت نہیں کرتے؟“

”میں تو تمہارے لئے مراجاہ ہوں ڈارنگ۔۔۔ لیکن شادی کرنے سے ایک مسئلہ ہو جائے گا۔۔۔“

”وہ کیا؟“

”پھوس کا مسئلہ ہو جائے گا۔۔۔ کسی بیچ کی گردن اگر میری طرح لمبی ہو گئی اور اس کے

جاتے ہیں۔۔۔“

یہ پھوس اسی ایک تھیز کے اندر ایک بہت دیسج سکرین پر زیر آب تیرتا پھرتا ہے۔۔۔ بہت سے لوگوں نے اس پھوسے کی سفارش کی تھی اور میں چونکہ اپنے آپ کو دانشور سمجھتا تھا اس لئے ایک معمولی پھوسے کو دیکھنا اپنی ہنک سمجھتا تھا اور پھر بتایا گیا کہ وہ بھی دانشور ہے تو میں صرف اس لئے لاملاقات کو چلا گیا۔۔۔

تھیز میں داخل ہوتے ہی میں نے فوٹ کیا کہ بہت سارے تماشائی خاص طور پر بیچ نشتوں پر براہم ان ہونے کی مجاہے سکرین کے میں آگے فرش پر بیٹھنے کو ترجیح دیتے ہیں۔۔۔ یہ بعد میں کھلا کر وہاں بیٹھنے میں کیا مصلحت تھی۔۔۔

روشنیاں گل ہو جاتی ہیں اور شوکا آغاز ہو جاتا ہے۔۔۔ سکرین پر گریٹ نای پھوس اسٹریڈ کی تہہ میں تیرتا پھرتا ہے۔۔۔ نازک اندام مچھلوں سے فرٹ کر رہا ہے۔۔۔ بڑی مچھلوں کی چاپلوی کر رہا ہے۔۔۔ گیت گارہ ہے۔۔۔ ایک حسین پھوسی کا یچھا کرتا ہے اسے پھولوں کا ایک گلڈست پیش کرتا ہے۔۔۔ اس کا بوس لینے کی کوشش کرتا ہے تو ایک تھپٹ کھاتا ہے اور پھر گیت گانے لگتا ہے۔۔۔

غرض کا پانی حیات سے پوری طرح لطف اندوز ہو رہا ہے۔۔۔

پھر ویر بعد گریٹ اس لطف اندوزی سے فارغ ہو کر تماشائیوں سے مخاطب ہو کر باقی کرنے لگتا ہے۔ لطفیہ سناتا ہے اور پھر ہمارے کچھ لطیفہ باز ادیبوں کی مانند خود ہی تفہیہ لگاتا ہے حال ہوتا ہے۔۔۔ یہاں تک تو صورت حال سمجھ میں آتی تھی لیکن اس کے بعد جو پھوس ہوا وہ میری سمجھ سے باہر ہے۔ میڈیا سے والٹی کے باوجود۔۔۔ سکرے کی چالبازیوں اور ٹکنیکی چکربازیوں سے آگاہ ہونے کے باوجود اور تمام عرصہ کھوچ میں رہنے کے باوجود میں یہ نہ جان سکا کہ وہ کون سا ایسا ٹکنیکی کمال تھا جس کی بدولت وہ کمخت پھوسا نہ صرف تماشائیوں کو چیخ دیکھ رہا تھا بلکہ ہر فرد سے مخاطب ہو کر اس پر فقرے چست کر رہا تھا۔۔۔

بقول بیوی۔۔۔ گورے کمال کرتے ہیں۔۔۔

اور کمال یہ ہے کہ کریٹ پھوس اسکرین کے آگے فرش پر براہم ان ایک موٹے امریکی پر ادا چلا آتا ہے اور گردن لمبی کر کے کہتا ہے ”یار تم تو بہت موٹے ہو۔۔۔ اپنی شرٹ کا اوپر والا بٹن تو بند کر کے دکھاو۔۔۔“

دیتا تھا.... اس مکالمے کا سب سے دلچسپ حصہ وہ تھا جب بچے جوش میں آ کر کھڑے ہو جاتے تھے اور نہایت مخصوصیت سے طرح طرح کے سوال کرنے لگتے تھے اور وہ ان سوالوں کے جواب آنکھیں منکراتا نہایت بھولپن اور دوستی سے دیتا تھا۔

”کرش... تہاری عمر کیا ہے؟“

”ہااا... لعل گرل ایک پکھوے سے اس کی عمر نہیں پوچھا کرتے... وہ دل بر س کا بھی ہو سکتا ہے اور وہ سو برس کا بھی... تہارا کیا خیال ہے کہ میری عمر کتنی ہے؟“

”لعل گرل شور پچا دیتی ہے ”سو برس... سو برس...“

”میں لگتا سو برس کا ہوں... لیکن دراصل ہوں میں دو سو برس کا۔ آپ جانتی ہو کہ کیوں؟“

”کیوں کرش؟“

”اس لئے کہ میں سگریٹ بہت پیتا ہوں...“

”کرش تم تو سمندر میں رہتے ہو تو سگریٹ کیسے سلاکتا ہو؟“

”بچے میں ہر دوست تو سمندر میں نہیں رہتا... ساحل پر جا کر ریت پر ریکٹنے کی دروش کرتا ہوں اور اس دوران سگریٹ پیتا ہوں...“

”سگریٹ پینا بری بات ہے میرے ذمہ کہتے ہیں۔“

”لیکن وہ شراب تو پیتے ہیں ناں؟“

”ہااا کبھی کبھار۔“

”لیکن میں تو کبھی کبھار بھی شراب نہیں پیتا، جانتے ہو کیوں؟“

”کیوں؟ کیوں؟“ بہت سارے بچے شور پچاتے ہیں... .

”اس لئے کہ میں شراب پی کر نہیں میں آ جاؤں تو سمندر میں ڈوب جاؤں۔“

”آپ تو پکھوے ہو... ڈوب کیسے سکتے ہو؟“

”پکھوا شراب پی لے تو وہ تیرنا بھول جاتا ہے اس لئے ڈوب سکتا ہے۔“

ایک اور چھونا سا بچہ بہت شوچار ہاہبے کہ کرش پلیز میری بات سنو۔

کرش تیرتا ہوا اس کے قریب ہو جاتا ہے ”ہااا کدھ۔“

”کرش آپ کھاتے کیا ہو؟“

آگے تہارا چھرہ لگ گیا تو اس بچے کا نام رکھنا مشکل ہو جائے گا۔ یوں بھی تم میرے ساتھ زیر آب کیسے جیتی پھر دیگی... ہم تو یہاں کپڑے بھی نہیں پہننے اس لئے بہتر بیجی ہے کہ تم پکھوی ہونے کا انتظار کرو...“

”یا تم انسان ہو جانے کا انتظار کرو“ وہ خاتون نہیں فس کربے حال ہو رہی ہے اور اس کے برابر میں بیخا ہوا اس کا خادم نہ لوت پوت ہو کر نشست سے گرنے کو ہے۔

”میں بے شک ایک پکھوا ہوا لیکن ایک بے تو ف نہیں ہوں جو اگلے جنم میں انسان ہو جانے کی تھنا کروں... انسان ہو جاؤں تو سترل روینو والے میری جان عذاب میں ڈال دیں اور جو کماوں وہ سب تیکس میں لے جائیں..... باس کی خوشابد کرتا رہوں... ایکش میں وہ دلت ذات رہوں اور سب سے بڑی بات یہ کہ اگر یہوی کو ظلاق دے دوں تو وہ دعویٰ کر کے ساری عمر کے لیے مجھے خلام بنادے... میں کماتا رہوں اور وہ کھاتی رہے بلکہ اپنے بیوائے فریزد کو بھی کھلاتی رہے... ہم پکھوے نہ شادی کرتے ہیں نہ ظلاق دینے ہیں اس لئے خوش رہتے ہیں... تمہیں کیا پتہ کہ ایک پکھوا ہونے میں کتنے مزے ہیں۔“

”مشائیکون سے مزے؟“

”جب پکھوی ہو کر میرے پاس آؤ گی ناں تب بتاؤں گا کہ کون سے مزے۔“ کرش پکھوے نے متعدد تماشا یوں کے ساتھ اس قسم کی جملیں کیں؛ ان پر پہنچتا کہیں اور ان مجھے خدا شہ بھی رہا اور خواہش بھی... کہ کہیں یہ میراپول نہ کھول دے یا کاش کر کھول دے کے... اونے خود ساختہ دانشور اور جعلی اور یہ تم اس دھلکی عمر میں کس کی تھنا کس کی آرزو کرتے ہو... تمہیں حسب آرزو پکھو نہیں لٹھ کا... کیونکہ آرزوں کے لیے بھی ایک خاص عمر ہوتی ہے جو گزر چکی ہے۔ لیس جرس باقی رہ جاتی ہے یا قبر ایک ماں کی مانند تہاری منتظر ہوتی ہے... صد شکر کرش نے میرا لحاظ کیا... لیکن اس کے ساتھ یہ قلق بھی کہ اگر میراپول کھول دیتا ان سینکڑوں لوگوں کے سامنے تو شایدیں ہوں میں آ جاتا اور آرزو کرنے سے بازا آ جاتا۔

کرش پکھوا بالغ خواتین و حضرات سے گپ شپ لگا کر منتظر ہیوں کی جانب راغب ہو گیا... وہ ہر بچے سے مخاطب ہو کر اس کا نام پوچھتا تھا اور پھر اسے اس کے نام سے مخاطب کرتے ہوئے نہ صرف اس کی کافی شرط کے رنگ اور نیک کے بارے میں کو منت دیتا تھا بلکہ کچھ مشورے بھی

”ادہ میری خوراک... میں کبھی کبھار اپنے ہی اٹھے فرائی کر کے کھاتا ہوں تو بڑا مزا

آتا ہے۔“

”تمہارے بچے ہیں؟“

”ہاں..“

”کتنے؟“

”ہم کچھوے اپنے بچوں کا حساب نہیں رکھتے بلکہ ہمارے بچے حساب رکھتے ہیں کہ ہمارے ذیلی کون سے ہیں۔“

”گرش..“ ایک بہت پیاری پونی میل والی بچی سکرین ساتھ قربانی لگا کر کہتی ہے ”کیا تم میرے ساتھ گھر چل سکتے ہو.. پلیز گرش..“

اور گرش کچھواڑا اداس ہو کر آنکھیں جھینکتا ہے ”سویٹ ہارٹ تمہارا گھر بہت دور ہے.. میں انہیں رینگنا شروع کر دیں تو وہاں انگلی صدی تک پہنچوں گا اس لئے سو روی.. پچھے مجھے واش روم جانے کی حاجت ہو رہی ہے اس لئے تم سے رخصعت چاہتا ہوں..“

”نہیں نہیں“ تمام بچے احتجاج کر رہے ہیں ”پلیز نہیں جاؤ.. اوہ ہی کچھ کر لو۔“

”تم چاہتے ہو کہ ادھر ہی کچھ کر کے اس صاف شفاف سمندر کو آلودہ کر دیں.. کیا تم چاہو گے؟“

”بچے اداس ہو جاتے ہیں“ لمحہ کے گوشے گرش.. تم واش روم جاؤ.. خدا حافظ..“

تمام بچے نہایت آبدیدہ ہو کر گرش کی جانب ہاتھ ہلاتے ہیں اور وہ ایک کچھوا آنسو پوچھتا ہو سمندر میں گم ہو جاتا ہے..

یقین جانے مجھے بھی گرش سے جدا ہو جانے پر بہت ذکر ہوا.. وہ یہ شتر انسانوں سے بہتر رفاقت تھا.. کھرا اور پیارا کچھوا!!



## ”جانوروں کی سلطنت“

اگر میں یہ اقرار کر دوں اور اس میں کچھ مبالغہ نہیں کر مجھے بچپن سے ہی انسانوں کی نسبت جانوروں اور پرندوں وغیرہ سے زیادہ دلچسپی رہی ہے تو اس کا سبب مردم بیزاری ہرگز نہیں پہلہ اس کا سبب شاید یہ ہے کہ میں خود ایک کامل انسان نہیں ہوں.. مجھ میں کوئی کمی کوہنگی ہے کہ میں انسان سے زیادہ ایک جانور یا پرندہ محسوس کرتا ہوں.. ایک ایسا پرندہ جو کسی ایک مقام پر گھومنا شاید ہے، کسی ایک ڈالی پر نہیں بیٹھتا.. کبھی میں فرید الدین عطار کے پرندوں میں شامل ہو کر غل کرنے لگتا ہوں اور کبھی آبی پرندہ لوٹگ سُنون ہو کر سرحدوں کے پار جانا چاہتا ہوں..

میرے کالموں کے مجموعوں کے نام بھی جانوروں سے میرے لگاؤ کی عکای کرتے ہیں.. ”آؤ ہمارے بھائی ہیں“.. ”شتر غریاست“.. ”گدھے ہمارے بھائی ہیں“.. اگلے مجموعے کے بارے میں سوچ رہا ہوں کہ اس کا نام ”دریائی گھوڑے ہمارے بھائی ہیں“ رکھوں یا ”لوہر ہمارے بزرگ ہیں“.. بہتر ہے گا.. ویسے تو میرے ایک سفرنامے کا نام ”شہری آٹو کا شہر“ بھی ہے..

میرے ذہن میں گاؤں کی وہ تپتی دوپر فرش ہے جب میں نے پھٹوٹھ کی تیار کردہ پچکیلہ رہو والی غلیل سے کلکر کے درخت میں سکی ہوئی ایک چیزیا کو مار گرا یا تھا اور جب وہ پھر پھرزنی تڑپی میرے قدموں میں آگری تو اس کا نخساں بھیججے پاش پاش ہو چکا تھا اور وہ جاں کی کی حالت میں آنکھیں چھکتی تھی.. میں آج تک اس کی تڑپ اور مردہ ہوتی آنکھوں اور خون آلو و سبجے کو نہیں بھولتا.. وہ ایک مدت تک میرے خوابوں میں آکر تڑپی جاتی تھی اور اس کی جان نہیں نکلتی تھی.. جب میں نے اپنے آپ سے وعدہ کیا تھا کہ میں کبھی کسی جانور یا پرندے کو ہلاک نہیں کروں گا..

کرتا۔ اس کی پرستش کرتا اور وطن لوٹ آتا۔

اس تصویر کی اشاعت پر مجھے ایسے کچھ ڈرپوک لوگوں نے احتجاج کیا تو شکاری نے بے شک معمول جواز مہیا کیے جن میں سے ایک یہ بھی تھا کہ یہ مارکو پولو شیپ اپنی عمر کے اختتام تک پہنچ رہا تھا۔ ایک نر تھا۔ اسے یوں بھی کچھ عرصے کے بعد قدرتی طور پر مر جانا تھا تو اس کے شکار کے عوض جو کثیر رقم میں نے ادا کی ہے اس سے مقامی لوگوں کا معیار زندگی بہتر ہو گا۔ میرے نزدیک یہ تو کوئی جواز نہ تھا کہ یوں کسی بھی لمحے کوئی شکاری میری عمر کے لوگوں کو بھی ہلاک کر سکتا ہے کہ انہوں نے یوں بھی کچھ عرصے کے بعد مر جانا ہے۔ اور انہیں ہلاک کرنے کے عوض ان کے پس مندگان، بہتر زندگی گزاریں گے۔

اس طویل بیان سے اگرچہ میں ثابت نہیں کر سکا لیکن چاہتا تھا کہ ثابت ہو جائے کہ مجھے جانور، انسانوں سے کہیں بڑھ کر پارے ہیں۔

مجھے یاد ہے کہ میری ایک انگلش لینڈ لیڈی کا دیوباۓ فلمیں میلی ویژن پر دیکھتی ہوئی کسی گھوڑے کو گولی لگتے سے مرتے دیکھتی تھی تو راز و قطار روئے لگتی تھی جب کہ انہوں کو ہلاک ہوتے دیکھ کر اسے چھڑا دکھنہ ہوتا تھا اور آلو کے قتلے کھاتی رہتی تھی اور جب میں نے اس کا سبب پوچھا تو اس نے کیا ہی پتے کی بات کی "مشیں"۔ انسان جنگ کرتے ہیں اپنی مرضی سے تو ان کا ہلاک ہو جانا تدریجی ہے جب کہ گھوڑے تو جنگ نہیں کرتے تو ان کا مر جانا ایک الیہ ہے۔

اب تو آپ جان گئے ہوں گے کہ ڈزنی لینڈ کی "ایمنل گلگڈم" میں داخل ہوتے ہوئے میں کیوں سرخوشی میں بخوبی مسکراتا جا رہا تھا کہ میں جانوروں اور پرندوں کی ایک دنیا میں جا رہا ہوں۔ اندر داخل ہوتے ہی شدید طور پر نیلا ہٹ میں گھلی ہوئی ایک دریا صورتِ جھیل نظر کے سامنے پھیل گئی۔ یہ مصنوعی توہر گز نہیں ہو سکتی تھی کہ اس میں جا بجا کنوں کے پھول تیرتے تھے اور اس کے کناروں پر ایک سندھر بن تھا۔ دو یا ایک انیز ان کے کناروں کا ایسا گھنا جنگل تھا، ہر اجر اور اس کے بخربوں آپس میں گھٹھے ہوئے تھے کہ سورج کی کرنیں ان میں الجھ کرتا ریک ہو جاتی تھیں۔ خدا جانے یہ گھنا جنگل کس کے تصور کا کشمکش تھا اور اسے کیسے اس مصنوعی جھیل کے کناروں پر تخلیق کیا گیا۔ اس جھیل پر کڑی کا ایک بیل آپ کو پار لے جاتا تھا۔

اور اس پار "زندگی کا درخت" سامنے آ جاتا تھا۔ راستہ روک لیتا تھا۔

بے شک اس میں بے شمار ثواب ہے لیکن میں نے آج تک قربانی کے بکرے کی گردان پر بھی چھبڑی نہیں رکھی۔

چھپلے دنوں ایک متمول پاکستانی شکاری نے ایک ذر کثیر خرچ کے قازقستان جا کر "زبانی ہفت" سیکیم کے تحت شکار کھیلا۔

یہ سیکیم جنگلی حیات کو محفوظ کرنے کے لیے ایک انوکھا تجربہ ہے جو کسی حد تک کامیاب ہو رہا ہے۔ یعنی بے دریغ غیر قانونی شکار کی بجائے کسی بھی علاقے میں پائے جانے والے جنگلی جانوروں میں سے دس میں کو قانونی طور پر شکار کرنے کی اجازت دے دی جائے اور اس اجازت نامے کی فہرست اتنی زیادہ ہو کہ متناہی آبادی کے رزق کا بندوبست ہو جائے تاکہ وہ لوگ جنگلی حیات کو ایک سرمایہ بھجھ کر خود اس کی خلافت کریں۔ اور شکار کئے جانے والے جانوروں کی تعداد اتنی کم ہو کہ وہ ان کی نسل کی بڑھنے پر اثر انداز نہ ہو۔ چنانچہ ان دنوں افریقہ اور سفرل ایشیا میں یہی طریقہ شکار رائج ہے اور صرف انتہائی دولت مند افراد ہی شکار کا شوق پورا کر سکتے ہیں۔ یعنی ایک ہاتھی کو مارنے کی فہرست اتنی ہے کہ آپ اس رقم سے ایک زندہ ہاتھی بھی خرید سکتے ہیں۔ تو اس پاکستانی شکاری نے اس سیکیم کے تحت قازقستان جا کر نہ صرف ایک مارکو پولو شیپ کو ہلاک کیا بلکہ اس کے مردہ بدن کے ساتھ بیٹھ کر ایک پر تکمیر تصویر اتر و اکر اخباروں میں بھی چھوپا۔ اس تصویر نے بہت روز مجھے سونے نہ دیا۔

اُس ہلاک شدہ مارکو پولو شیپ کے سینگ میں بیان نہیں کر سکتا کہ کتنے پر بیچ اور شاہزاد تھا ایسے کہ ٹیلے آسمان میں چھید کرتے تھے۔ میں نے ایسا پر شکوہ جانور کسی نہ دیکھا تھا۔ آپ یونانی دیومالا کے کردار اور افسوس سے خوب واقف ہوں گے جو اپنی جان جو کھوں میں ڈال کے۔ جادو گر نہیں کے سحر سے فرار ہوتا۔ یک چشم سائیکلوپ دیو کے ٹانگے سے پھاتسات سمندر پار صرف اس نے چلا جا رہا تھا تا کہ شہری کھال حاصل کر سکے۔ صرف ایک شہری کھال۔ میں کچھ مبالغہ نہیں کرتا کہ اس مارکو پولو شیپ کے سینگ اتنے شاندار اور سحر انگیز تھے کہ اگر وہ جانور قدیم باہل میں ہوتا۔ فرعونوں کے مصر میں ہوتا تو ایک خدا ہوتا۔ اس کی پرستش کی جاتی۔ اور اگر میں اوڑھسیں ہوتا تو میں بھی بلاوں اور جنون کا سامنا کرتا اپنی جان جو کھوں میں ڈالتا اس دیوتا مارکو پولو شیپ تک جا پہنچتا۔ اسے ہلاک کر دینے کے گناہ کبیرہ کے بارے میں سوچ بھی نہ سکتا۔ صرف اس کا دیدار

پڑاتا ہے، کراہتا ہوا آتا ہے اور کہتا ہے ”اوہ میں نے عادت سے مجبور ہو کر کچھ زیادہ ہی کھایا ہے.. جانے کیا کھالیا ہے کہ میرا معدہ خراب ہو گیا ہے.. اور پیٹ میں گیس بھر گئی ہے تبھی تو اتنا پھول گیا ہے.. میں بہت بے بس ہو رہا ہوں یہ گیس خارج ہوا ہی چاہتی ہے.. معاف کر دیجیے گا۔“ یہ کہ کر دہ کوڑا حضرت تماشا یوں کی جانب پشت کر کے ایک دھا کے کے ساتھ گیس خارج کرتے ہیں اور اتنے سکڑ جاتے ہیں کہ بیشکل دکھائی دیتے ہیں.. مت پوچھتے کہ پورے تھیز کی میں گیس کی کیسی ناقابل برداشت بد پوچھلی.. محسیت سب نے اپنی ناکوں پر شو پھر رکھ لیے اور سانس لینے سے احتساب کیا۔

اب ایک سخنہ سا کیڑا آتا ہے لوٹ پوٹ ہوتا ”میں دیکھ رہا ہوں کہ آپ میں سے کچھ لوگ میں سنجیدگی سے نہیں لے رہے.. یہ سمجھ رہے ہیں کہ ہم بچ بچ کے نہیں.. ہم ابھی ثابت کرنے والے ہیں کہ ہم بچ بچ کے کیڑے مکوڑے ہیں اور آپ کو کاش بھی سکتے ہیں.. کامیں؟“ اور اس کے ساتھ ہی درجنوں لوگ ”یا ہو“ کے فخرے لگاتے اپنی نشتوں سے کھڑے ہو کر اپنے بدن کے مختلف حصوں کو سہلانے لگتے ہیں کہ انہیں راتھی کسی نے کاٹ کھایا تھا.. میرا گمان ہے کہ تھیز کی سچوں نشتوں کے اندر کوئی ایسا میکانیکی نظام نصب تھا جو میں اس لئے جب سخنہ مکوڑا ”کامیں؟“ کہتا تھا تو وہ یکدم وہاں بیٹھنے کو چکلی کی کاٹ لیتا تھا..

اس مکوڑا شو نے مظہوظ تو بہت کیا پر بقیدِ دن بھی محسوس ہوتا رہا کہ کچھ نہ کچھ بدن پر ریک رہا ہے اور وہ یکدم کاٹ لے گا..

تھیز سے باہر آئے تو وہاں آ تو تھا..  
معمولی اتو نہ تھا بلکہ بہت بڑا اتو تھا..

پھونس کے ایک چھپر تلے نہایت رنجیدہ اور بیزار نویعت کے ایک مغلک حضرت ایک پلیٹ فارم پر کھڑے ہیں اور انہوں نے نپولین کی مانند اپنایاں ہاتھ سینے پر کھا ہوا ہے اور ان کے بازو پر بھوری اور شہری رنگت والا ایک پر شکوہ عقاب آنکھیں بند کیے بیٹھا ہے.. قریب ہو کر غور سے دیکھتا ہوں تو وہ کچھ اور دکھائی دیتا ہے اور یاد نہیں آ رہا کہ یہ جو بھی دکھائی دیتا ہے دیکھا ہوا الگتا ہے تو یہ ہے کیا اور اسے دیکھا کہاں تھا.. پھر یکدم عکششف ہوتا ہے کہ اوہ یہ عقاب تو نہیں ایک اتو ہے.. اور واحد پرندہ ایسا ہے جس کے سونے جا گئے کے اوقات ہم سے مطابقت نہیں رکھتے اس لیے کم

یہ ایک بُرگدنا گھنا حضرت ذریٰ کا تخلیق کردہ جعلی درخت ہے جس کے تنے میں سے بھانست بھانست کے جنگلی جانورا بھرتے ہیں.. ناراض شیر اداں ہاتھی رنجیدہ بارہ سکھے.. یہ جانور اگر زندہ حالت میں یہاں ہوتے تو بھی ان کی وجہت اور کاملیت اتنی عجیبی کشش والی نہ ہوتی..

ہم نے زندگی کے اُس درخت کے گرد کچھ پھیرے لگائے.. دھیان رکھا کہ سات پھیرے طوف کے نہ ہو جائیں اور پھر زینہ بزینہ اترتے اس درخت کی جڑوں میں بیٹھے گئے.. ہم نے تو کیا بیٹھنا تھا اس کی جڑوں میں ایک تھیز پوشیدہ بیٹھا ہوا تھا.. یہ بھی مجھک سکنڈم کے تھیز کی مانند تھری ڈی تھا.. وہاں کی ماڈس کا آرکسٹرا تھا تو یہاں شیخ پر جو کردار نمودار ہوتے تھے وہ سب کے سب کیڑے مکوڑے سے تھے.. رینگتے ہوئے لال بیک ایسے کہ بدن پر رینگتے ہوئے محسوس ہوتے تھے.. ایک عجیبی شکل کا مونا سا مکوڑا شیخ پر آ کر تماشا یوں سے مغاطب ہوتا ہے ”میں آپ کی ناقص معلومات میں اضافہ کرنا چاہتا ہوں جو کہ ایک حقیقت ہے.. کیا آپ جانتے ہیں کہ اس دنیا میں کل جتنے انسان ہیں ان کی نسبت ہم کیڑے مکوڑوں کی تعداد کی ہزار گناہ زیادہ ہے.. آپ سب تو فنا ہو جائیں گے لیکن ہم موجود ہیں گے اس لیے ہمارا ادب کیا کیجیے.. ہم آپ انہوں سے برتر ہیں لیکن آپ پر ترس کھاتے ہوئے میں آپ سب کو عزا زی مکوڑے قرار دیتا ہوں...“

اس دوران ایک نہایت سڑیل قسم کے نہیں سے مکوڑا صاحب آتے ہیں اور آتے ہی سامنے بیٹھے انسانوں پر برس پڑتے ہیں ”ذراد یکھو کتنی معصوم شکلیں بنائے بیٹھے ہیں.. جب کہ یہ لوگ ہمیں مارنے کچنے اور تلف کرنے کے لیے ہر جربہ استعمال کرتے ہیں.. ہم ان سے جان بچاتے پھرتے ہیں..“ سڑیل مکوڑا موتی مکوڑے کی جانب دیکھ کر کہتا ہے ”دیکھو ہمارے قاتل آج ہمارے قابو میں آ گئے ہیں.. تھیز کے دروازے بند ہیں یہ فرار نہیں ہو سکتے تو کیوں نہ ان سب انسانوں کو تلف کر دیا جائے..“

مونا مکوڑا سر ہلاتا ہے ”نہیں اب ہم ایسا نہیں کر سکتے.. انہیں ہلاک نہیں کر سکتے..“  
”کیوں نہیں کر سکتے..“

”اس لیے کہ میں ان سب کو عزا زی مکوڑے قرار دے چکا ہوں.. اور اب یہ ہمارے عزیز بن گئے ہیں.. اپنوں کو نہیں مارا جاتا..“  
اتی دیر میں ایک پھولا ہوا بیلوں نما مکوڑا پیٹ پر ہاتھر کے پریشانی کی حالت میں شیخ

رکھا گیا تھا اور اگر اس کتاب کے نئے ایڈیشن آئے وہ نکلتے رہتے ہیں تو اس میں میری تحریر کی اثر آفرینی وغیرہ کا کچھ کمال نہیں بلکہ مجری بھری بھیں اپنے بھائیوں کو ان کی سالگرد پر بھی کتاب تھے میں دیتی ہیں۔ اگر چاہیک اور مجموعے کے نام ”گدھے ہمارے بھائی ہیں“ لیکن یہ زیادہ پاپولر اس لیے نہیں ہوا کہ بھیں اتنی بد تیز نہیں ہونا چاہتیں کہ گدھوں کو بھی اپنا بھائی قرار دے دیں۔

بچہ لوگ ایک بچہ کے بڑے اٹو کو اپنے سامنے پا کر بے حد جذباتی ہو رہے تھے اور متعنک اور یہ اس صاحب سے اٹو کے بارے میں طرح طرح کے سوال پوچھ رہے تھے۔

”انکل.. یہ اٹو ناشتے میں کیا کھاتا ہے۔ اس کے پروں کی لمبائی ناپی جائے تو کتنے فہمی ہو گی۔ یہ رہتا کہاں ہے۔ آپ کے ساتھ رہتا ہے اور کیا یہ ایک ڈیڈی ہے یا ایک می۔ اور کیا اس کے بچے بھی ہیں۔“

اگر وہ بچے مجھ سے یہ سوال کرتے کہ کیا اس اٹو کے بچے بھی ہیں تو میں انہیں بتاتا کہ بچہ ہمارے ملک میں تو ہر بچہ اٹو کا بچہ ہوتا ہے۔ اپنے والدین کے لیے ایک اٹو کا بچہ ہوتا ہے۔ یعنی اٹو کا بچہ ہوتا ہے۔ تو آپ حساب کرو کہ ہمارے ملک میں کتنے اٹو کے بچے پائے جاتے ہیں۔ مجھے یہ ”اٹو شو“ بے حد پسند آیا۔

پرندوں کے بارے میں امریکی بچوں کو کیسے پراذرث طریقے سے پڑھایا جا رہا ہے۔ انہیں تعلیم دی جا رہی ہے اور یہ تعلیم اس لمحے شروع ہو جاتی ہے جب ایک بچہ اس ویا میں آ کر اپنی آنکھیں کھلاتا ہے۔ اس کے والدین اگرچہ وہ ابھی سوچنے سمجھنے کے قابل نہیں ہوتا پھر بھی مسلسل آس پاس کی اشیاء اور قدرتی مناظر کے بارے میں معلومات فراہم کرتے جاتے ہیں کہ کہیں نہ کہیں ان کا اثر ہو گا۔ یہ بچے ایک ”نچرل ہسٹری میوزم“ میں داخل ہو کر انہی نامی تاریخ پر پرندوں اور جانوروں کے ارتقاء اور تہذیب کے بارے میں دو تین گھنٹوں میں اتنا کچھ جان لیتے ہیں جو ہمارا بچہ پوری عمر نہیں جان سکتا۔

والدین ان میں تحسیں اور اشتیاق کے شیج بوتے رہتے ہیں۔

فان گوگ اور پاکاسو کی تصاویر کے سامنے کھڑے ہو کر انہیں سمجھاتے رہتے ہیں کہ ان دونوں مصوروں کی تحقیقی صلاحیتوں میں کیا فرق ہے۔ سنشل پارک میں سیر کر رہے ہیں تو اپنے بچوں کا داماغ کھا رہے ہیں کہ اس جہاڑی کا

ملاقات ہوتی ہے اور اسی لیے اگر کبھی دکھائی دے جائے تو پہلی نظر میں پچھانا نہیں جاتا۔ اور یہ کوئی معنوی آٹو نہ تھا بلکہ بہت بڑا آٹو تھا۔

میں نے پوری زندگی میں جتنے بھی آٹو دیکھے ہیں اور کافی دیکھے ہیں اگرچہ وہ سب کے سب آٹو نہ تھے تو ان میں سے جامالت کے لحاظ سے یہ سب سے بڑا آٹو تھا۔

اس بڑے آٹو نے مجھے اوس کرویا کہ ایک زمانے میں میں بھی بڑا آٹو ہوا کرتا تھا۔

میرے اب ابی جب بہت ہی طیش میں آ جاتے۔ غصے میں آ جاتے اور پوری حیات میں ایک دوبارہ آئے ہوں گے اور جب مجھ سے شدید ناراضی کا انہصار کرنا ہوتا تھا تو کہا کرتے تھے ”مستنصر تم بڑے آٹو ہو۔“

آن کی بڑا بھلا کرنے کی۔ یہاں تک کہ گالی دینے کی پیکنیکری بس اس ایک ”تم بڑے آٹو ہو“ پر ہی اختتام پذیر ہو جاتی تھی۔ اس سے آگئے کبھی نہیں۔

میں اداں اس لیے ہوا تھا کہ کتنے ڈیہروں برس بیت گئے مجھے کسی نے ”مستنصر تم بڑے آٹو ہو“ نہیں کہا تھا۔

یہ کہنے والے چلے گئے۔

چنانچہ یہ ایک نہایت دیجیہ گھنے بال دپر والا بھوری اور شہری رنگت کا بڑا آٹو تھا جو بیزار نوگیت کے متعنک صاحب کے بازو پر آنکھیں موندھے بیٹھا تھا۔ اور اس کا یوں آنکھیں بند کر کے بیٹھنا بنتا بھی تھا کہ وہ کی روشنی تھی۔ تیز دھوپ تھی تو اگر وہ آنکھیں کھول کر بیٹھا ہوتا تو اٹو نہ ہوتا کچھ اور ہوتا۔

ان متعنک صاحب اور ان کے اٹو کے گروں بارہ بچے جمع تھے جو مدد کھو لے کبھی صاحب کو دیکھتے تھے اور کبھی اٹو کو اور فیصلہ نہ کر پار رہے تھے ان میں سے کون کیا ہے۔

یہ دراصل مختلف پرندوں کے تفصیلی تعارف کی ایک اوپن ایئر کلاس تھی۔ وہ صاحب بچوں کو اٹو کا شجرہ نصب بتا رہے تھے کہ یہ کون سی نسل کا ہے کہاں پایا جاتا ہے۔ اس کی عادات اور خصائص کیا ہیں اور یہ بقیہ اٹوں سے کس طرح مختلف ہے۔

یہ آٹو میرا بھائی بھی تھا۔ اس لیے نہیں کہ میرے اب ابی مجھے بڑا آٹو کہا کرتے تھے بلکہ اس لیے کہ جیسا کہ میں عرض کرچکا ہوں میرے کالموں کے ایک مجموعے کا نام ”آٹو ہمارے بھائی ہیں“

”اینل در لڈ“ میں فلوریڈا کی چکلی اور تیز درہ پ تو تھی، ہی جس بھی بہت تھا اور فاصلے بھی طویل تھے چنانچہ میں جب بھی مذہبی حال ہو جاتا تو چند گھنٹے پانی کے پی کے تعین کر دہ سو نگ ک ایریا میں پناہ لے کر سکریٹ سٹالا لیتا۔ تو میں راستے سے ہٹ کر ایک نہایت سختی سخت کے اندر چلا گیا جہاں چھاؤں بھی گھنی تھی۔ ایک بہت بڑا بگلا ایک تالاب میں ایک نگ پر معلق بھگت ہوا جاتا تھا اور کیا ہی خوش المان پر مددے اس جھنڈے میں چکتے چلے جاتے تھے جنہوں نے میرے دل کو خوش باش کرو یا لیکن جوئی سکریٹ ختم کر کے میں وہاں سے نکلنے لگا تو وہ سب یکدم چپ ہو گئے۔ میں حیران ہو کر دو قدم پیچھے گیا تو وہ پھر سے ٹل کرنے لگے۔ میں نے یہ عمل دو تین بار دوہرایا، جھنڈے کے اندر جاتا تو وہ چکنے لگتے اور باہر قدم رکھتا تو کجھت چپ سادھیتے۔ کیسے کمال کے گانٹھ کے پیچے پیچھی ہیں کہ جب کوئی آجائے تو راگ بہار الائپنے لگتے ہیں اور چلا جائے تو منتاز زیر پر ہو جاتے ہیں۔ گورے بھی کمال کرتے ہیں پیچھیوں کو بھی سدھا لیتے ہیں کہ بعد وقت چکنے کی ضرورت نہیں ہے جب کوئی سننے والا آئے تو کچھ سادے ورنہ خاموش رہو۔ بعد میں کھلا کر ہمیں بیوقوف بنا یا گیا تھا۔ اس شیخ میں کوئی پرمند و غیرہ تھا ہی نہیں بلکہ ان کی چچہا بہت کی روکارڈ نگ تھی جو کسی کے آنے پر خود بخود آن ہو جاتی تھی اور اس کے جانے پر آف ہو جاتی تھی۔

تو اس جانوروں کی دنیا میں گھوتے ہوئے۔ تالاب آبشار ہیں۔ جھرنے اور گل بوٹے پانیوں میں رنگین مچھلیاں اور کناروں پر بیٹھے پرمندے۔ جو نظر آتا فریب نظر آتا۔ کچھ پتہ نہ چلا تھا کہ ان میں نقی کیا ہے اور اصلی کیا ہے۔ بیٹھا میں نے ایک سارس کو دیکھا جو بہت دریکنگ نسلی لگتا رہا اور پھر اس نے گرد میں خم دے کر پانیوں میں چونچ ڈالی ایک مچھلی دلبی اور اسے ہڑپ کر گیا۔ مچھلی بھی اصلی نہیں لگتی تھی۔ لیکن اگر وہ نہ لیتی تھی تو سارس صاحب نے اسے ہڑپ کیوں کیا۔ اگر انجانے میں پیٹ میں اتار لی ہے تو انہیں فوری طور پر ترپ ترپ کر جانے دے دیں چاہیے۔ جو سکتا ہے کجھت ونوں ہی نقی ہوں۔

اینل در لڈ کی سب سے پسندیدہ رائے ”کلی منجر و فماری“ تھی۔  
کچھ نام ایسے ہوتے ہیں جن کی کوئی خاص وقعت نہیں ہوتی لیکن وہ کسی ناول یا فلم یا کسی ذاتی تجربے کے حوالے سے آپ کے دل پر ثابت ہو جاتے ہیں اور آئندہ زندگی میں جب

نام یہ ہے اور یہ ٹوٹا فلاں موسموں میں بھار پر آتا ہے۔ اور یہ درخت کون سا ہے اور دنیا کے کس خطے کا ہے۔ اور یہ بُٹی جو مہک دے رہی ہے یہ کہاں سے آئی ہے۔

یوں ایک بودا سالا لائق امریکی بچہ بھی ہمارے باصلاحیت بچوں سے اس مسلسل ”تعلیم“ اور آگاہی کے زور پر کہیں آگے نکل جاتا ہے۔

ہمارے پیچے ہر شے میں۔ تک نظری تعجب اور عقیدے میں جکڑ کر شاہ دولا کے چوہے بنا دیے جاتے ہیں۔ وہ ہر سوال نہیں پوچھ سکتے۔ اگر پوچھ لیں تو سرنشیں گی جاتی ہے۔ میں ان دنوں اپنے آس پاس نظر کرتا ہوں تو چھوٹے چھوٹے بچوں کے سروں پر مسلسل بزرگ کی گپڑیاں گھس ستراتی ہیں۔ میں ان معصوم بچوں کو اپنے گھر کے سامنے والی گراونڈز میں دیکھتا ہوں کہ وہ کرکٹ یا فٹ بال کھیلنا چاہتے ہیں اور وہ گپڑیاں ان کے سروں پر قائم نہیں رہتیں تو وہ آس پاس نگاہ کرتے ہیں کہ کوئی دیکھ تو نہیں رہا اور اپنی بزرگ بڑی اتار کر کسی پیچے پر رکھتے ہیں اور کھل کوڈ میں معروف ہو جاتے ہیں اور جوئی ان کے مولوی صاحب نمودار ہوتے ہیں تو وہ پیچے گرتے پڑتے اپنی گپڑیاں سروں پر جانے لگتے ہیں۔

پانچ چھ برس کی بچیاں مجاہب پہنچنے اپنے آپ کو چادروں میں لپیٹھو کریں کھاتی پھرتی ہیں۔

بھی نئے بچوں کو شاہ دولا کے چوہے بنانے کی خاطر ان کے سروں پر آہنی کنٹوپ پڑھادیے جاتے تھے اور ان کی ذہنی نشوونما رک جاتی تھی۔ وہ بالغ ہو جاتے تھے پران کے سر چھوٹے رہ جاتے تھے۔ میں موازنہ نہیں کرنا چاہتا۔

چنانچہ اس انوکھاں کو ایڈنڈ کرنے والا ہر بچہ ”انوکھے سبھ“ ہو جاتا تھا۔ اور میری گود میں جو نوٹلی یہاں ہیں انہیں ایک برس کے ہیں وہ بھی منہ کھو لے انجھائی انہاں کے سبھی اپنے نانا جان اور زکھی انوکھوں کو دیکھتے ہیں۔

بس ایک مرتبہ وہ بڑا آلو حالت استغراق میں سے باہر آیا اور آنکھیں کھول دیں۔ اس پر بچہ لوگ نے خوش ہو کر تالیاں بجا لیں۔ تالیوں کے شور کو ناپسند کرتے آلو نے پھر سے آنکھیں بند کر لیں۔

یہ ایک خوش بخت آلو تھا جسے ہر کوئی بڑا آلو کہتا تھا۔ اور مجھے تو بڑا آلو کہنے والا کوئی نہ تھا۔

اور آپ دیکھ رہے ہیں کہ جہاڑیوں میں چند لوگ ہیں تو سہی... گھنے نعلیٰ ہیں لیکن کوئی مسٹری کرنے والی خاتون کی چوب زبانی آپ کو باور کروادیتی ہے کہ وہ اصلی ہیں اور اب اس گھنے جھنڈ میں دیکھنے والا ایک جہاڑ ہے جس میں یہ مجرم لوگ سوار ہونے کو ہیں لیکن دیکھنے میں وقت پر جنگل کے محافظ پہنچ گئے اور انہیں گرفتار کیا جا رہا ہے... گھنے جھنڈ میں ایک جہاڑ کا ذہانچہ نظر آ رہا ہے..

اور خواتین و حضرات آپ سے درخواست ہے کہ ذرا سنبھل جائیے... ہم ایک دشی دریا پر معلق ایک مخدوش سے پل پر سے گزریں گے۔ اور یہ کسی وقت بھی سمارہ کر دریا میں گر سکتا ہے.. ابھی بچھلے دنوں ایک ایسا ہی سفاری ٹرک اس میں گر گیا تھا۔ سنبھل جائیے..

اور واقعی اس پل کی حالت کچھ اچھی نہیں اور آپ کا ٹرک اس پر ڈالتا ہے۔ چند سیاح جان بو جو کہ خوفزدگی کا مظاہرہ کرتے ہیں جنہیں مارتے ہیں اور پھر ٹرک خیریت سے پار چلا جاتا ہے۔ اس پل کے پار ہوتے ہیں گھنے جنگل اختتام کو پہنچتے ہیں اور ایک دسجھ وہ پ میں تھی افریقی لینڈ سیکیپ آپ کے سامنے آ جاتی ہے۔ آپ کا ٹرک اس میں دھول اڑاتا جا رہا ہے۔ اس زمینی میٹری میں کچھ جہاڑیاں ہیں اور کہیں کہیں درخت ہیں جن پر گدھ بیٹھے ہوئے ہیں۔ زراثت گرد میں اٹھائے آپ کے ٹرک کی جانب نکل رہے ہیں۔ ایک تالاب میں دوستت ہاتھی اور ٹیکاں لگا رہے ہیں۔ درجنوں ہرن ہیں جو چوکریاں بھرتے کہیں سے کہیں نکل جاتے ہیں۔ زیرہوں کا ایک جزو امن جزو کھڑا ہے..

ایک درخت کی چھاؤں میں تین چار ببر شیر آرام کر رہے ہیں جو یقیناً تمام دن ایسے سفاری ٹرکوں کی آمد درفت اور ان میں برا جان سیا ہوں کو دیکھ دیکھ کر اتنے بیزار ہو چکے ہیں کہ ہماری جانب آنکھا ٹھاکر نہیں دیکھتے۔

وہاں مجھے ایک ایسا ہرمن نما جانور نظر آیا جو میں نے آج تک کہیں نہ دیکھا تھا۔ پتھیں کیا تھا..

اور یہ سب جانور اصلی تھے۔ کیونکہ زیرہوں کا جزو امن جزوے بوس و کنار میں مشغول تھا اور نعلیٰ زیرہوں کو کبھی یہ نیال نہیں آ سکتا کہ ہننوں کا مصرف یہ بھی ہو سکتا ہے۔ اس کلی منجار و سفاری کے دوران آپ کچھ ٹھوں کے لیے تو فراموش کر دیتے ہیں کہ آپ

سبھی آپ وہ نام سنتے ہیں تو یہ ول وہڑ کے لگتا ہے۔ ان میں سے ایک نام کلی منجار دکا ہے۔ ہمیں نکوے کی ایک کہانی ”سنوز آف کلی منجار دکا“ پر بنی فلم کو میں نے بچپن میں بار بار دیکھا تھا۔ ایک قریب المrg گریگوری پیک افریقہ کے سب سے بلند اور برف پوش پہاڑ کلی منجار دکا کے دامن میں بے آسرا پڑا اس جہاڑ کا منتظر ہے جو اسے اس دیانتے میں سے نکال کر لے جائے گا اور نزدیکی درخت پر گدھ بیٹھنا شروع کر دیتے ہیں کہ وہ ہوت کی بوسونگہ لیتے ہیں۔ پیک اپنے ماٹھی کو یاد کر رہا ہے اور ایسا گارڈنر کے سرخ ہونٹوں میں دبے سلگتے ہوئے سگریٹ کو یاد کر رہا ہے۔

تب سے کلی منجار دکا نام میرے ول کی وہڑ کن کا سبب بتا چلا آیا ہے تو میں نے بہر طور اس سفری اسفاری پر جانا تھا..

قدیم سفید فام لوگوں کے ذہنوں میں جو افریقہ ہے اس کا آغاز ہو جاتا ہے۔ وہی موسیقی، جنگل۔ قدیم ساز، لکڑی کے کبین اور پھر ایک شیش آ جاتا ہے جہاں بھورے رنگ کے افریقی مزاج کی گاڑیاں آ جا رہی ہیں۔ آنے والی گاڑی میں سے سیاچ اتر رہے ہیں اور ان کے چہرے تھمارے ہیں۔ جو نبی یہ گاڑی خانی ہوتی ہے موٹی موٹی امریکی لڑکیاں برااؤن بُش شرٹوں نیکروں اور ٹل بٹوں میں بڑے بڑے ہیئت اڈھھے جیسے ابھی ابھی افریقہ کے کسی آدم خور قبیلے کے سردار سے بچ کر آئی ہیں۔ آپ کا گاڑی میں بھاتی ہیں اور ڈرائیور کو اشارہ کرتی ہیں کہ فل ہے کا کے فل ہے..

یہ سفاری ٹرک اب نہایت دشوار گزار جنگل میں گھرے راستوں پر بچکوئے کھانا چلا جا رہا ہے۔ بعض بچکوں سے آپ گرنے کو آتے ہیں اور بسکل سنبھلتے ہیں۔ اس سفاری کے ذور ان دیکھنے جانے والے جانور آپ کو متاثر کریں گے کہیں وہ خاتون حصب معمول خاکی لباس میں جو ڈرائیور کے برابر میں کھڑی سیا ہوں سے مخاطب ہو رہی ہے۔ رنگ کو مٹری کر رہی ہے وہ آپ کی توجہ کا مرکز ہے۔ وہ یقیناً کسی ڈرائیور کی تربیت یافتہ ہے کیونکہ چہرے کے تاثرات سے لب و لبج سے وہ آپ کی بے یقینی کو یقین میں بدل دیتی ہے..

دیکھنے دیکھنے ان جنگلوں میں پوچڑ گھوم رہے ہیں۔ غیر قانونی طور پر شکار کرنے والے اور وہ ہاتھیوں کو ہلاک کر کے ان کے سینگ اٹھا کر جہاڑیوں میں روپوش ہونے کو ہیں۔ ہمیں ان کا پیچھا کرنا ہے یہ لوگ مجرم ہیں۔

الاپنے لگتے تھے۔

یہ کہنے کی کیا حاجت ہے کہ ہاں بھی فریب کے پرندے پرواز کرتے گیت گاتے تھے۔  
اس ”ایمبل گلڈم“ میں صرف جانور پرندے اور گھنے جنگل اور جھیلیں، ہی نہیں بلکہ دنیا  
کے پانچوں بڑا عظیم بھی موجود تھے۔

میں ایشیا کی جانب منتظر ہوا تو کیا آپ یقین کریں گے کہ ہاں ہنگامی گیتوں پر لوگ  
”لیے لئے“ کرتے ہمگزرا ذوال رہے تھے۔ چونکہ یہ سب کچھ تو میں اپنے ہاں بھی وکھے کتا تھا اس  
لیے میں وہاں تادیر نہ تھہرا کوچ کیا اور افریقہ چلا گیا۔

اور افریقہ کی نمائندگی میں کیسی کمال کاملیت تھی کہ ہاں وہی درخت تھے جو افریقہ میں  
ہوتے ہیں۔ پرانی بولیاں تھیں جو سمار ہونے کو تھیں اور ان کے مگن میں وہ پھول کھلتے تھے جو  
شدید گری کو سہہ جاتے ہیں۔ ریستورانوں میں افریقی ہورتیں اپنے شوخ لبادوں میں موسمی پر  
بدن ہلاتی تھیں۔

اگرچہ اس ”ایمبل گلڈم“ میں یعنی ”جانورستان“ میں گھومتے گزرتے ہم۔ یعنی یعنی،  
بلال اور میں حیرت سے پنج ہو چکے تھے۔ لیکن جو پلے سے ہی ایک پچھا۔ نوفل تھا وہ نہ صرف  
انتہائی بور ہو چکا تھا۔ اگرچہ ہم نے ایک نہایت پیارے بن مانس کے ساتھ اس کی متعدد تصویریں  
بھی اتنا رتی تھیں اور پھر بھی وہ نہ صرف بور ہو چکا تھا بلکہ دھوپ کی تماثل اس پر اڑ کر پچھی تھی اور وہ  
لال بھجوکا ہو رہا تھا۔ چنانچہ اسے بر سر عام پرہنہ کر دیا گیا۔ اس کے بدن پر پھونکیں ماری گئیں۔  
برف کی ٹکوڑی کی اور آخر میں ایک کھلونے پکھے سے اسے ہوادی گئی تب جا کر وہ قدرے بحال ہوا۔  
ویسے وہاں متعدد پنجے اسی طریقے سے بحال کیے جا رہے تھے۔

”ایمبل گلڈم“ کا ایک ایسا حصہ تھا جو سیاحوں کے لیے بند تھا اور ہاں ایک بلند پہاڑ  
تھیں کیا جا رہا تھا اور اس پر مشینوں سے سفید سخاف جمایا جا رہا تھا جو بر ف کا تاثر دے رہا تھا اور  
اس کے دامن میں ایک قدیم گاؤں تعمیر کیا جا رہا تھا۔

”انقل۔۔۔ بلال مجھ سے مطابق ہوا“ آپ نے دنیا کے بلند ترین پہاڑ دیکھے ہیں۔  
کے لوا اور ناگا پربت کے میں کہپ تک گئے ہیں پر دنیا کی سب سے بلند چوٹی الیور سٹ تک تو نہیں  
پہنچے۔۔۔

کہاں ہیں۔ اور یہ سب کچھ جانوروں کے سائق بے مطابق اصل ہے اور آپ افریقہ کی گرم و دھیر  
میں اوپنگتے ہوئے شتر مرغوں اور زراغوں کے قریب آ جاتے ہیں۔ اور آپ کے چہرے پر افریقی  
راستوں کی دھول ہے۔ اور پسلیوں میں سفاری ٹرک کے دھوکوں کی دکھن ہے اور زبان پیاس سے  
سوکھتی ہے اور وہاں جانوروں کی ایک خاص بوہے۔۔۔

سفاری کا اختتام ہوتا ہے تو آپ اتنے بوكھلائے ہوئے ہیں کہ وہیں ٹرک میں بیٹھے  
رسہتے ہیں کلی منخارو کے دامن میں۔ جہاں درخت پر گدھ اتر رہے ہیں کہ انہوں نے موت کی بو  
سوگھ لی ہے۔ اور آپ اس جہاز کے منتظر ہیں جو آپ کو اس دیرانے اور ان گلحوں سے دور لے  
جائے گا۔۔۔

لیکن ان گلہوں سے کچھ فرار نہیں۔۔۔  
انہوں نے بہر طور اترتا ہے۔۔۔

جہاں آپ کا وقت لکھا گیا ہے وہاں بہر طور اترتا ہے۔۔۔  
جن جان با غ لا ہو رکے کسی بر گدھ پر۔ فیضی میڈو کے کسی سفید بر ج کے درخت پر۔ گاؤں  
کے کیکر پر۔ الاسکا کے کسی ٹنڈہ منڈ جلے ہوئے شجر پر۔۔۔  
انہوں نے بہر طور اترتا ہے۔۔۔  
جہاں آپ کا وقت لکھا گیا ہے۔ بس وہاں۔۔۔

اس دوران میں نے دنیا بھر کے پرندوں کا ایک اجتماع بھی دیکھا۔ دراصل یہ ایک  
برڈ آپر تھا جس میں پرندے اپنی بولیاں بولتے کبھی پاپ سورگ گاتے تھے اور کبھی پکے راگ  
الاپنے لگتے تھے۔۔۔

ایک جھوٹا سا ہال نما کرہ تھا جہاں ان پرندوں کا سیرا تھا۔  
جب اس ہال کو سیاح بھردیتے تھے تو دروازے بند ہو جاتے تھے۔ ہر سوتار کی چھا  
جائی تھی اور پھر روشنیوں اور سایوں کے کھیل میں طرح طرح کے پنکھے پھیر دپر فارم کرنے لگتے  
تھے۔ وہ اس ڈالی سے اس ڈالی پر جاتے تھے۔ آپ کے کاندھے پر بینہ جاتے تھے اور گاتے جاتے  
تھے۔ یعنی کبھی توہہ دکنیں کنیں جاناں اے بلودے گمراہ پر جھومتے گاتے تھے اور کبھی راگ درباری

## ”پیسی بر تھڈے نو فل“

اگرچہ میں یعنی سے تو یہی کہتا تھا کہ بیٹھے میں تو صرف تمہیں مٹے اور دیکھنے کے لیے امریکہ آیا ہوں کیونکہ تم میرا سب سے بیوٹی فل اور لاڈلا بے بنی ہو۔ اُو ہر بلوق اور رابعہ کے ساتھ بھی میں نے یہی چکر چار کھاتا تھا لیکن بھتیر کی بات تو یہی ہے کہ میں صرف اُسے دیکھنے اور اُس کی پہلی سالگرہ میں شریک ہونے کے چاؤ میں سات سمندر پار سے آیا تھا۔ وہ میں جو بھی کہتا تھا جواب میں صرف ”بیٹھے بیٹھے“ کہتا تھا۔

بال کی مجھے فضول خرچی والی عادت بے حد پسند ہے۔ وہ پیشتر پاکستانیوں کی مانند روپے پیسے کے معاملے میں بہت اختیاط پسند نہیں۔ مہنگے ترین ڈیر انزز کپڑے اور جوتے پہنتا ہے خوش منظر گرمیں رہتا ہے اور مہنگے ریستورانوں میں جانے کا شوقیں ہے اور دل کھول کر خرچ کرتا ہے۔ نو فل کی پہلی سالگرہ تو موقعی ایسا تھا کہ کون باپ ہو گا جو اپنے بیٹھے کی پہلی سالگرہ پر اپنا دل نہ کھولے۔ بال نے دل کے ساتھ اپنا بٹوہ بھی کھول دیا اور تقریب کے انتظامات نہایت شاہانہ اور بے پناہ کیے۔ جیسے وہ سالگرہ نہیں نو فل کی شادی کر رہا ہے۔ اُس نے مشہور عالم ڈزنی یونڈنگ کے ایک خصوصی کلب ”نیور لینڈ کلب“ کے خصوصی بیچ پہل میں اس تقریب کا بندوبست کیا اور سینکڑوں مہمانوں اور ان کے بچوں کو مدعا کیا۔ اور ان مہمانوں کو یہی بتایا کہ نو فل کے نامانجاں خصوصی طور پر پاکستان سے پرواز کرتے ہوئے سالگرہ میں شریک ہونے کے لیے پہنچ پکے ہیں۔

ڈزنی یونڈنگ کا یہ بچہ بال ایک حیرت کردہ تھا۔

یعنی بچہ تو کیا جو بڑا بھی اس میں داخل ہوتا تو حیرت زدہ ہو کر خود بھی بچہ بن جاتا۔ یہ بیکی روشنی میں ذوبی ہوئی ایک خواباں کا جگہ تھی۔ دیواروں پر مکمل ماڈس رقص کرتے ہوئے فرش پر

”ہاں..ہاں تک تو نہیں پہنچا۔ اگرچہ نیپال تو پہنچا پرہاں تک نہیں پہنچا۔“

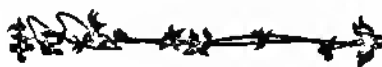
”تو آپ اگلے برس ضرور آئیے گا آپ بھنگی جائیں گے۔ یہ جو پہاڑ آپ کے سامنے بلند ہو رہا ہے۔ ماؤنٹ ایورسٹ ہے۔ اسی ٹکل کا۔ بالکل وہی۔ اور اس کے دامن میں جو گاؤں ہے۔ وہ ایک نیپالی بستی ہے جہاں کوہ پیا چندر و زمہر تے ہیں اور پھر ایورسٹ کو فتح کرنے کے لیے نکلتے ہیں۔ اسکلے برس ضرور آئیے گا۔“

واقعی ایک مجرہ رونما ہو رہا تھا۔ میں نے ایورسٹ کی بھنگی بھی تصویریں دیکھی تھیں ان سب میں جو گھاٹیاں کھائیاں اور برفیں اور گلیشیر تھے وہ سب ڈزنی یونڈنگ میں رونما ہو رہے تھے۔ ابھی تین بیٹھے پیشتر یعنی نے مجھے بتایا ہے کہ اب آپ کی وہ ایورسٹ مکمل ہو گئی ہے۔ تو آپ میرے لیے نہ آئیں ایورسٹ کے لیے تو آ جائیں۔

یہ تو نہیں کہ جو کچھ آپ پیچھے چھوڑ آتے ہیں وہ پیچھے رہ جاتا ہے بلکہ سب کچھ آپ کے پیچھے پیچھے چلا آتا ہے۔

ریٹ گلی کے راج نہس، نو ٹکم کا شیر و ڈفارسٹ، دریائے سندھ کی اندر ڈلفن۔ دریائے ماسکو کے کناروں پر برج کا ایک جنگل، شہزادوں کے جزیرے یا افغانستان کی ایک قدیم کاروں سرائے۔ سب کے سب آپ کے پیچھے چلے آتے ہیں۔ اور وہ ہر کسی کے پیچھے نہیں جاتے صرف ان کے پیچھے جاتے ہیں جس کا دل انہیں دیکھ کر کچھ گیا تھا اور پھر دوبارہ دل نہ ہو سکا تھا۔

اسی طریقے میں جانوروں کی سلطنت میں گزارے ہوئے ایک دن کے جتنے بھی پرندے تھے۔ اصلی تھے یا نقلی تھے۔ بچے بچھاتے تھے یا ان کی ریکارڈ شدہ آوازیں میرے کانوں میں اترتی تھیں۔ وہ جو ہاتھی کان ہلاتے تھے اور زیرے منہ ملاتے تھے۔ یہ سب میرے پیچھے چلے آئے پرانے سب پر ایک انو نالب آگیا جو ایک بڑا انو تھا۔ اور مجھے ”تم بڑے اُو ہو“ کہنے والے کب کے رخصت ہو چکے تھے۔



صحیح کی سیر کرتا تھا لیکن میری طرح دھیرے دھیرے سُتی سے واک نہ کرتا تھا مسلسل بھاگتا تھا اگرچہ مجھ سے کہیں سینٹھا۔ جب وہ جو گلگ کرتا لوٹتا تو پیسے سے شر اور باختا لوٹتا اور صرف ایک نیکر میں اور تب میں چکور دے کے جوں کے دو گلاں چڑھا کر برآمدے میں استراحت فرمائیا ہوتا اور وہ مجھے مخاطب کر کے کہتا ”ادہ یہ بہت مشکل کام ہے۔ اذیت ناک کام ہے صحیح سورے بھاگنا دوڑنا“ اور پھر اس پسندیدہ شدہ حالت میں نیکر سیست اپنے سونگک پول میں کو دجا تا اور ڈیکیاں لگانے لگتا۔

یہاں بالال کے بیٹ فرینڈ رچڈ سے بھی ملاقات ہو گئی جس کے والد صاحب فوت ہو گئے تو ان کے جنازے اور آخری رسم میں شرکت کی خاطر عینی کو ایک سیاہ سوت خریدنا پڑا۔ اور وہ چرچ میں بر جھکائے کھڑی رہی لیکن تازہ ترین صورت حال یتھی کہ رچڈ مسلمان ہو چکا تھا۔ اگر اس کے والد صاحب اپنی فوتیدگی کچھ عرصے کے لیے موتی کر دیتے تو عینی کو سیاہ سوت نہ خریدنا پڑتا۔ وہ ایک چینی قسم کا امریکی تھا جس کو شادی راس نہ آتی تھی۔ پہلی بیوی ایک سیاہ فام حسیدتھی جس کا مرغوب مشغل اسے زد کوب کرنا تھا۔ قابل فہم طور پر جہاں تک رچڈ کی وقت برداشت چل دہاں تک شادی چل۔ پھر ایک اور خاتون آئیں اور وہ بھی رخصت ہو گئیں۔ بعد حاضر میں وہ ایک انڈو ٹیشن خاتون سے بیاہ ہوا تھا اور اس سے شادی کرنے کی خاطر مسجد میں جا کر مشرف بہ اسلام ہو چکا تھا۔ یعنی بھی رچڈ کی بے حد محاجتی۔ اس کا کہنا تھا کہ اب آپ تقویں کر سکتے کہ رچڈ نیادی طور پر کتنا نیس اور نیک دل شخص ہے۔ اس کی شرافت اور سادگی کی قدر نہیں کی جاتی اس لیے اس کی شادیاں ناکام ہو جاتی ہیں۔ اس کی موجودہ بیوی مجھے اس لیے پسند ہے کہ اس نے رچڈ کو مسلمان کر لیا ہے۔ اُن کا ایک بیٹا بھی ہے۔ لیکن اس کی ساس نے اس کے گھر میں ڈیرے ڈالے ہوئے ہیں اور رچڈ پر بہت رعب جاتی ہے۔

سیاہ فام جان پالنی بھی بالال کے بہت قریبی دوستوں میں سے ہے۔ یہ میں اپنے لیکن اس کے پھوٹ کے نام علیک اور ملیک ہیں جو یقیناً علی اور ملک کے امریکی لجھے ہیں۔ ہال مکے بارے میں لکھتے ہوئے میں نے سیاہ فاموں کے اس ثافتی رویے کا ذکر کیا تھا کہ وہ عیسائی ہونے کے باوجود اپنے پھوٹ کے مسلمان نام اکثر رکھتے ہیں کیونکہ وہ اپنے آباد اجداد کے مسلمان ہونے سے آگاہ ہیں اور اپنی اُس شاخافت کو ناموں کے حوالے سے زندہ رکھتے ہیں۔ جان کی بیگم نہایت

ستارے بچھے ہوئے۔ سہانے رنگوں اور شکلوں کے غبارے معلق۔ ویڈیو گیمز کے لیے الگ کرہ۔ پھوٹ کے لیے مختلف نیسی ڈریس، ایک چھوٹا سا چلڈرن تھیز جس کی سکرین پر مسلسل کاروڑن فلمیں چل رہی تھیں۔

ایک آرٹسٹ خاتون پھوٹ کے رخساروں اور ماٹھوں پر کاروڑن کردار طوستے چڑیاں اور پھوٹ پینٹ کر رہی تھی۔

میں تزویف سے باقاعدہ حسد میں بٹتا ہو گیا۔ یعنی بھی ماشاء اللہ اپنے نیس نہبری ہندی رنگے شلوار قمیص سوت میں نہایت گلیرس ماما لگ رہی تھی۔ اور تزویف پولو کی سفیدی شرٹ، نیک اور براون شوز میں جیران پر بیٹاں کہ یہ میں کہاں آگیا ہوں اور اتنے سارے بچے اور غبارے کہاں سے آگے ہیں اور میری ای ہنسی کیوں جاتی ہیں اور جو کوئی آتا ہے اُس سے ہاتھ لا کر مجھے آگے کیوں کرو دیتی ہیں اور ہر شخص مجھے پاریاں کیوں کر رہا ہے۔

میں واقعی نوفل سے حسد محسوں کر رہا تھا کہ کاش ہم بھی بچے ہوتے۔ اور محمد رفیع گارہ ہوتا کہ

ہم بھی اگر بچے ہوتے  
اور نام ہمارا ہوتا ہو بلو  
اور کھانے کو ملتے لڑو  
تو دنیا کہتی پہنی بر تھڈے ٹوئیو۔

اور جو دنیا نوفل کو پہنی بر تھڈے ٹوئیو کہنے آئی تھی وہ امریکی دنیا تھی۔ یعنی یہاں رنگ نسل کی تمام دیانتی موجود تھی۔

ظاہر ہے پاکستانی خاندان اور ان کے بال بچے تو تھے ہی۔ ہاں ہندوستانی جوڑے بھی سلام نہستے کر رہے تھے۔ سیاہ فام کراوڈ بھی موجود تھا۔ چیختی بھی تھے، فلی پیو اور انڈو ٹیشن بھی۔ یعنی کے گورے ہمسائے بھی خصوصی طور پر آئے تھے اور تھنوں سے لدے ہوئے آئے تھے۔ ان میں وہ ادیگر عمر سکات بھی تھا جو برابر کے گھر میں رہتا تھا۔ میری طرح باقاعدگی سے

خونگر ہو جائے گی تو انہوں نے کہا کہ نہیں۔ بھی نہیں ہوگی۔ اور جب پوچھا گیا کہ کیوں نہیں ہوگی تو گاؤڑی پبلوان نے گھرے لیقین سے جواب دیا ”چیک کرواؤ گا تو ہوگی۔ ہم نے چیک ہی نہیں کروانی۔“

اس پر مہربان شخص ذرا رنجیدہ ہو جاتا ہے اور کہتا ہے ”ویسے واقعی آپ مکمل طور پر صحت مند ہیں کوئی بھی عارضہ نہیں۔ ول، جگہ پھر ہوں یا اگر دوں کای؟“ اور آپ اقرار کرتے ہیں کہ فی الحال توفیں۔

اس پر وہ صاحب دل گرفتہ اور مایوس ہو کر رخصت ہوتے ہوئے کہتے ہیں ”پھر بھی اپنا خیال رکھا کیجیے۔ اس عمر میں کچھ پتہ نہیں ہوتا۔“

امریکہ میں آ کر میں دل گرفتہ اور مایوس ہوا کہ حرام ہے یہاں کسی بھی بندے نے میری عمر پر صحت کے بارے میں تشویش کا انطباع کیا ہو۔ یا مجھے بزرگ جان کر میری کچھ عزت کی ہو۔ بلکہ میں تھوڑا سا معتبر اور معزز ہونے کی خاطر جان بوجھ کر کاپی عمر کا رونار دتا تو اُدھر سے جواب آتا ”اوہ واقعی تم خوبی اس پر لیقین نہ کرنا کتم۔ او کے ہو۔“

اس روشن اور بچھل اور بجوم میں نوفل میاں یکدم خرانے لینے لگے اور سو گئے۔ جن کے اعزاز میں یہ بہلا گلہا ہو رہا تھا وہ اپنی ماں کی گود میں خرانے لینے لگے۔

اور جب ڈزنی لینڈ کی انتظامیہ کی جانب سے سالگرہ کا ایک بلند اور قلعہ نما ایک بچہ ہاں میں آیا جب انہیں زبردستی خواب غفت سے جکایا گیا اور انہیں کیک کاٹنے کے لیے درخواست کی گئی جو انہوں نے منہ بستہ ہوئے قبول کر لی۔

اس بچہ ہاں کے ایک کوئی میں ان تھا کف کے ابزار تھے جو مہمان نوفل کے لیے لائے تھے اور وہ بلند ہوتے کے۔ تو کی بلندی کے آس پاس ہونے والے تھے۔ اتنے بلند کہ ان پر برف بھی اگر سکتی تھی۔

ڈزنی لینڈ کی ویژہ خواتین نے نہایت اہتمام سے مہماںوں کو کھانا پیش کیا۔ جو پاکستانی چینی اور امریکی ملا جلا پروگرام تھا۔

جب ہم گھر لوٹ رہے تھے تو ایک کار میں نہیں بجال کے ایک دوست کے ٹرک میں لوٹ رہے تھے کہاں میں اتنی گنجائش نہ تھی اور ٹرک کے پچھوڑاے میں نوفل کو اس کی سالگرہ پر ملے

برڈبار لیکن مسخری تھی۔ ایک عام گورے کی نسبت ایک سیاہ فام کی جس مزاج یوں بھی بہت تیز اور تیکھی ہوتی ہے۔ اُس نے نہایت گرموجوٹی سے ہاتھ ملایا نواسے کی سالگرہ کی مبارک دی اور پوچھنے لگی کہ۔

”آپ کیسے ہیں؟“ میں نے ایک خصوصی پاکستانی آزادگی سے کہا ”میں اس عمر میں کیسا ہو سکتا ہوں۔ میں جی رہا ہوں۔“

اس پر وہ خوش مزاج ہوئی اور بھی ”تم اتنے بوڑھے تو نہیں ہو۔“ ”میں ہوں۔“ میں نے اپنے آپ کو بزرگ ثابت کرنے کے لیے قدر سے نہایت سے کہا ”وکھائی نہیں دیتا اگرچہ ہوں۔“ ”نہیں۔ میں تجھ کہتی ہوں۔“

”میں واقعی ایک بوڑھا ہوٹا شخص ہوں۔“ میں نے اس انداز سے کہا کہ مجھے خود بھی اپنے آپ پر ترس آنے لگا۔

”اگر تم کہتے ہو تو صحیح ہے۔“ کچھ دیر کی رکی گفتگو کے بعد میں چلنے لگا تو اس نے ایک طنز آمیز میکینگی سے کہا ”چلتے ہوئے چھوٹے چھوٹے قدم رکھنا۔“ یعنی کہیں بڑھا پے کے باعث گرنے جاؤ۔

مجھے تو پاکستان کی عادت تھی کہ جو نہیں آپ ساٹھ سے تجاوز کرتے ہیں تو آپ کی عزت شروع ہو جاتی ہے۔ آپ کو ”بزرگو“ کہہ کر پکارا جاتا ہے اور نظر وہ سے ناپاجانالگتا ہے کہ اس کے لیے کتنے گز کو راٹھدار کار ہو گا۔ دن تھوڑے ہیں تو اگر بتیوں گلاب کی پیوں اور گھر وہیں کا بندوست شروع کر دیا جائے اور ہر شخص ہمدرد اور مہربان ہوا جاتا ہے اور ملتے ہی نہایت روشنی ٹھکل بنانے پوچھتا ہے ”تارڑ صاحب۔ آپ کی صحت کیسی ہے؟“

تارڑ صاحب کو چونکہ اللہ کے نصلی سے کوئی پر اسلم کوئی علاالت نہیں ہے تو وہ کہتے ہیں۔ کہ جناب میری صحت کو کیا ہوتا ہے۔ بلذہ پر یشر کی گولی باقا عدگی سے چاک ک لیتا ہوں اگر چہا سے کبھی چیک نہیں کروایا۔ کہ ٹیم بیگ کے ایک دوست گاؤڑی پبلوان روزانہ ایک کلو دنی پر ایک کلو چینی چھڑک کر ناشتے کا آناز کرتے تھے تو کسی نے کہا کہ پبلوان جی۔ آپ کو

دالے تھا ناف کے انبار بھرے پڑے تھے۔

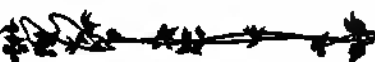
نوٹل میاں پھر سو گئے تھے اگرچہ ان کے نااجان ایک ایسا غبارہ تھا سے جس پر پھی بر تھڈے نقش تھا تھا ہوئے تھکے ہوئے پھر بھی مسکراتے ہوئے اپنی نااجانی پر شادماں ہو رہے تھے۔ اگرچہ دل میں بھی خواہش رکھتے تھے کہ۔

ہم بھی اگر پیچے ہوتے

اور نام ہمارا ہو بلو بلو بلو

اور کھانے کو ملتے لڑو

تو دنیا کہتی پہکی بر تھڈے ٹو ٹو۔



## ”میامی اور کوکو کو کورینا“

ہم ہر دیکھا یا نہ پرمیا میا جانے کے لیے پڑتے تو لے۔ اسے عین مقابی لجھ میں مانگی بولتی تھی۔ کبھی عین روانگی کے وقت شدید بارش آسمانوں سے آبشاروں کی صورت گرنے لگتی اور ہمارے پر بھیگ جاتے اور ہم پرواز کے قابل نہ رہتے۔

اور کبھی ہری کین کترینا کا خوف گھر سے نکلنے نہ دیتا جس کا سیلاں ان دونوں فلوریٹا کے برابر میں واقع نیو آرلین میں غریب سیاہ فاموں کی لیاڑ بور ہاتھا۔ اور تو قی امکان تھا کہ یہ کترینا آرلینڈ و کارخ بھی کر سکتا تھا۔

ان علاقوں میں ہری کین یا سمندری طوفان ایک معمول ہیں۔

ہم کہاں جانتے تھے کہ یہ ہری کین کون ہوتے ہیں کہاں سے آتے ہیں اور کیوں آتے ہیں اور یوں بھی اُدھر لا ہو رکی سلگنی گرمیوں میں لوڑ شیدنگ کے دوران وہی عچھے جھلتے کے پر واد تھی کہ وہاں امریکہ کی کسی ریاست میں گھروں کی چیختیں تیز ہواں کی زد میں اسکرپٹنگوں کی مانند کیوں اڑی چلی جا رہی ہیں اور پام کے درخت لکھنؤی باگوں کی مانند کھرکنگ دہرے کیوں ہوئے جا رہے ہیں اور پورے شہر پانی میں کھٹیاں کیوں ہوئے چلے جاتے ہیں۔ ہم نے تو سب جانا تباہ کر پر واد کی جب عینی نے طوفانوں کی اس آنکھ میں جا کر گھر بنا لیا۔ وہ یوں بھی ایک قرۃ العین تھی یعنی آنکھوں کی شنڈک تھی اور ہماری یہ شنڈک طوفان کی آنکھ میں جائی۔ کیا یا ایک سر انگیز تبدیلی نہیں کہ اس دنیا کی گولائی کے گھوٹے ہوئے نقشوں پر لاکھوں قصبے اور ہزاروں شہر اور بے انت آبادیاں آپ کے لیے تاریک ہوتی ہیں۔ وہ آپ کو کبھی دکھائی نہیں دیتی اور نہ ہی آپ ان کے نام یا وجود سے باقاعدہ

ہم ایسا نہ کر سکتے تھے یعنی فکر نہ کرنا ہمارے اختیار میں نہ تھا اور ہمارے دل طبق میں  
اٹکے ہوئے تھے کہ یعنی کے وہ دن قریب تھے جب نو فل صاحب کا ظہور ہونا تھا۔  
اور یہ پچھے یہ نو فل۔ اس نے بھی کچھ صبر نہ کیا کہ انہی میرا وقت نہیں ہے اور یوں بھی  
باہر سمندری طوفان ہر شے کو اڑائے چلا جا رہا ہے تو عافیت نہیں ہے پر اس نے اپنے.... وقت کا  
بھی انقلاب نہ کیا، بے جھین ہو گیا اس دنیا میں آنے کے لیے۔ چنانچہ اس ہولناک پر شور، پر باش  
اور گر جتے ہوئے ہری کین چارلی میں بال درد میں پوتلا عینی کو ہبتال کی جانب لے جا رہا ہے اور  
راستوں پر درخت گر رہے ہیں اور چھتوں سے جدا ہونے والی اینٹیں بکھر رہی ہیں اور بس ایک  
واحد کارہے جو آر لینڈ و ہجر میں اپنے گیران سے باہر دیاں شاہراہوں پر چلی جا رہی ہے۔  
یہاں تک کہ ہبتال پختے ہیں تو وہاں بھی تقریباً دیرانی ہے کہ ہری کین کے باعث  
معدودے چند لوگ ہی ڈیوٹی پر پہنچ پائے تھے۔

چنانچہ نو فل یہاں اس ہری کین چارلی کے دوران خوددار ہوئے۔  
شاپیروی لئے وہ ایک چھوٹا سا ہری کین ہے یعنی جدھر جاتا ہے تباہی پھیلاتا چلا جاتا  
ہے۔ میں نے نہایت سمجھی گی سے مشورہ دیا کہ اس پتچے کا نام چارلی رکھ دیا جائے۔ لیکن اعتراض  
ہوا کہ یہ نام سراسر غیر اسلامی ہے۔ علاوه ازیں چارلی پکارنے سے آپ کی نظر وہ کے سامنے  
چارلی چپلن موچیں پھر کاتا چھاتا اور آنکھیں گھماتا مخربیاں کرنے لگتا ہے چنانچہ اس کا نام  
حضرت ورقہ بن نو فل کے حوالے سے۔ اماں خدیجہ کے پھوپھی زاد کے حوالے سے نو فل رکھا  
گیا۔ ایک ایسی شخصیت جنہوں نے رسول اللہ کے خدشوں اور فکرمند یوں کو درکاریا اور انہیں اطلاع  
کی کاسے نہیں۔ وہ شخص جریل تھا اور تم پر تیغہ بھری اتری ہے اس لئے اپنے خدشہ ترک کر دو۔ اس  
شخص کا مرتبہ کتنا ظیم تھا جو وہ کچھ جان گیا جو ہمارے رسول بھی اس لئے تک نہ جانتے تھے۔  
تو یہ پچھے جو دراصل ایک چارلی تھا، نو فل ہو گیا۔ ایک طوفان کی آنکھوں میں جنم لینے والا۔

اُس ہستی کا ہم نام ہو گیا جس کی اطلاع سے ہم سب کی آنکھوں میں آج ستارے پختے ہیں۔  
اگرچہ میونہ نے ہر ماں کی طرح اپنی یعنی کے پہلے پتچے کی پیدائش کے موقع پر پختے کی  
پوری تیاری کر کھی تھی۔ ویزا نکت، سامان سب کچھ تیار تھا پر اوہ پتچے نے شیزوول میں خود ہی تبدیلی  
کر دی۔ میونہ جب پتچے جب نو فل یاں طوفانوں سے کھلیتے نہ تھے شدہ حالت میں گھر پختے کچھ تھے۔

آگاہ ہوتے ہیں اور پھر محبت، اولاد کی عقیدے یا تاریخ کی۔ یا صرف ایک چہرے کی سیدھی ایک  
تیز روشنی کے تیر کی مانند اپنے اس نالے نکل چلی جاتی ہے آنکھوں کو چند ہیاتی ہوئی اس قبیلے یا شہر  
نکل چلی جاتی ہے اور اسے یوں روشن کر دیتی ہے کہ ان کا نام اور اس کا وجہ وہ آپ کی آنکھوں میں  
ایک الاؤ کی طرح بھڑکنے لگتا ہے۔ اس قبیلے یا شہر کے جہاں اس محبت کا لیبرا ہے۔  
ٹیلی ویژن پر موسم کی روپورٹ کے سورج اور بادل ہیں اور دنیا کے ہر بڑے شہر کا  
درجہ حرارت لکھا ہوا سکرین پر چلا جا رہا ہے اور آپ صرف کسی ایک شہر کی خاطر وہاں کا موسم  
جانشی کی خاطر اپنی آنکھیں سکرین پر پھجائے رکھتے ہیں۔ آپ نہ صرف اپنی محبت کے لیے بلکہ اس  
شہر کے تمام آنکھوں کے لیے فکرمند ہوتے ہیں۔  
آر لینڈ و ہجر میں ایک ایسا شہر تھا۔

یعنی وہاں جا بیس تو معلوم ہوا کہ اس نام کا بھی کوئی شہر ہے۔  
تو اب کسی ایک شب ہی این این یا فوکس نیوز پر مسلسل آر لینڈ و کا نام آ رہا ہے اور  
نیوز کا سائز بتائے چلے جا رہے ہیں کہ ایک نہایت جاہ کن اور تیز ہواں والا سمندری طوفان  
ہری کین چارلی گلف آف میکسیکو سے جنم لے کر آر لینڈ و کی جانب بڑھ رہا ہے اور کسی بھی لمحے  
اسے ہٹ کر کے اسے بر باد کرنے کو ہو۔ ہم دونوں میاں یوں کی نیزدیں حرام ہو جاتی ہیں اور ہم  
ساری رات ٹیلی ویژن سکرین سے ہٹ کر پیٹھے رہتے ہیں اور وہاں عجیب دل کو مسل دینے والے  
نیلی پلیمر گولے سے اٹھتے نظر آ رہے ہیں جو آر لینڈ و کی جانب بڑھ رہے ہیں اور ہم دعا میں کر  
رہے ہیں کہ یا اللہ یہ یعنی کے گھر سے ادھر ادھر ہو کر نکل جائیں۔ ہم نے درجن بھر بین الاقوامی  
کالنگ کارڈز کا ذخیرہ بھی کر رکھا ہے اور ہر پندرہ دنیں منٹ کے بعد اسے فون کر رہے ہیں کہ یعنی  
اب تم لوگ کیسے ہو۔ جو صدر کھانا۔ اب کیا صورت حال ہے۔ اور فون کے اندر یعنی کی آواز کے پس  
منظر میں تیز ہوا کا شور ہے۔

”ابو۔ آپ فکر نہ کریں۔ ہم نے خواراک کا ذخیرہ کر لیا ہے اور یہ چیزوں کے نیچے پناہ  
لے پکھے ہیں کیونکہ پورے گھر میں یہ محفوظاتِ تمام ہے۔ ہم بھی ٹیلی ویژن دیکھ رہے ہیں جس  
پر اس طوفان کا سامنا کرنے کے لیے سلسلہ ہدایات دی جا رہی ہیں۔ ابھی کچھ دیر پہلے ہمارے گھر  
کی چھت کی تین چار نالکیں ہوا کے زور سے اکٹھ گئی ہیں۔ آپ بالکل فکر نہ کریں۔“

بھی فرمائش وہ روند کرتی تھیں اور نہی اسے خانگی صورت حال میں آزروہ دیکھ سکتی تھیں۔ ان کی اپنی اولاد بھی بہت لاٹ اور فرمائبردار تھی۔ ان کی زندگی میں صرف ایک دکھ تھا اور یہ ایک جان لیوا دکھ تھا۔ ان کا بیٹا قاسم جزو ہمی طور پر ایک پسمندہ پر تھا۔

اور یہ بھی عینی باتی پر فدا تھا۔ ایسا کہ اور کسی کی پات نہیں مانتا تھا۔ اکثر اپنی ماں کی بھی نہیں صرف عینی کی بات مانتا تھا۔

سبھی ظاہرہ آئنی کافون آجاتا کہ عینی آج قاسم بہت محک کر رہا ہے۔ سکول جانے سے انکاری ہو رہا ہے۔ چیزیں توڑ رہا ہے۔ تم آجائی۔ عینی اسے اپنے ساتھ بھا کر آس کریم کھلانے لے جاتی اور وہ خوش ہو جاتا اور سکول جانے پر رضامند ہو جاتا۔

عینی میں اشاء اللہ قادر کا عطیہ ایک صلاحیت ہے کہ وہ دوسروں کے دکھ بانٹ سکتی ہے اور انہیں سرست دے سکتی ہے۔

پاکستان میں جب بھی میمونہ عینی کے بارے میں بہت لکھر مند ہوتی اس کی جدائی میں چپ کی ہو جاتی تو میں ہمیشہ اسے ڈھارس دیتے ہوئے کہتا ”وہاں آئنی ظاہرہ جو ہیں۔ ان کی موجودگی میں ہم کیوں عینی کے لیے فکر کریں۔ وہ اسے ہم سے زیادہ چاہتی ہیں۔“

ظاہرہ ہے آرلینڈ میں میری آمد پر ایک نہایت شاندار ڈرکاہتیام کیا اور ان کے میاں مظفر صاحب نے اپنے لان میں جو جھیل کے کناروں پر تھا بارے کیوں کا زبردست بندوبست کیا۔

پھر ایک دیکھ ایسا آیا جب ہم نے میاں جانے کے لیے پر نو لے تو لے جب کھولتے ہم نے کھولے عینی نہیں۔ کہا بھی پارش شروع ہو جائے گی۔ یا بھی خرسلے گی کہ ہری کیم کا ترینا الما اپلا آرہا ہے یا ہری کیم چارلی وغیرہ کی پھرستے آمد ہے۔ لیکن کیا وہ کیتھے ہیں کہ آسمان صاف شفاف نیلوںیں جھیل ہو جاتا ہے۔ اور ہری کیم کا ترینا اپنا رخ موز کر کسی اور جانب چلا گیا ہے۔ چنانچہ ہم نے فوراً اپنے سٹھے ہوئے پر کھولے پھر نو لے اور میاں کے سفر کے لیے گھر سے نکل کھڑے ہوئے۔

ہم جاتوں میاں رہے تھے لیکن میاں شہر نہیں جا رہے تھے بلکہ کوئی تھی جا رہے تھے کہ ہمیں پر کھولتے اور تو لئے ذرا باخیر ہو گئی تھی اور اتنا وقت نہ پچا تھا کہ ہم میاں پہنچ کر شہر کیتھے پھر سمندر

نوفل کی دیکھ بھال کے سلسلے میں جب میمونہ عینی کو کوئی مشورہ دیتی تو وہ کہتی ”چھوڑیے امی۔ آپ کو کیا پڑتے کہ ایک بچہ کیسے پالتے ہیں۔“

اس پر میمونہ جل کر کہتی ”ہاں مجھے کیا پڑتے ہو سکتا ہے۔ تم لوگ تو خود بخوبی پل گئے تھے۔“ ”ہم تو اچھے نئے تھے امی اور ہمیں پالنے میں آپ کو کچھ دشواری نہ ہوئی۔ سلوق بھائی تو شروع سے ہی چپ چپ سے صوفی تھے۔ میر بھی ایک فرمائبردار لطفی سا چچہ تھا۔ اور میں؟ میر اتو کچھ جواب نہ تھا۔ سب سے پیاری اور لاذی بیٹی۔ لیکن ہم سب تو نہایت آرام سے ٹھوڑی لکھنک میں پیدا ہو گئے تھے۔ کیا آپ کا کوئی بھی بچہ ہری کیم کے دوران پیدا ہوا ہے اور وہ بھی نوفل ایسا۔ آپ کو کیا پڑتے کہ ایک نوفل کو کیسے پالتے ہیں۔“

میمونہ شدید طور پر خفا ہو کر واپسی کے لیے اپنا سامان پیک کرنے لگتی تو عینی منت سماجت پر اتر آتی ”اوہ ہو ای۔ آپ تو یونہی مانند کر گئی ہیں۔ میں تو مذاق کر رہی تھی۔ ویسے آپ کی بات ہے آپ کا کوئی بچہ بھی نوفل جیسا نہیں ہے۔“

اگر وہ یہ دعویٰ نہ کرتی تو ایک ماں نہ ہوتی....

آرلینڈ میں اگرچہ پاکستانی تھے لیکن ذرا کم تھے....

اور جتنے بھی تھے خوشحال اور متول تھے۔ کہا جاتا ہے کہ ذہنی لینڈ کے آس پاس جو علاقے ہیں وہ نیویارک سے بھی زیادہ مہنگے ہیں اور یہ ہندوستانیوں اور پاکستانی کی ملکیت ہیں۔ اس لئے کہاں دنوں یہ دیرانے تھے جب یہ لوگ ادھر آئے اور شہر سے باہر زندگی بر کرنے لگے اور تب ذہنی لینڈ جو دو میں آیا تو ان کا نصیب بھی جاگ اٹھا۔ ویسے ان میں سے پیشتر پاکستانیوں کے ذوق جمال اور لباس پر امریکہ میں طویل قیام کا کچھ اکارہ ہوا تھا۔ آپ دورست دیکھ سکتے تھے کہ وہ سٹور کسی پاکستانی کی ملکیت ہے کہ وہ مرید کے یامنڈی بھاڑال دین میں بھی ہو سکتا تھا۔

ان پاکستانیوں میں سب سے زیادہ محبت بھری اور فراخ دل آئنی ظاہرہ تھیں جن کے میاں سعودی عرب کی جرمن سیکن سیکن میں ایک عرصے سے ایک بلند انتظامی عہدے پر فائز تھے۔ خود سعودی عرب میں رہتے تھے اور بال بچوں کو بہتر تعلیم کی غرض سے فلوریڈا میں رکھا ہوا تھا۔

آئنی ظاہرہ ایک شاندار گھر میں رہا۔ رکھتی تھیں اور عینی پر با قاعدہ مرتب تھیں۔

ظاہرہ آئنی نے دراصل عینی کو ہم سے چھین لیا تھا اور ایک ایسی بیٹی بنا لیا تھا جس کی کوئی

اور یہ حقیقت ہے کہ امریکہ کے علاوہ کینیڈا میں بھی اتنے دسیع اور بے انت علاقوے پھیلے ہوئے ہیں کہ ان ممالک کو اگلے کئی سو برس تک انسانی رہائش کا کوئی مسئلہ درپیش نہ ہو گا۔ مجھ میں جو ایک آوارہ گرد ہے اس کا ایک نظریہ ہے۔ آئندہ صدیاں صرف ان ملکوں کی ہوں گی جن کے پاس بے شمار و بیان و سعین اور جنگل ہیں جہاں گھر بن سکتے ہیں۔ ان میں امریکہ اور کینیڈا کے علاوہ افریقہ کے کچھ ممالک روں اور سترل ایشیا بھی شامل ہیں۔ جبکہ پیشتر ایشیائی ممالک کثرت آبادی کے بوجھتے دب جائیں گے کہ ان کے پاس اس آبادی کی رہائش کے لیے ایک چھپڑے میں بھی نہ ہو گی۔ آج سے دو سو برس بعد کا پاکستان، ہندوستان یا بھل دلیش تصور میں لا یے۔ یہاں تو لوگ بھیرہ، عرب یا طیخ بھال میں گرد ہے ہوں گے کہ زمین پر ان کے لیے کوئی جگہ نہ ہو گی۔

تقریباً دو گھنٹے کی ڈرائیو کے بعد گھنے ذخیرے تو چھپڑے رہ گئے اور یوں لگا جیسے شاہراہ ایک سمندر میں غرق ہونے کو جا رہی ہے۔ نظر کے سامنے بے انت پانیوں کا پھیلا دوسری ہوتا گیا۔ ہماری کار ایک میل پر سے ایک مرے تک گزرتی رہی اور ہمارے نیچے گہرا سمندر بھی ایک مرے تک گزرتا رہا۔ جیسے ایک پنج سے ”کار گزاری“ کو فقرے میں استعمال کرنے کے لیے کہا گیا تو اس نے کہا ”ہم نے ایک میل پر سے اپنی کار گزاری“۔ تو یہ ایک ایسا ہی طویل پل تھا جس پر سے ہم نے اپنی کار گزاری۔ اور دیکھ کر گزاری۔

میل کے پار ہوئے تو کوکا شہر شروع ہو گیا۔

یہ شہر تو خیر کیا تھا۔ بس کوکا ہی تھا۔ کوریٹا بھی کہیں نہیں تھی۔ دیوان ریستوران۔ تیز دھوپ۔ ایک سیاہ فام بوزھا آرام کری پر اگھتا ہوا اور بیش قیمت کاروں کے بے شمار شور و دم کر رہا۔ اسرا بریکہ کے تمثول ترین افراد ذیرے ڈالے ہوئے تھے۔ سمندر کاروں پر رہائش رکھتے تھے اور صرف وہی ایسی بھگتی کا ریس افروز کر سکتے تھے۔

رونق اس لئے ذہنی کر پریش گھروں کے میں اپنے سوئنگ پلز میں تیرتے تھے۔ مگر کے ساتھ جو سمندر ہے اس میں ڈبکیاں لگاتے تھے اور گھر بیو شراب خانوں میں موج میلہ کرتے تھے تو انہوں نے باہر آ کر کیا کرنا تھا۔ باہر تو وہی رونق کرتے ہیں جن کے گھروں میں پکھنہ ہو۔

ہم سمندر کے قریب بوئے تو سمندر و کھائی نہ دیا۔ ساحل کے کناروں پر قطار اندر قطار مبنگ ہنلوں کی عمارتیں دکھائی دیں اور یہاں بھی دیرانی تھی کہ ان ہنلوں میں مقیم سایا جوں کو بھی

میں پورا بدن نہ کہی ایک انگلی ڈبو کر شام سے پہلے گھر لوٹ آتے۔ چنانچہ ہم نے کوئی بیچ کا رخ کر لیا۔ یعنی نے اگرچہ بہت اصرار کیا تھا کہ ابو آپ فکر نہ کریں، ہم میاں ہی چلتے ہیں کیا ہوا جو راست دیر سے آر لینڈ و لوثیں گے لیکن میں نے کوکو پسند کر لیا تھا۔ جب پہلی بار یہ نام میرے کافنوں میں اترا تو یوں محسوس ہوا جیسے ساز بجتے ہیں، مجت پھر سے ہونے والی ہے اور احمد رشدی گارہا ہے۔ کوکو کو رینہ۔ میرے خیالوں میں چھائی ہے اک صورتِ متوالی ہی۔ کوکو کو رینا۔ چنانچہ کوکو۔ بچ!

اب تک مجھہ ملائی کی دوڑ آر لینڈ و کی مسجد تک ہی مدد و تھی۔ مگر سے لکھے تو شاپنگ کے لیے سی شتر چلے گے۔ بہت مار دھاڑ کی تو ڈزنی لینڈ جا پہنچے اور بھی آر لینڈ کا دامن نچھوڑا۔ تو پہلی بار یہ دامن چھوڑا اور اس ڈزنی لینڈ کی جادوگنگری سے باہر آئے۔ باہر آئے تو گویا آس پاس جنگل اور دیگر کافنوں کے بھیتیں جیسے جنگل کے پرندے اڑان کرتے منڈلاتے تھے۔ پام کے خوشنا شجر دھوپ میں کیسے دل فریب ہوتے تھے اور اپنے چیزوں والوں پر کافنوں کو ظہر نے نہ دیتے تھے کہ ذرا ہی ہوا کے چلتے ہی کریں ان پتوں سے گر کر گھنے جنگل کی تاریکی میں گم ہو جاتیں۔ ان گھنے ذخیروں کے کناروں پر جہازی سائز کے میل ڈوز کھڑے تھے اور کافنوں کے زرافہ گرد نیں اٹھائے منتظر تھے۔ تازہ بستیوں کے لیے زمین برادر کی جا رہی تھی۔ گھنے جنگل، ہمارا ہو رہے تھا اور دلدوں کوئی سے بھر کر انہیں رہائشی مکانوں کے قابل بتایا جا رہا تھا۔

”بلال۔ اگر یونہی نی بستیاں آباد ہوتی رہیں تو کوئی دن جاتا ہے جب یہ آبائی جنگل محدود ہو جائیں گے۔ ان میں آباد جنگلی حیات کا نام و نشان مٹ جائے گا۔“

”نہیں انکل ایسا نہیں ہو گا۔ ایک سروے کے مطابق امریکہ میں اب بھی ساٹھ نیصد ایسا علاقہ ہے جہاں ان ان گھر بنا لیں تو بھی یہاں کے قدر تی ماحدل پر آنچھے نہ آئے گی۔ آپ نے ہوائی جہاز سے دیکھا ہو گا کہ فلاوریڈا کی ہر آبادی کے گروہ بھی تک پینٹکاروں میلیوں میں پھیلے ہوئے جنگل اور جھیلیں ہیں۔ دنیا بھر میں قدر تی ماحدل کو جوں کا توں رکھنے کے باوجود انسانی بستیوں کے لیے اتنی زمین نہیں ہے جتنا امریکہ میں ہے۔ آپ فکر نہ کریں اگلے دو تین سو برس تک تو یہ جنگل اور جھیلیں محفوظ رہیں گے۔ میں نے شاید پہلے بھی تذکرہ کیا تھا کہ اگر آپ کہیں دس ایکڑ جنگل ایک رہائشی علاقہ تخلیق کرنے کے لیے حاصل کرتے ہیں تو آپ کو کہیں اور بدالے میں دس ایکڑ جنگل خرید کر دنف کرنا پڑتا ہے۔ اور یہ وقف جنگل ڈیا مقدم۔ ہو جاتا ہے اسے کوئی بھی با تحفہ نہ لے سکتا۔“

کرنے لگتے کہ آدمیری مدد کرو۔

نوفل پہلی بار سمندر دیکھ رہا تھا اور سمندر بھی پہلی بار نوفل کو دیکھ رہا تھا۔

وہ دونوں طنہیں کرپاڑے تھے کہ یہ کیا ہے۔

نوفل کبھی اپنے پہیت پر ہاتھ مارتا اور وہ نے کوہوتا اور جب کوئی لہر اس کے پاؤں تک آتی تو وہ ذرا ذرا کر مسکرا نے لگا۔

اگرچا سے پانی سے بے حد لگا کہ تھا۔

ڈائیکٹ بیبل پر کہ پانی سے بھرے گلاں میں یکدم ہاتھ ڈال کر اسے چھاکا کر ”بیلے بیلے“

کرنا اس کا مرغوب مشغل تھا۔ نظر بچا کے گاٹ کو رس کی کسی جیل میں ہاتھ چلانا اسے بے پناہ

سرت سے ہمکار کرتا تھا۔ لیکن اس کی محبوب ترین تفریخ واش روم کے اندر پانی جاتی تھی۔ اگر

واش روم کا دروازہ اتفاقاً کھلا رہ گیا ہے تو نوفل میاں تیر کی طرح اس کے اندر جاتے ہیں اور اس

سے پیشتر کر یعنی اس کا پیچھا کرتی ہوئی آن پیچھے وہ کوڈ کی تہہ میں جمع شدہ پانی میں ہاتھ ڈال کر

”بیلے بیلے“ کرتے چھینتے ازار ہے ہیں۔ چنانچہ جس نے پانی صرف ایک جیل میں۔ ایک گلاں

یا کوڈ کی تہہ میں ہی دیکھا ہو جب اس کے سامنے ایک سمندر آجائے تو وہ کیا محصول کرے گا۔

بے شک کوئی تھی کی سفیدیت اور تازہ نہیں سمندری ہوا اور پام کے درختوں کی جگاد

نے مجھ پر بہت اثر کیا یعنی مجھ پر اس تصور نے۔ بلکہ اس کھونج نے کہ جب ایک برس کا بچہ پہلی بار

اپنے سامنے سمندر کا بے انت پھیلا دیکھتا ہے تو اس پر کیا گزر تی ہے۔ وہ محصول کیا کرتا ہے۔ اس

خیال نے زیادہ اثر کیا۔ کیونکہ یہاں ایک بالغ کی قوت متحیلہ ناکارہ ہو جاتی ہے۔ اگر میں نوفل کی عمر

کا ہوتا اور اس کی آنکھوں سے سمندر کو دیکھتا تو مجھے وہ یا انظر آتا۔ یہ خیال مجھ پر بہت اثر کرتا تھا۔

میں اُس سے الگ ہو کر اپنی ان عمر سیدہ ہوتی آنکھوں میں سمندر سونے کے لیے کچھ

دور چلتا گیا۔ کوئی تھی کی جھاگ بھری ہمیں کسی بر قریبی سے چل آتی تھیں اور میرے پاؤں تک

آکر ان کے پیچے جو رہت تھی اسے کھکاتی۔ چند لمحوں کے لیے مجھے بے بس کردیتی تھیں۔ ان میں

واپسی پر اتنا زور ہوتا کہ جیسے مجھے بھی بہالے جائیں گی۔ اور رب مجھے ایک دنہیں اکٹھے پانچ سیاہ

تابر تنظر آنے لگے جو ایک قبرستان کی جانب لوگوں کے کاموں پر سمندر کی لہروں کی مانند

اُبھرتے ذوبتے پڑتے جاتے تھے۔

اپنے کمرے سے نکل کر باہر جانے کی حاجت کم ہی ہوتی تھی۔ سمندر کی خواہش ہوئی تو کھڑکی کے پر دے ہٹا کر اس کا نظارہ کر لیا۔

آسمان نیلا ہٹ سے غصباٹ ہوتا تھا اور پام کے بلند درخت اس کی نیلا ہٹ میں اپنا سبزہ گھولتے تھے۔

ہم نے ایسے ہی کچھ سمندری ہوا کی روئیں آکر جھوستے ہوئے پام کے درختوں میں کارپارک کی۔ اور کڑی دھوپ میں پارک کی کچھوڑ کی مانند پام کے درخت کا بھی ساری نیں ہوتا۔

کارپارک کی اور بوسیدہ لکڑی کے ایک پل پر قدم رکھتے سمندر کے رو برو ہو گئے۔

ٹبل کی رینگ پر بر احجان ایک صاحب سیاہ عینک لگا۔ برمیڈا شارٹ میں ملوں۔ سمندر کو سکتے جاتے تھے۔ ان کے بازو ٹیٹوں کے ٹھل بٹوں سے بھرے ہوئے تھے۔ وہ جانے کس وھیان میں تھے کہ ہم پاس سے گزرے تو انہوں نے آنکھ اٹھا کر دیکھا کہ کون گزرتا ہے کہ ان کی آنکھیں سمندر پر تھیں۔

ہم نے سمندر کی قربت کے احترام میں اپنے جو تے اتار دیئے اور نیکے پاؤں گرم ریت پر چلتے ہوئے اس کی لہروں تک آگئے اور ان لہروں نے بھی ہمارا احترام کیا اور ہمارے پاؤں

چھوئے۔ یہ ساحل بھی پڑا ہجوم نہ تھا۔ چند لوگ آرام دہ کر سیوں پر ٹانکیں پھیلائے دھوپ سینک رہے تھے اور غالباً سوچکے تھے اور سمندر کی لہروں پر نوجوان لڑکے اور لڑکیاں سرفنگ بورڈز پر اپنے

آپ کو قائم رکھ کر بھی نظر سے او جھل ہو جاتے تھے اور کبھی پانیوں پر بھسلت نہ مدار ہو جاتے تھے۔

کوئی نجی واقعی کو کو کوہ بینا تھی۔ اک صورت متواہی تھی۔ اس کا سمندر نہ تو گدا تھا اور نہ ہی شور چانے والا تھا۔ یہ ایسا خاموش نیل بھرا تھا کہ آسمان کی نیلا ہٹ کو چھوٹا ہوا اس کے رنگ میں اتر

جاتا تھا اور یوں کچھ گمان نہ ہوتا تھا کہ سمندر کی حد کہاں ہے اور آسمان کہاں سے شروع ہوتا ہے۔

کبھی شاید ہوتا کہ یہ آسمان ہے جس میں سے جھاگ اٹھتی ہے اور اس کی لہروں پر سرف بورڈ ابھرتے اور او جھل ہوتے ہیں اور پاؤں تک جو رہت ہے وہ آسمان کی ہے۔ اور کبھی یہ لگتا کہ یہ تو سمندر ہے جو ہم پر سا فیگن ہے اور اس کے پانی ہم پر گر لئے لگیں گے۔ کچھ فرق نہ تھا سمندر اور آسمان میں۔

نوفل میاں کی نی شرٹ اتار کر انہیں صرف نیکوں میں رہنے دیا گیا اور کھلا چھوڑ دیا گیا۔ دو چار نئے قدم ریت میں دھرتے بمشکل نکلتے پھر چلنے کی کوشش کرتے اور پھر ”بیلے بیلے“

دیتا تھا۔ وہ ابھی چیلکتا تھا اور ابھی یکدم چپ ہو گیا۔ اس کے گال تھمانے لگے۔ لال بھجو کا ہونے لگے اور وہ کچھ بے نہدہ سا ہو گیا۔ تو ہم نے فوری طور پر اسے گوئی اٹھایا اور اپنی کارکٹ لے آئے۔ یعنی نے قدرے نہیں ہو کر فنا فٹ اس کے قام پڑھے۔ یعنی اس کی نیک راتاری اور پھر مزمل واڑ سے اس کے بدن پر خوب چھپ رکا ڈیکھا۔ اسے نہایا۔ دوسرا بول کے بعد وہ بے نہدہ سے قدرے نہدہ ہو گا اور ذرا نشاست سے اپنی واحد کپبلری ”بیلے بیلے“ کرنے لگا۔ ہم تینوں بھی ہوش میں آگئے اور فصلہ کیا کہ کوئی چیز کو خریدا کہہ دیا جائے۔ اس کی گرم مرست اور اس پر اترنی تینکھی سلکتی کرنوں سے درود ہجاجائے۔ واپسی پر ہم نے کیپ کیورل کا راستہ اختیار کیا۔

یہیں سے حضرت انسان نے ستاروں پر کندیں ڈالی تھیں۔

جانے علامہ اقبال کو ان نوجوانوں سے بھی محبت تھی یا نہیں کہ ستاروں پر کندیں تو انہوں نے ہی ڈالیں۔ ہم نے تو صرف پتگوں میں ڈوریں ڈالیں اور انہیں ستاروں کی جانب اڑایا۔ اور یوں خودی کو بلند کرتے رہے۔

کیپ کیورل کی بندراگاہ میں دنیا بھر کے سیاحتی کردشپ لنگر انداز تھے۔

ہم ”ناسا“ کی عمارتوں کو جھوٹے ہوئے لکھے، جن کے اندر شنید ہے کہ تمام موسم ہوتے ہیں۔ سارے موسم تحلیق کر لئے جاتے ہیں۔ شدید سردی، برفباری، قیامت کی گری یہاں تک کہ موسلا دھار بارشیں بھی تاکہ خلاء میں جانے والوں کو ان موسموں میں سے گزار کر ان کا عادی کیا جاسکے۔ جی ہاں۔ وہی کیپ کیورل جہاں سے پسیں ششیں ایک دیواڑ اکٹ پر سوار کا نکتہ کو تسبیح کرنے کے لیے زمین سے اٹھتی ہے۔

یعنی کا کہنا تھا کہ جب کسی کسی خلائی جہاز نے لائچ ہونا ہوتا ہے تو وہ ٹیلی ویژن پر یہ منظر دیکھتی ہے اور جو نبی راکٹ فائر ہونے لگتے ہیں اور وہ ششیں زمین سے جدا ہوتی ہے تو وہ فوراً اپنے گھر کے پھوٹے میں گالف کروں پر آ جاتی ہے اور کیپ کیورل کی جانب تکلیق ہے اور چند لمحوں کے بعد وہ پسیں ششیں آسمانوں میں بلند ہوتی اسے دکھائی دیتے گلتی ہے۔

ابھی کچھ عرصہ پیشتر ایک ایسی خلائی کشتی جب آسمانوں کے اندر دور کت تیر کر۔ خلاڑیوں میں رواں ہو کر۔ جب زمین کی جانب واپس آ رہی تھی، اتر رہی تھی تو جانے کیا ہوا۔ جل کر راکھ ہو گئی۔ خلاء نور و بھی راکھ ہوئے۔ اور ان میں سے خلاء کی سافر ایک

ظفر شیخ مسکرا تھا ہوا۔ اس جیسے دھنے اور محبت بھرے مزاج کا شخص آج تک میں نے نہیں دیکھا۔ اس کے اندر صبر اور حمل کے سوا اور کچھ نہ تھا۔ مسکراہٹ اور محبت کے سوا اور کچھ نہ تھا۔

ظفر شیخ اپنی جھلکی ہوتی آنکھوں والی ہمیشہ ایک سفید اور آہل میں باپر وہ بیوی کے ہمراہ جناب گانج میں سیر کرتا ہوا۔ جھک کر ملتا اور بدستور مسکرا تھا ہوا۔

اُس کا بڑا بیٹا عثمان میرے بڑے بیٹے سلووق کا ہم عمر تھا۔ اور اب تو یقین بھی نہیں آتا کہ اس دنیا میں ایسے لوگ بھی تھے۔ وہ جو کچھ بھی۔ اپنے بیٹے کے لیے خریدتا وہی سلووق کے لیے بھی خرید لیتا۔ اور میں اس کی اس عادت سے بے حد عاجز تھا۔ ایک روز میرے پورچ میں بچوں کی ایک خوبصورت نیک گور سائکل کھڑی تھی کہ ظفر صاحب کا ڈرائیور دے گیا ہے۔ کیوں؟

”میں نے عثمان کے لیے ایک سائکل خریدی تھی تو سلووق کے لیے بھی کیوں نہ خریدتا“

ظفر نے کہا تھا۔

یہیں کہیں۔ امریکہ کے انہی ساحلوں کے کنارے وہ بال بچوں سمیت ایک کار پر سفر کرتا تھا۔ اور پھر ایک مقام پر جہاں سمندر پر شور اور شاندار تھا وہاں ایک یادگار تصویر اتنا نے کے لیے رک جاتا ہے۔ اس کا پورا خاندان۔ بیوی اور تینوں بچے سمندر کے کناروں پر کھڑے مسکرا رہے ہیں اور پھر یکدم ظفر کی آنکھوں سے لگے کیرے کے ویوفا سمندر سے غائب ہو جاتے ہیں۔ ابھی وہ نظر آ رہے تھے اور ابھی ویوفا سمندر خالی ہے۔ ایک بلند پر اسی آئی کہ ان چاروں کو بہا لے گئی۔ ظفر بے اختیار ان کے پیچے۔ اپنے چکر گوشوں کو بچانے کی خاطر سمندر میں چلا جاتا ہے۔ اور پھر کبھی واپس نہیں آتا۔ پورا خاندان پھر تباہی نہیں پھر سے سمجھا ہوتا ہے۔ سمندر میں کچھ دری بیسا کرتا ہے اور پھر سمندر سے بھی برداشت نہیں ہوتا کہ میں نے کیوں انہیں اپنی مرگ آپی آنکوش میں لے لیا اور وہ انہیں پھر سے ساحل کے حوالے کر دیتا ہے کہ یہ تو اپنی دلیں ہے جاؤ اپنی مٹی میں جاؤ اور مٹی ہو جاؤ۔ تو مجھے اس سمندر سے ڈرگ رہا تھا۔

میں اس کی لہروں پر اکٹھے پائچ سیاہ تابوت ابھرتے ڈو بنتے دیکھتا تھا جو لا ہو کے ایک قبرستان کی جانب بیٹھے چلے جاتے تھے۔

نوغل پر دھوپ کا اثر ہو گیا۔

وہ ابھی جھک رہا تھا۔ پلنی کے قربیب جانے کی کوشش کرتا تھا اور میں خوفزدہ ہو کر اسے روک

## ”چیز کیک فیکٹری“

عینی کے گھر کے پھٹلے برآمدے میں بیٹھے ہوئے جب سامنے کی محلوں پر تاریکی اترتی تھی اور کوئی پرندہ نہ اترتا تھا۔ اور جنگل کی گھنادٹ میں بیڑا کرنے والے پکھے پھیر و ساری شامِ عمل کرنے تھک ہار کر چونچیں بند کر لیتے تھے اور ہر سوچپ کا راج ہو جاتا تھا تو میں اپنے اس سفر نے کیا اداشتیں سنبھالتا گھر کے اندر آ جاتا تھا۔

عینی اور بلال اکثر مجھے رات کے کھانے کے لیے آرلینڈ کے کسی دورافتارہ ریستوران میں لے جاتے۔ ایک بارہہ مجھے ”کربا“ لے گئے۔ اور میرے حباب سے وہ مجھے بھری دوپہر میں لے گئے کہ امریکیوں کے ڈنکا آنا زچ بجے شروع ہو جاتا ہے۔ مجھے عجیب سالاگا کہ باہر ابھی بیکی دھوپ ہے اور اندر ہم رات کا کھانا کھا رہے ہیں۔ اسی ”کربا“ میں میں نے زندگی کی ایک بہترین اور سبھری سیکھ کھائی۔ اب یہ مت پوچھنے بیٹھے جائیے گا کہ وہ سیکھ حلال تھی یا نہیں۔ کیونکہ ایک مقامی سولانا نے باقاعدہ فتویٰ دیا تھا کہ اسلام میں ہر وحیدگی میں سے سرخو ہونے کی اجازت دیتا ہے۔ اول تو اہل کتاب کا ذیبیح حلال ہے اور اگر کچھ تردد اور تشویش ہے اور آپ کی پلیٹ میں ایک عدد روست پچن ”مجھے کھاؤ کھا جاؤ“ پکار رہا ہے یا ایک سلکتی ہوئی سیکھ ڈھونڈیں جاتی ہے تو آپ اس گوشت پر جو کہ مشینوں کے ذریعے ہلاک شدہ جانوروں اور پرندوں کا ہے۔ اس پر تھری رکھ کر ”بسم اللہ“ پڑھ لیں تو وہ آپ کے لیے حلال ہو جائے گا۔

چونکہ میں نے ہمیشہ علماء کرام کی دینی فراست کے سامنے سرجھکایا ہے اس لئے یہاں بھی میں نے اپنا سر جھکایا چھری سیک پر رکھی اور ”بسم اللہ“ پڑھ کر اسے شرعی طور پر حلال کر لیا اور یقین ماننے اسے کھاتے ہوئے بے حد لطف اندوز ہوا۔

ایک اور شب بلال نے کہا ”انکل آج ہم آپ کو چیز کیک فیکٹری لے کر جائیں گے۔“

ہندوستانی لڑکی بھی جس کے لیے وہ مثل ایک چنانا بہت ہوئی اور وہ بھی جل سری۔ وہ ایک پنجابی کڑی تھی۔ ایک بہادر سوتی۔ آج اس کے آبائی قبیلے میں اس کی یاد میں اس کا ایک مجسم آدمیہ ایسا ہے جہاں اس کے پاؤں تلے پھولوں کے ڈھیر ہوتے ہیں۔ وہ پنجاب کی ایک ہیر وٹن ہے۔

اب ہمارے ہاں ایک تو مجرم سازی کی ممانعت ہے اور اگر اجازت ہوئی تو بھی، ہم کس ہیر وٹن کا مجرم نصب کرتے۔ اگر ایک سرستے پاؤں تک سیاہ چادر میں روپوش ڈھرا بہادر ہیر وٹن کا مجرم نصب کرتے تو کچھ عجیب سانگ لگتا اور اگر ہماری اس ہیر وٹن کو خیر ہو جاتی تو وہ ڈھٹے مار مار کر ہمارا بھر کس نکال دیتی اور اپنے پرانیویٹ قاضی کے سامنے پیش کر کے ہمیں دوڑے لگواتی۔

میں کہیں سے وہ لوگ خلاں میں مگئے جنہوں نے چاند پر پہلا قدم رکھا۔ اور وہاں... نہ انہوں نے اپنی قومیت پر فخر کیا اور نہ ہی اپنے عقیدے کا حوالہ دیا بلکہ اس پہلے قدم کو انسانیت کیلئے ایک بڑا قدم ترا دریا۔

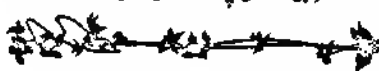
یہ 1969ء کا قصہ ہے۔ ”لکھ تری علاش میں“ اور ”اندھ میں جنی“ کے سفر کے زمانے میں ہالینڈ میں اپنے عزیز دوست حنفی کے گھر میں تھا۔

”اس شب ہم نے کھانا گھر پر ہی کھایا کیونکہ ٹیلی دیڑن پر ایک بہت ہی خصوصی پروگرام دکھایا جانا تھا۔ آج خلائی جزاں پاپا گیارہ چاند پر اتر رہا تھا۔ علی الصبح نسل آمسڑاگ ایک آٹ آف فوکس بھوت کی طرح چاند پر اترا“ انسان کا ایک قدم گمراہ انسانیت کیلئے ایک عظیم جست۔“ چاند پر انسان کے اویں الفاظ۔

ویسے میں تو ان اخلاق باختہ جھوٹے اور فرمی لوگوں پر یقین نہیں رکھتا۔

دیکھیں اگر ملک بھر کے جید علائے کرام دوہنیوں اور ہوائی جہازوں کی مدد سے بھی چاند علاش نہیں کر سکتے۔ یہ فیصلہ نہیں ہو پاتا کہ آج چاند نکلا ہے یا نہیں تو یہ گمراہ کفار کیسے یہ جان سکتے ہیں کہ جب ہم چاند تک پہنچیں گے تو وہ نکلا بھی ہو گا کیا نہیں۔

یہ زے احمد ہیں ہمارے علماء کرام سے مشورہ کئے بغیر چاند کی جانب چل نکلتے ہیں۔ تو میں ان اخلاق باختہ جھوٹے اور فرمی لوگوں پر کچھ یقین نہیں رکھتا۔



میں نے اُسے سرپریش کی کہ بینے بھجھے تو بہت بھوک لگی ہے اور تم مجھے کسی فیکٹری میں لے جانا چاہتے ہو۔ بے شک وہاں پیور کے کلک میزو فیکٹری پیچر ہوتے ہیں لیکن میں تو کیکوں سے زیادہ رغبت نہیں رکھتا۔ مجھے کوئی سیدھا سادا عام سماں کھانا کھلا دو پلیز!

تو وہ میری نادانی پر مشتمل ہوا ”انکل یہ“ چیز کیک فیکٹری“ تو ایک ایسی ریستوران جیسی ہے جس کی خوراک کے بہت چرچے ہیں۔ علاوہ ازیں اس کے پیز کیک ایسے ہیں کہ آپ آرلینڈو کو بھول جائیں گے انہیں بھی نہیں بھولیں گے۔“

ہم آرلینڈو سے نکلے تو خاصی دیر نکلتے گئے۔ خاصی طویل مسافت کے بعد ”وٹر پارک“ نامی ایک دھیمے سروں کے قبے میں داخل ہوئے جس کا عمارتی جمال قابل دیدھا۔ یہ ایک منظر سا پیس تھا۔ نفاست اور حسن کی دھنند میں سے ظاہر ہوتا ایک ٹرولٹ مند قبے جس کے آخری کنارے پر یہ ”چیز کیک فیکٹری“ تھی۔

ذہن میں تصور تو یہی تھا اس فیکٹری میں میشوں کی گزارگاہ ہٹ ہو گی اور دھر دھر چیز کیک میزو فیکٹری ہو رہے ہوں گے۔ لیکن وہاں تو پونانی ستونوں پر ایستادہ ایک معدنہ امارت تھی جس کے ہاہر درجنوں لوگ چھل کر قدمی کر رہے تھے، منتظر تھے کہ کب ہماری باری آئے اور ہم اندر جا کر اس فیکٹری میں تیار کردہ خوراکوں سے کام وہ، کی تو واضح کریں۔

یعنی نے اندر جا کر کاؤنٹر سے اپنی باری کا ٹوکن حاصل کیا اور ہم بھی منتظر خراچیں و حضرات کی صفائح میں شامل ہو گئے۔ کچھ دیر بعد میں ذرا ایک محفوظ فاصلے پر ہو کر سکریٹ پینے لگا۔ وہاں ایک سوٹا امریکی بوڑھا پیٹ پر ہاتھ جائے تکر پہنچنے سر پر ایک چھانج نما ہیئت جائے ٹھیل رہا تھا۔ وہ میرے قریب سے گزرتا تو بڑو بڑا تا۔“ ہا۔ میں نے کچھ زیادہ ہتی کھالیا ہے۔“

اور جب اُس نے کوئی دوسری بار میرے قریب سے گزرتے ہوئے بھی فقرہ کہا تو میں نے مردقت کے مارے پوچھے ہی لیا کہ۔ کھایا کیا تھا؟

”وہ پتہ نہیں۔ کچھ کھایا تھا۔ ہاں شاید اور نجی چکن کھایا تھا۔“

”وہ تو نہیں کھانا چاہئے تھا۔“ میں نے یونہی کہا۔

”کیوں؟“

”اس کے کھانے سے بھی کچھ ہوتا ہے جو آپ کو ہو رہا ہے۔“

”تم نے کبھی اور نجی چکن کھایا ہے؟“

”نہیں۔“

”تو تم کیسے جانتے ہو کہ اُس کے کھانے سے یہ کچھ ہوتا ہے۔“

”آپ کو دیکھ کر جان گیا ہوں کہ اور نجی چکن کھانے سے بھی کچھ ہوتا ہے۔“

”وقتی میں“ وہ ناک چڑھا کر آگئے بڑھ گیا۔

وہ جب بھی میرے قریب سے گزرتا کہ چکن اسے ہضم نہیں ہو رہا تھا ناک چڑھا کر ذرا غصتے کی ادا کاری کرتا ہوا کہتا ”وقتی میں۔“

بالآخر ہمارا ٹوکن نبڑ کارا گیا اور ہم چیز کیک فیکٹری کے اندر داخل ہو گئے۔

یہ ریستوران واقعی اتھاد سعیت تھا کہ اس پر ایک فیکٹری کا گمان ہوتا تھا اور اس فیکٹری میں جتنے بھی ”مزدور“ تھے وہ سب کھانے پینے میں مصروف تھے۔ اگرچہ پینے میں زیادہ مصروف تھے اور بلند روحوں میں تھے یعنی پرپریوں میں تھے۔ یوں بھی پرپریوں سے اترتے ہی ناکارہ ترین روحوں کو بھی بلند درجات پر فائز کر دیتی ہیں۔

ہم نے وہاں ایک میز پر جا بسرا کیا اور ہمارے حصے میں ایک ہسپانوی ویٹر آ گیا۔ اتنا پہ مسرت جیسے ہم اس کے ایک مدت سے چھڑے ہوئے کزن ہوں اور یونہی سر راہ ملاقات ہو گئی ہو۔ اس نے فوری طور پر جھک کر ہمارے سامنے میزو کارڈ رکھ کر اپنا تعارف کروالا ”میرانام ماریو“ ہے۔ میں آپ کی خدمت میں حاضر ہوں۔ آپ کو چیز کیک فیکٹری میں خوش آمدید کہتا ہوں۔ آپ نہیں جانتے کہ آپ کو یہاں دیکھ کر مجھے کتنی سرت ہو رہی ہے۔ آپ کیا کھانا پسند کریں گے؟“

”ماریو۔“ میں نے اس کی خوشدی سے متاثر ہوتے ہوئے کہا ”آپ ذاتی طور پر اس میزو میں درج کون سی ڈش میرے لئے تجویز کریں گے۔ میں آپ کی پسند کی ڈش کھانا چاہتا ہوں۔“ ماریو میکر اتارتا۔

میں نے پھر اپنا سوال دو ہر ایسا کہ کون سی ڈش۔

ماریو بستور میکر اتارتا۔

یعنی نے میرے کان کے قریب منہ لا کر کہ ”ابو اس ماریو نے استقبالیہ کلمات رث رکھے ہیں اور ان کے سوایا انگریزی میں خلاص ہے آپ میزو کارڈ پر اپنی پسند کی خوراک پر انگلی رکھ

## ”ایڈیٹ بوس“

دنیا میں آج تک سب سے زیادہ احتق کس نے بنائے ہیں؟

سب سے زیادہ ایڈیٹ کس نے جنم دیئے ہیں؟

جی ہاں ”ایڈیٹ بوس“ نے ہمیز عرف عام میں میل دیں ہی کہا جاتا ہے۔

ید را صل ایک احتق تیار کرنے والی مشین ہے جس کے سامنے ایک اچھا بھلاڑی ہو شی

اور دن انٹھض جب تاریخ بیٹھا سے لکھتا جاتا ہے تو ہولے ہولے وہ ایک احتق میں بدلتا جاتا ہے۔

آپ کہہ سکتے ہیں کہ یہ بیان سڑیٹ فرام دے ہار سزا دا تھا ہے۔ براد راست گھوڑے کے مند سے

ہے اور وہ گھوڑا میں ہوں۔ کیونکہ میں ایک طویل مدت سے اس احتق بنانے والی مشین سے مسلک

ہوں اور لوگوں کو احتق بنانا چلا آیا ہوں۔

ذرائع ابلاغ کی ایک ہائی پروفائل مینگ میں ان زمانوں کے وزیر اطلاعات نے مجھ

سے پوچھا کہ آپ کے نزدیک میڈیا کیا ہے۔

تو میں نے گویا دریا کو کوڑے میں بند کرنے کی کوشش کرتے ہوئے کہا ”میڈیا کا

مطلوب ہے لوگوں کو بے قوف بنانا۔“

اس پر مینگ میں شامل بلند درجات کے سرکاری افسروں نے تمسم فرمایا جب کہ

وزیر اطلاعات نے صرف مکرانے پر اتفاق کیا ”تاریخ صاحب ہم تو آپ سے ایک ملی اور دانشورانہ

تجزیہ کی توقع کر رہے تھے۔“

اس پر میں نے بھی تمسم فرمانے کی کوشش کرتے ہوئے کہا ”سر آپ کی فرمائش پر میں وہ

بھی پیش کر دیتا ہوں۔“ چنانچہ میں نے بلند بالاگ کچھ کھوکھی لفاظی میں محبت الاطلاقی ثابت

دیں تو وہ جان جائے گا کہ آپ کیا کھانا چاہتے ہیں۔“

عنی اور بلال نے کا جو چکن آڑ رکیا اور میں نے اور نجی چکن پسند کیا۔ وہی کچھ جو باہر  
ٹھیٹے موٹے امریکی نے کھالی تھا اور پھر اسے کچھ ہو گیا تھا۔

اور نجی چکن جب آیا تو سلا د اور چاولوں کے ہمراہ آیا اور وہ اتنا پڑا ذائقہ تھا کہ اس کے  
کھانے سے اگر کچھ ہو جانا تھا تو ہو جائے۔

یاد رہے کہ ہمارے ہمراہ نو فل بھی تھا اور اس کی موجودگی میں یہ ممکن ہی نہ تھا کہ دنیا کا کوئی

بھی کام اطمینان سے کیا جائے۔ رستوران میں بیٹھ کر ایک پرسکون ڈریز کیا جائے۔ چنانچہ پہلے تو  
بلال اسے گود میں اٹھا کر بہلاتا رہی تھا اسے بہر لے گیا اس دوران میں نے کچھ لئے شتاب سے

حلق سے اتارے اور پھر نو فل کو دھول کر کے باہر چل گئی تاکہ بلال موقع کافا نہ کر اٹھا کر کچھ کھائے۔  
یا ایک مہنگا ریستوران تھا اور اس میں صرف بینک لارج آتے تھے۔ اگر چہ ہم سے لوگ

تھے لیکن امریکہ میں آکر ذرا مہنگے ہو گئے تھے۔ ڈال رو ساٹھ روپے کی بجائے ایک روپے کا جان کر  
خرچ کرتے تھے۔ اگرچہ ایسا کرنے سے جان جاتی تھی۔

بلال کو فکا بیت تھی کہ چیز کیک فیکری میں اب جو لوگ آنے لگے ہیں وہ نہایت بے ہودہ  
اور بدذوق ہیں۔ پہلے زمانوں میں جو لوگ آتے تھے با قاعدہ ڈریس اپ ہو کر جس خور کر آتے تھے اور  
اب جو آتے ہیں وہ نیکوں اور چپلوں میں چلے آتے ہیں۔ بلال ذرا دکھر کھا کا فاکل نوجوان تھا۔

خوراک کی مقدار بے بس کر دیئے والی تھی۔ جب میں اپنے اور نجی چکن سے اتنا بریز  
ہو گیا کہ میرے اندر اور نجی یعنی الملوک کے باع بھار دینے لگے اور چکن پھر پھر انے لگے تو میں نے

ہماراں لی اور تب بلال نے کہا ”اٹکل اپ آپ یہاں کی پیشی چیز کیک کھائیں گے۔“

”ن۔“ میں نے ہر اساح ہو کر کہا ”ہم تو نہیں کھائیں گے بلکہ کھانہ تھیں گے کہ میرے  
اندر چاول کے ایک اور دانے کے لیے بھی بھجا کش باقی نہیں ہے۔“

پر جب وہ چیز کیک آیا تو آکر چھا گیا گنجائش نکلتی گئی۔ آج تک یورپ اور امریکہ میں میں  
نے جتنے بھی ڈسیرٹ یا ٹیشٹے کھائے تھے یہ چیز کیک ان سب میں ذاتکے کے حباب میں سب سے

بلند مقام پر فائز تھا۔ میں نے کھایا تو کھا تا چلا گیا کہ با برب پیش کوں اسیں چیز کیک دوبارہ نیست!

چلنے لگتے ہیں۔ نواز شریف کا نزول ہوتا ہے تو ”اسلام زندہ ہوتا ہے ہر کربلا کے بعد“ شروع ہو جاتا ہے۔ اور اگر کوئی جزل آتا ہے تو اکثر آتا ہے تو علامہ اقبال اور قائد اعظم کے اقوال کے علاوہ ”اے وطن کے بھیجے جوانو“ سنائی دینے لگتا ہے۔

میرے حیے سیانے کالم کام مرقع کی مناسبت سے اخباروں میں قلابازیاں لگانے لگتے ہیں۔ ابھی نواز شریف کو سیحا قرار دیتے ہیں اور اگلے سالس میں مطالبہ کرتے ہیں کہ آخراں خدار کو پھانسی کیوں نہیں دے دی جاتی۔

یہ بھی میرا آنکھوں دیکھا حال ہے کہ موڑوے کا انتخاب ہو رہا ہے نواز شریف کے سامنے ماہیک پٹیلویڑن کا ایک مجاہد اور مبلغ کپیسر... جو کبھی بھٹو پر فدا تھا۔ پھر ضایع الحق پر غثرا ہوا۔ مبلغ اسلام کا القبض پایا اور اب نواز شریف کے نواز نے پر اسے شیر شاہ سوری سے کہیں آگے جا کر ایک پیغمبر غائب کر رہا ہے اور اس کے حق میں نعرے لگانگا کراس کا گلبائیخہ جاتا ہے۔ اور پھر اس کی خوشنودی کے لیے پریم کورٹ آف پاکستان کی تینیاں اکھاڑ رہا ہے اور یہ سب کچھ پٹیلویڑن پر دکھایا جا رہا ہے اور کچھ عمر سے بعد بیک دیدہ بینار کھنے والا کپیسر اسی پٹیلویڑن سکرین پر جزل شرف کے حق میں نعرے لگوار رہا ہے اور اس کا گلبائیخہ ہوا ہے۔ شعر سنانا کرنڈھال ہو رہا ہے۔ اپنے آپ کو سلسلہ نیلام کرتا ہوا پھر سے بلند درجات پر فائز نظر آتا ہے۔ لوگ پرستور الحق بننے پلے جاتے ہیں۔

میری پٹیلویڑن کی زندگی میں سب سے بہجان خیز اور نتیجہ خیز وہ دن گزرے ہیں جب میں خصوصی ایکشن نشریات کی جو کئی دنوں پر صحیط ہوتی تھیں میزبانی کیا کرتا تھا۔ یوں میں متعدد ایکشن کروانے لگا ہوں۔ میں اور ایکشن نشریات پکھا ایسے لازم و لزوم ہوئے کہ ایک ہار میں کسی ذاتی کام سے اسلام آباد ایمپورٹ پر اڑا تو ایک اخبار نے خبر لگادی کہ تارڑ کی اسلام آباد آمد سے شکر ہوتا ہے کہ ایکشن ہونے والے ہیں۔ تو میں بالکل بتا کی ہوش حواس بیان کرتا ہوں کہ ایک ایکشن کے سبقتی نتائج آنے پر پٹیلویڑن شوڈیوں میں ایک پر بصیرت سیاسی تجزیہ نگار جو قدرے فاقہ زدہ سے لگ رہے تھے دغل ہوئے اور ”ہم جیت گئے ہم جیت گئے“ کے نعرے لگانے لگے کہ۔۔ نواز شریف جیت گئے تھے۔ اور میں قطعی طور پر مبالغہ نہیں کر رہا کہ اگلے ایکش میں وہ پھر شوڈیوں میں داخل ہو کر یہی نعرے ”ہم جیت گئے ہم جیت گئے“ کے لگتے ہیں اور اس بار بینظیر بھٹو جیت گئی۔

روایات افلاطون کی ”ریاست“ اور میکاولی کی ”پنس“ وغیرہ کے ملغوبے سے ایک مدل تجزیہ پیش کر دیا جس پر اہل مینگ جھوم جھوم گئے اور ابھی وہ مزید جھونٹنے کو تھے کہ میں نے آخر میں عرض کر دیا کہ جناب اس تجزیے کا نجور بھی میہی ہے کہ میڈیا کا مطلب ہے لوگوں کو بے دوف بنانا۔ اور یونہی بے دوف نہ بنا بلکہ اپنی پسند کے مطابق بے دوف بنانا۔

اگر مستقبل میں مجھے وزارت اطلاعات نے ایسی میلکوں میں دعوت دینے سے گریز کیا تو میں ان کو موروا را اتم نہیں ٹھہرا سکتا۔

نصرف پاکستان میں بلکہ بیشتر ترقی پذیر ممالک میں بھی میڈیا اسی نوعیت کی خدمات سرانجام دیتا ہے۔ لوگوں کو اپنی مرضی کے مطابق احمد بن محبون کی خوشی بن بھی جاتے ہیں۔ اُن دنوں بھٹو صاحب کو پھانسی کی سزا سنائی جا چکی تھی۔ اور اس کے ماضی کے نہایت ملکسار اغابر۔ لاہور کے گورنر ہاؤس میں جب بھٹو ایک صوفے پر پاؤں پارے بیٹھا تھا اور اٹھنے کا گھات تو فوراً کمر تک جھک کر اس کی جو تیاں اٹھا کر اس کے پاؤں کے آگے رکھنے والے جزل سے اس کی جان بخشی کی اپلیں کی جا رہی تھیں۔ ابھی دنوں ریڈ یو پاکستان میں ایک سکرپٹ لکھتے ہوئے میں نے احادیث اور قرآنی آیات کا ایک مجموعہ دیکھا۔ اپنی آنکھوں سے دیکھا کہ اس میں جا بجا ان آیات اور احادیث پر سرخ مار کر کے نشان تھے کہ ان کا احوال نہیں دیا جاسکتا اس لیے کہ ان میں غفوور گزر کی تلقین تھی۔ معاف کردینے کے بارے میں حکم تھا۔ یعنی قرآن اور حدیث کے چند حوالے بھی منوع تھے تاکہ لوگوں کا اپنی پسند کا بے دوف بنا جاسکے۔

1971ء کی غلکت آپ کو یاد ہو گی۔ فوج کو سایست انوں کو تو یاد نہیں آپ کو تو یاد ہو گی جب پاکستانی فوج ہتھیار ڈال کر سرخ زر ہو چکی تھی اور جنروں میں صرف ایک فقرہ تھا کہ آج ایک خصوصی معاہدے کے تحت ہندوستانی فوجیں ڈھاکہ میں داخل ہو گئیں اور پھر۔ میں ترائے گو بنجے لگے اور ایک مخور صدر۔ ایک جزل تقریر کر رہا تھا اور نہش چرچل کی ایک تقریر کی بھوئی نقش کر رہا تھا کہ۔ جنگ جاری رہے گی۔ صحراؤں میں جنگوں میں جنگ جاری رہے گی اور ہم جیسے لوگوں نے زندگی پر اور نہ آں انڈیا یا یورپ کچھ یقین کیا۔ ہم احمد بن دیے گئے۔

بے نظر تشریف لاتی ہیں تو فرمائیدیا پر ”ہم ما یں ہم بہنیں ہم بیٹیاں“ وغیرہ کے نئے

کی ہلاکت کو ایسے رہا تو ای اندراز میں پیش کیا کہ ہر دیکھنے والے نے بھی خواہش کی کہ کاش یہ جنگ  
بھی ختم نہ ہو... ہم لوگوں کو مرتے دیکھتے رہیں۔  
عراق پر امریکی حملے کے دوران میڈیا کار دومن عروج پر پہنچ گیا۔ بغداد شہر پر آگ  
برس رہی ہے اور اس کے قدیم کوچہ بازار روشن ہو رہے ہیں۔ وہ بے مثال شہر بھر کتا بھتھتا خاک  
ہو رہا ہے۔ امریکی طیاروں کے پائلٹ اپنا بارود بر ساتے ہوئے نفرے لگا رہے ہیں کہ یومب  
بیکڈاڑھ۔ فگ بیکڈاڑھ۔ اور یہ سب کچھ امریکی گھروں میں ٹیلیویژن سکرین پر براہ راست دکھایا جا رہا  
ہے اور دیکھنے والے آسودہ زندگی میں نیکرپی رہے ہیں۔ جپس پھاٹک رہے ہیں اور انہیں شاہد بھی  
نہیں ہوتا کہ اس بھڑک اور آگ میں ہزاروں شہری... پنج اور بوزہ ہے سکسم ہو رہے ہیں۔  
میڈیا۔ اس عہد کا دجال ہے۔ پرفریب اور جھوٹا ہے۔  
اور مجھے اکثر یہ خیال آتا ہے کہ شاہید میں بھی ایک مجرم ہوں۔ میڈیا کے ذریعے لوگوں کو  
حق بنانے کے جرم میں شریک ہوں۔

اکثر جب ہم کسی ریستوران میں شام گزار کر گھر لوٹتے تو یعنی اور بالآخر فوری طور پر  
آرام کرنے کی خاطر اپنے کمرے میں چلے جاتے کہ انہیں انگلی سویں بیدار ہو کر امریکی زندگی کی تیز  
رفتاری میں چلت کر اپنے بقاء کی جنگ میں شریک ہونا ہوتا تھا۔ میں چونکہ ایک ملاتا تھا۔ بیکار غرض  
تھا جس نے کوئی بھی جنگ نہ لڑنی تھی اس لئے میں ٹیلی ویژن کھول کر بیٹھ جاتا اس اختیاط کے  
ساتھ کہ آواز اتنی مددھم ہو کہ انہیں ڈسٹرپ نہ کرے۔ میں چیلز کی کتاب کے اوراق پلٹنے لگتا۔ ہر  
چیلز کا اپنا اپنارنگ تھا۔ کہیں آپ بے دوقوف بنتے تھے اور کہیں کہیں آپ سوچنے پر بھجوہ ہو جاتے  
تھے۔ فیصلہ آپ کا ہوتا تھا کہ آپ کیا کرنا چاہتے ہیں۔  
آن دنوں پڑوں کی قیتوں میں بھی اضافہ ہوتا تھا اور سبھی دو چار سینٹ کی کمی ہوتی تھی اور  
ہر جانب ہاہا کار پھی ہوئی تھی کہ ہائے ہائے پڑوں جو پانی سے بھی ستاہا ہوا کرتا تھا باب مہنگا ہوا جا رہا  
ہے۔ ہر چیلز پر دن رات پڑوں کی قیتوں میں اضافے کا سوگ منیا جا رہا تھا۔ تب میں نے جانا کہ  
ایک عام امریکی کو کچھ غرض نہیں ہے کہ عراق اور افغانستان میں کیا ہو رہا ہے اور پاکستان کہاں اور کیوں  
واقع ہے۔ اسے صرف اور صرف اپنی روزمرہ زندگی سے غرض ہے اور پڑوں کی قیتوں سے غرض ہے۔

ہیں۔ یہ کھلی تماشے میڈیا کے ہیں۔

ہمارے ایک وزیر اطلاعات جنہوں نے اپنے آپ کو ایک شہر کا فرزند قرار دے رکھا  
ہے نہایت غرر سے بیان دیتے ہیں۔ ٹیلیویژن پر فرماتے ہیں کہ میں تو مختلف حکومتوں میں پانچ بار  
مرکزی وزیر و چاہوں، میری داشت پر ٹک کرتے ہوں۔

چلے ہم تو پسمندہ اور خشم ترقی یا نہیں مالک ہیں ہماری مجبوری ہے کہ لوگوں کو حق بنا یا  
جائے لیکن یقین تکبیج یورپ اور امریکہ میں بھی صورت حال چندال مخالف ہیں۔ بلکہ میری ناقص  
راہے میں وہ عموم انسانوں کو حق بنانے کے چیزوں ہیں۔ ہم ان کا مقابلہ نہیں کر سکے۔  
اور میری ناقص رائے یہ بھی ہے کہ اہل امریکہ و یورپ ہماری نسبت کہیں آسانی سے  
حق بن جاتے ہیں۔

اگر ایک درجن فلسطینی بچے اور عورتیں اسرائیلی گن شپ ہیلی کا پڑوں کے راکٹوں سے  
لوٹرے ہوں میں بدل جاتے ہیں تو امریکی میڈیا پر خبر یہ ہو گی کہ آج اسرائیل نے ایک درجن دہشت  
پسندوں کو میں اس وقت ہلاک کر دیا جب وہ اسرائیل پر ایک خوش حملہ کرنے والے تھے اور ادھر  
اگر تل ابیب میں کسی درخت پر بیٹھا چڑیا کا ایک بچہ بھی ہلاک ہو جاتا ہے تو ہر چیلز پر۔ خاص طور پر  
فوس نیوز پر ماتم شروع ہو جاتا ہے کہ ذرا دیکھنے ان دہشت پسندوں نے ایک پر امن اور معصوم  
بچیا کے بچے کو کس بیداری سے مار ڈالا ہے۔ اور پھر چڑیا کے اس بچے کی پوری لائف ہسٹری وکھانی  
جاتی ہے کہ دیکھنے یہ اس کے سو گواریاں باپ جیں جن کے جگر گوشے کو ظالموں نے ہلاک کر دیا  
ہے۔ انہوں نے صح سے ناشتہ تو کیا ایک کپ کافی کہیں پیا اور اب ہم آپ کو براہ راست اس  
قبرستان میں لیے چلتے ہیں جہاں ہزاروں سو گواروں کی موجودگی میں اس چڑیا کے بچے کی تدفین  
کی جا رہی ہے۔ اس براہ راست نشریے کو دیکھ کر یورپ اور امریکہ میں آنہوں کی جگزیاں لگ  
جاتی ہیں۔ اسی میڈیا پر عراق پر حملے سے بہت پبلے جب امریکی وزیر خارجہ میڈیلین اور برائٹ  
سے سوال کیا جاتا ہے کہ عراق پر پابندیوں کے بیچے میں لاکھوں عراقی بچے مناسب دوامیں نہ ملنے  
پر مر گئے ہیں تو انہوں نے کہنے ہے جنک کر کس بے اعتنائی سے جواب دیا تھا کہ۔ ہاں ہم تک بھی  
بیخ رکھنی ہے لیکن ایسا تو ہوتا ہی رہتا ہے۔

گلف کی جنگ کے دوران میڈیا کا سب سے گھناؤ ناچہرہ نظر آیا۔ جس نے لاکھوں لوگوں

جگہ جمع ہو جانے میں مدد دیں تاکہ حضرت عیسیٰ اتریں اور یہ بھی عیسائی ہو جائیں۔ اگرچہ تاریخی طور پر عیسائیوں اور یہودیوں میں بہبہ اینٹ اور کنٹ کا بیرہ رہا ہے۔ آخر ایڈولف ہٹلر بھی تو ایک عیسائی تھا۔ میرا خیال ہے کہ سیانے یہودیوں نے بھی عیسائیوں کے اس یقین کو خوب ہوا دی ہے کہ آپ لوگ چلیز ہم سب کو اسرائیل میں اکٹھا کر دیں پھر دیکھا جائے گا کہ کون کیا ہو جاتا ہے اور اگر بہ فرضی حال حضرت عیسیٰ کا نزول ہو گیا تو ہم ان سے وہی سلوک کر لیں گے جو دو ہزار سال سال پہلے کیا تھا۔ پھر یہوی پر چڑھادیں گے۔

پیٹ بُون کی شکل بھی وہ نہ تھی جو پچاس برس پیش تھی۔ میرے جیسی ہو چکی تھی اور وہ ٹیلیویشن پر ایکل کر رہا تھا کہ صرف ساڑھے تمی سو ڈال میں ایک دلکی یہودی کو اسرائیل بھجا جاسکتا ہے۔ وہ اس سرز میں پر قدم رکھ سکتا ہے جس کا وعدہ خدا نے اس کے ساتھ کر رکھا ہے۔ کیا خدا نے اُن سے یہ وعدہ کیا تھا؟

ہر شخص یہی سمجھتا ہے کہ میرے خدا نے صرف میرے ساتھ وعدہ کیا تھا۔

حالانکہ خدا بھی کسی کا دل نہیں دکھاتا۔ ہر شخص سے وعدہ کر لیتا ہے۔

اور پھر وہ شخص اگر تو ان اور زور اور ہوتوز بر دتی یہ وعدہ پورا کروالیتا ہے جیسا کہ اسرائیل امریکیوں کی مدد سے کر رہے ہیں۔  
اور اگر ناقواں اور کمزور ہو تو خدا بھی اپنا وعدہ فراموش کر دیتا ہے جیسا کہ فلسطینیوں کے ساتھ ہوا۔

ایک شب امریکی فوج کے ایک ڈاکٹر کیپٹن کی کتاب ”خدا اور ملک کے درمیان“ کے بارے میں ایک تفصیلی پروگرام دکھایا جا رہا تھا۔ فلیپن نژاد کیپٹن کہہ رہا تھا ”میں ایک امریکی فوج کی حیثیت سے شام گیا اور وہاں ان لوگوں کے اخلاق اور نسلی بربری کے نظریے سے اتنا متاثر ہوا کہ مسلمان ہو گیا۔ ایک شای لڑکی سے شادی بھی کر لی۔ پھر اعلیٰ کمان نے مجھے امریکی فوج میں شامل مسلمان فوجیوں کے مذہبی سربراہ کے طور پر تعینات کر دیا کیونکہ میں اسلام سے خوب واقفیت رکھتا تھا۔ اس دوران میری پوشنگ گوانٹانامو بے میں ہو گئی۔ وہاں تیدیوں کی جو حالت تھی وہ میں بیان نہیں کر سکتا۔ وہاں بہت سے بے گناہ لوگ تھے۔ زنجیروں میں جکڑے ہوئے اور ان میں کچھ پہنچے

میں بیان تقریباً ہر چیل پر نہایت تسلی سے چلے والے ایک اشتہار کا تذکرہ کرنا چاہوں گا تاکہ آپ کو امریکی عوام کی مشترک سوچ سے کچھ آگاہی ہو۔ ایک نہایت گہری آواز مخاطب ہوتی ہے ”برہا کرم صرف تین سو پچاس ڈال کا چندہ عطا کر دیجیے۔“ کیا آپ جانتے ہیں کہ اتنی رقم میں ایک غریب اور دلکھی یہودی، یہودی، پولینڈ اور یوکرائن سے اُس سرزا میں پر اتر سکتا ہے جس کا وعدہ خدا نے اُس کے ساتھ کیا ہوا ہے۔ صرف تین سو ڈال میں آپ ایک نادار یہودی کی قسمت بدل سکتے ہیں۔ ہاں اگر آپ سات سو ڈال عنایت کر دیں تو ایک یہودی میاں بھی اسرائیل پہنچ سکتے ہیں اور اگر آپ چودہ سو ڈال رہا رے اوارے کو عطا کر دیں تو ایک پورا یہودی خاندان اسرائیل میں آباد ہو سکتا ہے، ”اس آواز کے پس منظر میں نہایت رقت آمیز مناظر دکھائے جا رہے ہیں۔ سیاہ ٹوبیوں اور داڑھیوں والے یہودی اور ان کے اہل خانہ اسرائیل کے کسی ایئر پورٹ پر اُتر کر جدے کر رہے ہیں۔ مسکرا رہے ہیں، آنسو پوچھ رہے ہیں اور پھر انہیں دیوار گریہ سے لپٹ کر گریہ کرتے دکھایا جا رہا ہے۔“

جو قوم اس نوعیت کے جذبائی اشتہاروں کے ذریعے رقم جمع کر کے روزانہ ہزاروں یہودیوں کو روس اور پولینڈ سے نکال کر اسرائیل میں آباد کر رہی ہے۔ وہ فلسطینیوں کا ساتھ کیے دے سکتی ہے۔ اپنے ہی آباد کے ہوئے اسرائیل کو کیسے بر باد کر سکتی ہے۔

مجھے یہ ایک اشتہار اس لئے بھی یاد رہ گیا ہے کہ اس میں مشہور شخصیات سکرین پر نمودار ہو کر ذاتی طور پر چندے کی ایکل کرتی تھیں اور ان میں پیٹ بُون بھی شامل تھا۔ نصف صدی پیشتر کے انگلستان کی بریلی روتوں میں اس شخص کے گیتوں ”اپریل نؤ“ اور ”ڈارلگ“ مجھے اپنے لوگوں پر بوسہ دینے سے منع نہ کر دے۔ نے میرے کے ذہن پر بہت اثر کیا تھا اور میں ان گیتوں کو دن رات سنتا تھا یہاں تک کہ آج بھی ان کے نکمل بول یاد رہیں۔ یہی پیٹ بُون بعد میں اندازہ ہی ہو گیا کہ خاندانی منصوبہ بندی کو بھی گناہ سمجھتے ہوئے بچوں کی ایک پلٹن پیدا کر لی۔

وہی پیٹ بُون آج یہودیوں کو اسرائیل میں آباد کرنے کے لیے چندہ مانگ رہا تھا۔ اس لئے بھی کہ کچھ عیسائی فرقے اس بات پر ایمان رکھتے ہیں کہ دنیا کے کل یہودی جب ایک جگہ پر اکٹھے ہو جائیں گے تو حضرت عیسیٰ کا دوبارہ نزول ہو گا اور وہ ان سب کو عیسائی بنا دیں گے۔ چنانچہ پیٹ بُون بھی اسی شوق میں یہ سب کچھ کر رہا تھا کہ جلد از جلد ان کم بخت یہودیوں کو ایک

اٹھار کرنے کے لیے شیخ پرمد گیا اور ان میں برتاؤ نی پارلیمنٹ کا سمجھ جو خصوصی طور پر اس مظاہرے میں شرکت کرنے کی خاطر برطانیہ سے آیا تھا۔ جارج گیلاوے بھی تھا۔  
وہ بے شک ایک عیسائی ہوا گیکن، ہم اسے آسانی سے مسلم کا ز کا ایک مجاہد قرار دے سکتے ہیں۔ اس کے گلے میں بھی ایک فلسطینی رومال تھا اور اس نے مایک تھام کر نہایت عربی لجھ میں حاضرین کو ”السلام علیکم“ کہا۔ اس کا ترجمہ کیا کہ تم سب پر مسلمانی ہو اور پھر اپنی تقریر کا آغاز کیا۔ یہ اسلام اور عیسائیت کی جگہ نہیں ہے۔ بلکہ آف سولائزشن نہیں ہے۔ صرف جارج ایش اور ٹونی بلیزٹر کی ذاتی جگہ ہے اور یہ دونوں جنگی مجرم ہیں جن پر جنگی جرائم کا مقدمہ چلانا چاہئے۔ جب بیش یہ کہتا ہے کہ ہماری تہذیب کو نظرہ ہے تو وہ دنیا کی کسی بھی تہذیب کی نمائندگی نہیں کرتا۔ وہ خود تہذیب یا فتنہ نہیں ہے۔ ہم ایک ایسی دنیا چاہئے ہیں جو بیش اور بلیزٹر کے بغیر ہو۔ جگہ کے بغیر ہو۔ کسی امریکی یا برتاؤ نی کا خون کسی عراقی یا افغانی خون سے افضل نہیں ہے۔ ہر انسان کا خون ایک جیسا ہوتا ہے اور اسے بہانا ایک جرم ہے۔ آپ سب پر اللہ کا فضل ہو۔ السلام علیکم اور شکریہ۔  
کیا آپ اس جارج گیلاوے کو ایک مومن نہیں کہ سکتے۔

اب ایک پُر مردہ بڑھی عورت۔ ایک سفید قام امریکی شیخ پر آتی ہے ”میرا بیٹا عراق میں تھا۔ میں جانتی ہوں کہ وہاں ہم امریکی کیا کر رہے ہیں۔ عورتوں اور بچوں کو قتل کر رہے ہیں۔ میرے بیٹے نے ایک کار پر فائز کرنے سے انکار کر دیا کہ اس میں صرف عورتیں اور بچے تھے۔ اس پر حکم عدالتی اور غداری کا مقدمہ قائم کر دیا گیا اور وہ فرار ہو کر کینیڈ اچلا گیا۔ اب اگر وہ اپنے وطن دا پس آتا ہے تو سید حافظ جلیل چلا جاتا ہے۔ اسے نہیں بلکہ بیش کو جیل میں ڈالنا چاہئے کہ سب سے بڑا مجرم تو وہ ہے۔ وہ جراس وقت سامنے اس وائٹ ہاؤس میں بیٹھا ہے اور اس مظاہرے کو ٹیلی ویژن پر دیکھ رہا ہے۔ ذرا باہر آئے اور عوام کی عدالت کا سامنا کرے۔ لیکن وہ بزدل ہے باہر نہیں آئے گا۔“  
ایک نوجوان امریکی لاکی جس کی گود میں ایک ہستکتا ہوا ایک پچھے ہے شیخ پر آتی ہے اور اپنے بچے کو دونوں ہاتھوں میں تھام کر بلند کرتی ہے ”یہ بھی جگہ کے خلاف احتجاج کرنے آیا ہے۔... یہ ہمارا سب سے کم عمر ساتھی ہے۔ پلیز اسے خوش آمدید کہیے“ اور وہ لاکھوں کا ہجوم نفرے لگاتا اس بچے کا استقبال کرتا ہے۔ احتجاج کی روایت کی پیروی کرتے ہوئے پیشہ مظاہرین اپنے بال پہلوں سیست اس مظاہرے میں شریک ہیں۔ ایک بڑی پیکنک کا سامان ہے۔

بھی تھے اور وہاں قرآن کی بے حرمتی پر کچھ قیدیوں نے بھوک ہڑتاں کر دی کچھ نے خود کشی کی کوشش کی کہ وہ اور کچھ نہ کر سکتے تھے۔ ان میں سے بہت سے قیدی اذیت اور جرگی وجہ سے اپنا ذہنی توازن کھو چکے تھے اور میں نے سفارش کی کہ یا تو انہیں آزاد کر دیا جائے اور یا پھر کسی کلینک میں ان کا علاج کر دیا جائے۔ فوجی حکام کو میری یہ سفارش پسند نہ آئی اور انہوں نے ایک اور ڈاکٹر کو ان قیدیوں پر تعینات کر دیا اور اس نے موقع کی نزاکت سمجھتے ہوئے روپرست دی کہ نہیں۔ یہ مکار لوگ ہیں۔ ابھی بھلے صحت مند ہیں۔ قید میں رکھنے سے ان کی صحت پر کچھ اثر نہیں پڑے گا۔  
میں جب وہاں سے واپس امریکہ آیا تو ایک پورٹ پر ایف بی آئی اور فوج کے اداروں کے متعدد افسران میرے ”استقبال“ کو موجود تھے۔ انہوں نے بار بار میرے سامان کی تلاشی لی۔ میرے کپڑے اتردا کر میرے بدن کو ٹوٹا گیا اور میں احتجاج کرتا رہا کہ ڈیم اٹ آئی ایم این آفیسر آف یوائیس آرمی۔ پرانا پر کچھ اڑانہ ہوا۔ مجھے تمیں روز تک قید میں رکھا گیا، مجھ پر غداری اور جاسوسی کا مقدمہ چلا یا گیا۔ اگرچہ مجھے باعزت طور پر بری کر دیا گیا اور مجھ سے مغدرت کی گئی لیکن انہوں نے میری روح کو واغدار کر دیا کہ میں اپنے ملک کا اور فوج کا انتہائی وفادار تھا جتنا کہ کوئی بھی شخص ہو سکتا ہے صرف میں مسلمان تھا۔ میں لئے میرے ساتھ یہ ہٹک آمیز روپی اختیار کیا گیا۔ میں نے سوچنا شروع کر دیا کہ ایک جانب میرا ملک ہے اور دوسری جانب میر اللہ ہے تو میں ان میں سے کس کا چناؤ کروں؟ تو میں نے ان دونوں کا چناؤ کر لیا ہے۔ نہ میں اپنے ملک کو چھوڑ سکتا ہوں اور نہیں اپنے اللہ کو۔ اس لئے میری کتاب کا نام ”خد اور ملک کے درمیان ہے۔“

میں نے عرض کیا تھا ان کے جہاں پیشتر امریکی چینل آپ کو بے دوقوف بناتے ہیں وہاں کچھ ایسے بھی ہیں جو آپ کو سوچنے پر بھور کر دیتے ہیں۔ امریکی حکومت کے ناظمہ نظر سے کمل انحراف کر کے تصور کیا وہ سارے بھی دکھاتے ہیں اور وہی ان کی غلطیت اور ترقی کا راز ہے۔ آپ بعض اوقات جہر ان رہ جاتے ہیں کہ کیا میں امریکہ میں ہوں۔ اور ایک امریکی میلی دیرین چیل دیکھ رہا ہوں جس پر مسلمانوں کا دفاع کیا جا رہا ہے اور فلسطینیوں کے حق میں فرے لگائے جا رہے ہیں۔  
اُن ذؤول وائٹ ہاؤس کے عین سامنے جگہ کے مقابلہ امریکیوں نے ایک مظاہرہ کیا جس میں ڈیڑھ لاکھ کے قریب لوگ شامل تھے اور اسے بھی براہ راست دکھایا گیا۔ شیخ پر جو میرزا تھا وہ ایک عرب تھا جس کے گلے میں فلسطینی رومال پہننا ہوا تھا۔ بہت سے لوگوں کو اپنے خیالات کا

ہے اس لئے کچھ کچھ قوتی ہے۔ درستہ دیت نام کی جنگ کے خلاف امریکہ میں جو عظیم الشان مظاہرے ہوئے تھے انہوں نے امریکی حکومت کو وہاں سے پہاڑ ہونے پر مجبور کیا تھا۔ البتہ یہ ایک بہانہ بھی ہو سکتا تھا کہ دیت کا نگر گوریلوں نے دراصل امریکہ کی کمر توڑی تھی اور وہ وہاں سے فرار ہو جانے کے لیے کوئی راستہ تلاش کر رہا تھا اور یہ راستہ ان مظاہروں نے میا کر دیا۔

امریکی میڈیا پر ڈیکوکریٹک پارٹی کے حامیوں کی تعداد بہت زیاد ہے اس لئے بھی کہ ڈیموکریٹس کو عام طور پر قدرے پڑھا لکھا رہا تھا اور پبلیکن کو کسی حد تک تدامت پسند اور علم و ادب سے دور سمجھا جاتا ہے۔ چنانچہ امریکہ میں دکھائے جانے والے جتنے بھی پسندیدہ ترین ناٹ شو ہیں ان کا ایک ہدف ہوتا ہے جس پر مسلسل طفر کے تیر بر سائے جاتے ہیں اور وہ ترین ناٹ شو ہیں جس کی تلقین اس کی انتہی جاتی ہیں۔ کھڑے کھڑے کافوں کے حوالے سے بندر اور بن ماں سے ملایا جاتا ہے۔ اسی بھداڑائی جاتی ہے کہ بُش پر تر آنے لگتا ہے کہ یہ کیسا دنیا کی سب سے بڑی سپر پاور کا صدر ہے اور یوں دنیا کا سب سے طاقتور شخص ہے کہ ہمارے گاؤں کا میراثی بھی اتنی بے عزتی برداشت نہ کرے اور خود کشی کر لے۔ اور یہ شخص ہر شب ٹیلی ویژن پر ذیل کیا جاتا ہے اور لطف یہ کہ وہ ان شوؤں کو نہایت رغبت سے دیکھتا ہے اور لطف اندوڑ ہوتا ہے۔ نہ جانے کیوں آج تک ایسے صاحب صدر کی بے عزتی کرنے والے اور ان کی دردی۔ معاف کیجیے کہ ان کے کپڑے اتار دینے والے میربانوں پر امریکہ سے غداری کرنے کا مقدمہ کیوں نہیں چلایا گیا۔ وہ ملکی سالمیت اور نظریہ امریکہ کے خلاف سازش کرنے کے جرم میں دھر کیوں نہیں لئے گئے یہاں تک کہ ایف بی آئی نے انہیں انگوہ تک نہیں کیا۔

میں ان شوؤں کے چیدہ چیدہ پختہ ہوئے فترے پیش کرتا ہوں جن کے میربان جان سٹیورٹ اور ڈیوڈ لیبرٹین تھے۔

”ہے۔ کیا تم نے ساہے کہ بُش ایک مرتبہ پھر چھیاں منانے کے لیے اپنے رائچ پر چلا گیا ہے؟“

”ہاں تو اس میں کیا قباضت ہے۔ وہ اپریل میں ذرا سکون کی خاطر اپنے رائچ پر گیا تھا اور اب تو اگست آگیا ہے۔ اس نے پورے تین مینے و اٹھ ہاؤں میں دن رات غور و خوض کرنے میں گزارے ہیں تو انسان اتنا غور کرنے کرتے تھک جاتا ہے تو اسے چھیاں گزارنے کا حق حاصل ہے۔“

ٹھیک پر ایک صاحب ریورنٹ جان تھامس تشریف لاتے ہیں جو یونا یکنڈ چرچ آف کرائس کے سربراہ ہیں۔ ایک دھنے مزاج کے سویٹ سے پادری جی ہیں ”بہنو اور بھائیو۔ دنیا کے لوگ ہم امریکیوں کو ایک خطرناک قوم سمجھتے ہیں جو اخلاقیات سے عاری ہے۔ لوگوں کے سامنے کے بعد دنیا بھر میں ہمارے لئے ہمدردی کے جو جذبات پیدا ہوئے تھے وہ ہماری حرکتوں کی وجہ سے ختم ہو چکے ہیں اور اب ہم مجرم ہو گئے ہیں۔ اگرچہ بُش یہ چاہتا ہے کہ کیلئے اس معاملے میں خاموش رہے لیکن یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ ظلم ہو رہا ہو اور کلیدیا خاموش رہے۔ بہنوں اور بھائیوں بُش نے کہتا ہے کہ یہ ایک گروہی ہے۔ صلیبی جنگ ہے۔ میں جو عیسیٰ کی صلیب کا رکھوala ہوں یہ کہتا ہوں کہ یہ ہرگز ہرگز ایک صلیبی جنگ نہیں ہے۔ یہ مفاد پرستی اور خود غرضی کی جنگ ہے ایک مجرمانہ جنگ ہے۔ اس لئے کہ ہمیں ایک ہمدرد خدا درکار ہے، ان مظاہرین میں بہت سے لوگ ایسے تھے جو عادی مظاہرین تھے۔ انہوں نے اپنی زندگیاں صرف احتجاج اور نانا انسانی اور ظلم کے خلاف آواز اٹھانے کے لیے وقف کر رکھی تھیں۔ اور ان میں سے اکثر مالی مسائل سے دوچار رہتے تھے کہ وہ ایک بڑی کاریابیے گھر کی بجائے ایک بڑے مقصد پر یقین رکھتے تھے۔

میرے خاندان کی قدرے دھان پانی دانشوار اور بین الاقوای سطح کی ناول نگار عظیمی اسلام خان اگرچہ ایک مختلف نقطہ نظر کی قائل ہے۔ عظیٰ جس کے ناول ”سنوری آف وے گولڈن روٹ“ اور ”ریپاسنگ“ نقادوں کے پسندیدہ تھے ہے۔ امریکہ کی پڑھی لکھی ہے بلکہ اس کا خاوند بھی امریکی ہے تو اس کا کہتا ہے کہ پھوپھا جان جنگ کے خلاف ایسے مظاہروں میں شامل پیشتر لوگ صرف اپنے آپ کو معاشرے سے ذرا بہتر اور زیادہ حساس ثابت کرنے کے لیے آتے ہیں۔ ان کے لیے یہ ایک دانشورانہ پکنک ہوتی ہے اور وہ اپنے خاندانوں سیست محلی فضایاں میں سافنی لیتے اور چند نرے لگانے کے لیے آجاتے ہیں۔ پھر وہ مطمئن ہو کر اپنی نارمل زندگی کی جانب لوٹ جاتے ہیں کہ انہوں نے اپنا فرض ادا کر دیا۔ اور ان مظاہروں کا مقتبصہ کچھ بھی نہیں تھا۔ ظلم جاری رہتا ہے اور کسی پر کچھ اڑنیں ہوتا۔ جنگ جنونی بھی اس حقیقت سے آگاہ ہوتے ہیں کہ یہ مظاہرے ایک اوپن اسی پکنک ہیں، لوگ آئیں گے اور اپنا غصہ نکال کر چلے جائیں گے اور وہ اپنی پالیسیاں نہیں بدلتے۔ عراق کی جنگ کے خلاف امریکہ اور برطانیہ میں لاکھوں کے جو بیویوں ان مظاہروں میں شریک ہوئے کیا اس سے کچھ بھی بدلتا۔ سکا۔ عظیمی میں نے عرض کیا تھا کہ ایک دھان پانی کی بُش کی

”نیوارک کے سورگ“

پڑی رہے تو وہ متذکر قرار دی جائسکتی ہے اور اس پر کوئی بھی حق ملکیت کا دعویٰ کر سکتا ہے۔ تم جانے ہو کہ واسٹ ہاؤس اکثر بے آباد پر ارتہتا ہے اور بُش اپنے رانچ پر جھیل مناتا رہتا ہے تو یہ عین ممکن ہے کہ وہ کسی روز وہاں آئے تو واسٹ ہاؤس پر قبضہ ہو چکا ہو۔“

”تمہیں پتہ ہے کہ بُش کا کچیر کلام کیا ہے؟“

”ہاں وہ ہر سوال کے جواب میں کہتا ہے۔ میں نہیں جانتا۔“

”اور کیا تم جانتے ہو کہ بُش بار بار یہ بیان کیوں دے رہا ہے کہ ہم ان سے دہشت گردوں سے اس لئے عراق میں لور ہے ہیں کہ اگر ہم ایسا نہ کریں تو ہمیں ان کے ساتھ بیہاں امریکہ میں لڑنا پڑے گا۔“

”دیکھو۔ مذاق اپنی جگہ لیکن وہ شریف آدمی کہتا بالکل درست ہے۔ اگر وہ سارے دہشت پند عراقی پاپسورٹ ہوا کر امریکی سفارت خانے سے ویزا حاصل کر کے اپنے جاہ کن تھیاروں کو کانڈھوں پر اٹھائے امریکہ آ جائیں اور ہم سے لڑنے لگیں تو کتنی پرا بلم ہو گی۔ بُش کی غلکنڈی کی داد دو کر امریکی فوجی عراقی دیز احصال کے بغیر آسانی سے عراق جا کر ان دہشت پندوں سے دیہی نہت لیتے ہیں۔“

”اچھا ایک بات بتاؤ۔ اگرچہ یہ ایک سُنی سنائی بات ہے لیکن تم بتاؤ کہ کیا یہ حق ہے کہ اگر بُش کو کوئی بات سمجھانی ہے تو پہلی مرتبہ اسے سمجھنی میں آتی اور جب دوسرا بار سمجھایا جائے تو وہ سمجھتا ہے؟“

”یہ کیا کہہ رہے ہو۔ کہ وہ دوسرا بار سمجھ جاتا ہے۔“

”یہ تو صرف اخلاقیات کا تقاضا تھا کہ میں ایسا کہہ رہا تھا وہ تو تیسری اور چوتھی بار بھی نہیں سمجھ پاتا۔“

”اچھا تو بُش اپنے رانچ میں اور کیا کرتا رہتا ہے؟“

”بس مزے کرتا ہے۔ آرام کرتا ہے۔ پھر رات کو کوئی کتاب پڑھتا ہے اور سو جاتا ہے۔“

”مظہرو۔ تم مجھے احتیٰ سمجھتے ہو۔ میں نے اب تک بہت برداشت کیا ہے۔ بُش کوئی کتاب پڑھتا ہے یہ مجھ سے برداشت نہیں ہو سکتا۔“

ان ناٹھ شوز میں ایک فقرہ ایسا آیا کہ مجھے خدش ہوا کہ یہ ابن انشاء کا لکھا ہوا ہے۔

”نیوارک کے سورگ“

”مظہرو۔ یہ تم نے کیا کہا ہے کہ وہ واسٹ ہاؤس میں غور و خوض کرتا رہا ہے۔ یہ کہا ہے؟“

”ہاں۔ بھی کہا ہے۔“

”تھاہرے خیال میں بُش غور و خوض کر سکتا ہے؟“

”وہ تو نہیں نے محاورت کیا تھا۔ غور کرنے کے لیے تو وہ مانگ جا سپئے تاں۔“

”ہاں اگر ایک بن ماں غور کر سکتا ہے تو بُش کیوں نہیں۔“

”اور ہاں تم نے اس کا تازہ ترین بیان سنائے۔ اس نے کہا ہے کہ معیشت دن دونی اور رات چو گئی ترقی کر رہی ہے۔“

”وہ یہ کیسے کہ سکتا ہے؟“

”وہ درست کہتا ہے۔ کیونکہ جمن اور کوریا کی معیشت واقعی دن دونی رات چو گئی ترقی کر رہی ہے۔“

”چلو یہ تاذ کران چھپیوں میں بُش اپنے رانچ پر کیا کرتا رہتا ہے۔“

”بھی وہ صح سویرے نا شتر کرتا ہے۔ پھر گھر سواری کرتا ہے۔ پھر اپنے کتوں سے سکھیتا ہے یا شاید کئے اس سے سکھیتے ہیں۔ شام کو ٹیلی ویژن پر یہ شود سمجھتا ہے اور بہت ہستا ہے کیونکہ ہم جو کچھ لکھتے ہیں اس کے پلے نہیں پڑتا۔ اس کے بعد وہ مطالعہ کرتا ہے اور پھر سو جاتا ہے۔“

”مظہرو۔ یہ تم نے مطالعے کا لفظ کیوں استعمال کیا۔ بُش مطالعہ بھی کرتا ہے؟“

”صحافیوں کو اس کا شاف تو یہی بڑھنگ دیتا ہے۔ اس کے علاوہ بتایا جاتا ہے کہ وہ دہشت گردی کے خلاف جنگ کے بارے میں سوچتا رہتا ہے۔“

”مظہرو۔ کیا وہ سوچ بھی سکتا ہے؟“

”اس کا شاف ہمیں بھی بتاتا ہے اور شاف کو وہ خود بتاتا ہے کہ میں سوچتا ہوں۔“

”چلو یہ سوچ بچار چھوڑو۔ کہ بُش کیسے سوچ سکتا ہے۔ کیا تم جانتے ہو کہ واسٹ ہاؤس پر ایک خاندان نے ملکیت کا دعویٰ کر دیا ہے؟“

”یہ کیسے ہو سکتا ہے۔ اس میں تو بُش رہتا ہے۔“

”یہی تو مسلک ہے کہ وہ اس میں نہیں رہتا اپنے رانچ پر جھیل مناتا رہتا ہے۔ امریکی آئندہ کا ایک شق کے مطابق اگر کوئی حاصلدار یا ماں گاہ ایک طویل مدت تک بے آباد اور خالی

میں ایک آدھ مولوی یا واعظ ایسا بھی آ جاتا تھا جس کا بیانیہ بے حد اثر انگیز ہوتا تھا۔ اس میں نہ تعجب ہوتا تھا اور نہ ہی بنیاد پرستی صرف محبت ہوتی تھی۔ اگلے زمانوں میں ایک ایسا ہی واعظ ”ایلر گنٹری“ نام کا ہوا کرتا تھا۔ وہ ایک نئی پرکھڑا ہو کر وعظ شروع کرتا تھا اور ہزاروں کے ہجوم کو اپنی آتش بیانی سے زیر کر لیتا تھا۔ وہ سب وجد میں آ کر حضرت عصیٰ کی توصیف کرنے لگتے تھے .. ہاتھ اٹھا کر فریاد کرتے تھے اور ایلر گنٹری بھی ان کے ہمراہ روتا تھا اور فریاد کرتا تھا اگرچہ وہ ایک عادی زبانی اور شرابی تھا اور وعظ کرتے ہوئے بھی مخمور حالت میں ہوا کرتا تھا۔ اس کا کچھ موازنہ منیر نیازی کے ساتھ بھی ہو سکتا تھا کہ منیر جب مخمور ہوتے تھے اور وہ اکثر ہوا کرتے تھے تو ہمارے رسولؐ کو یاد کرتے خود بھی روتے تھے اور دوسروں کو بھی رلاتے تھے۔

اس بے راہبر و واعظ کی حیات پر ہالی و وڈی میں ایک فلم بیانیٰ تھی اور واعظ کا کردار برٹ لکاشر نے ادا کیا تھا۔

مجھے ایک اور حیرت ہوئی۔ میں گراہم بھی تک پسندیدہ اور چاہے جانے والا واعظ تھا۔ میں نے اگلے زمانوں میں اس کی تقاریری تھیں اس کے میں ویژن شور دیکھے تھے اور وہ ایک جادو بیان علم رکھنے والا شخص تھا جو امریکی معاشرے کی ہوں زر پر سلسل ضریبیں لگاتا تھا اور لوگوں جذباتی کر کے مذہب کی جانب لاتا تھا۔

وہ بہت بوڑھا ہو چکا تھا لیکن اس کی شعلہ بیانی اب بھی سرد نہ ہوئی تھی۔ اگر آپ یہ سوچ رہے ہیں کہ امریکی میڈیا پر صرف اسی نویسیت کے ”شریفانہ“ سیاست اور مذہبی پروگرام چلتے رہتے ہیں تو آخر وہ عربیانی اور فاشی اور بے حیائی کیا ہوئے۔ کدھر گئے جن کا ذہن و راپیٹ پھیٹ کر ہم اخلاقی طور پر اپنے آپ کو برتر نابت کرتے رہتے ہیں۔ جگہ بات ہے میں نے تو امریکہ کے مختصر قیام کے دوران حرام ہے کوئی قابل ذکر عربیانی اور فاشی دیکھی ہو حالانکہ میں مراجا جاہا کہ کہیں تو یہ نظر آئے۔ تھوڑی سی فاشی ہی کہی۔ ذرا سی عربیانی ہی کہی۔ پر یہ آرزو پوری نہ ہوئی۔ چند ایک داجی سے الوداعی یا ملاقاً تابی پر سے اور وہ بھی بہت پھیکے۔

چند ایک بے ضرری بغل گیر یاں جن کا تینجہ پکھنے لکھنا تھا۔ اور جب میں مایوسی کی آخری حدود پر تھا اور عربیانی وغیرہ پر میرا ایمان اٹھنے کو تھا تو ایک شب دل کی مراد پوری ہو گئی۔ میں اپنے پسندیدہ سیاسی شور دیکھنے کے بعد ریوٹ کے ٹھنڈی نبھی دبا

کیونکہ انہوں نے اردو کی آخری کتاب میں اور نگر کے بارے میں وہ کلاسیک فقرہ لکھا تھا کہ بچوں اور نگر کے ایک ایسا خدا تھا کہ ساری عمر اس نے نہ کوئی نماز چھوڑی اور نہ کوئی بھائی۔ اور وہ فقرہ کچھ یوں تھا۔

”اور ہاں بُش سے عراق پر حملے کے حوالے سے پوچھا گیا کہ کیا امریکہ نے دیت نام کی جنگ سے کچھ نہیں سیکھا۔“

”تو بُش نے کیا جواب دیا۔“

”اس نے کہا۔ ہاں ہم امریکیوں نے دیت نام کی جنگ سے یہ سیکھا ہے کہ دیت نام پر ہر گز حملہ نہیں کرنا چاہئے۔“

امریکی میڈیا ویژن پر صرف ایسے سیاسی شوز ہی نہیں چلتے بلکہ نہایت مذہبی اور بنیاد پرست پروگرام بھی دکھائے جاتے ہیں اور انہیں بھی بے پناہ پسند کیا جاتا ہے۔ ان شوز کے میزان ظاہر ہے وہاں کے مذہبی دانشور اور علماء کرام ہوتے ہیں۔ اگرچہ وہ باریش نہیں ہوتے لیکن ان کی ذہنیت اور نگر نظری ایسی ہوتی ہے کہ ہمارے ہاں کے نہایت مذہبی اور اجڑہ مولوی بھی ان کے مقابلے میں روشن خیال نظر آنے لگتے ہیں۔

ان میں طرح طرح کے ”مولوی“ ہوتے ہیں۔

ہزاروں لوگ ان نجات و ہندگان کی جذباتی تقریریں سن کر جھوم رہے ہیں۔ رقص کر رہے ہیں وجد میں آئے ہوئے ہیں اور آدم وزاری کر رہے ہیں اور افالک کی سیر کر رہے ہیں۔ ان میں سے کچھ تو سید ہے سادے مولوی ہوتے ہیں جو حاضرین کے جذبات کو ثواب کی دیا اسلامی رکھا کر بھڑکاتے ہیں۔ اور ان کے سوا کچھ اور ایسے ہوتے ہیں ہونیادی طور پر مجھے ہوئے لوگوں کے جذبات سے کھیلنے والے اداکار ہوتے ہیں۔ وہ انہیں رلاتے ہیں۔ زبان کے زور سے آخرت اور ثواب کے قصے بیان کر کے انہیں مذہبی حال کر دیجے ہیں۔ مجلسیں برپا کرتے ہیں۔ مذہبی جذبات کو بھڑکانے کے ایک پرث ہوتے ہیں اور کمال کے اداکار ہوتے ہیں اور ہم مواظنہ کرنا چاہیں تو ہمارے ہاں بھی باقاعدگی سے ایسا: دو تارہ تھا ہے اور ہم بھی آبدیدہ ہوتے رہتے ہیں۔

ان میں ایک اور قسم قدرے مختصرے مولویوں کی ہوتی ہے جو شیخ پر خوب دھماچوکری چلاتے ہیں۔ بھی گاتے ہیں اور کبھی رقص کرنے لگتے ہیں اور کبھی طفیلے سنانے لگتے ہیں۔ البتہ ان

میں وہ ہاؤ ٹھوڑا غیرہ کر رہی تھیں۔  
اس پر میزبان نے... جس کو سکرین پر دکھایا تھیں جا رہا تھا سال کیا ”ان مقابلوں اور  
چاروں شانے چت ہو جانے والے مظاہروں میں آپ کے چہرے پر جوتاڑات اُبھرتے ہیں کیا  
آن میں کچھ حقیقت بھی ہوتی ہے یا محض اداکاری کا کمال ہوتا ہے؟“  
”ویکھیں آپ نے شاید آج تک کسی پورنو فلم میں کام نہیں کیا اس لیے آپ اس کی  
حکیم سے واقف نہیں ہیں۔ وہ جو پانچ سات منٹ کا بیجان خیز مظہر ہوتا ہے وہ تو کسی دنوں میں  
قلایا جاتا ہے کہ فریقین میں اتنی سکت نہیں ہوتی، تازہ دم ہونا پڑتا ہے خاص طور پر مردا اداکار کو۔ تو  
بھی بھاروہ اداکار واقعی کمال کرتا ہے تو چہرے پر حقیقی جذبات کی اذیت بھی خود اور ہو جاتی ہے۔  
آپ نے ابھی جو ایک مظہر ملاحظہ کیا تو شاید آپ نے نوٹ کیا ہو کہ میرے چہرے پر جو مسٹر تھی  
اور جو کرب تھا وہ ظاہر کرتا تھا کہ میں اپنے آپ میں نہیں ہوں۔“  
”اور خاتون... بلکہ کوئی... پر فارمنس کے دوران آپ جو ہاؤ ہو کرتی شو رچاتی ہیں تو  
اس میں حقیقت کا لکنا عذر ہوتا ہے؟“  
”شیکپیر کے ڈراموں میں کردار کرنے بلند آگ ک ہوتے ہیں.. اصلی زندگی میں تو وہ  
اس طرح نہیں بولتے تو یہی کیفیت میری ہوتی ہے.. میری آہیں اور سکیاں دراصل شیکپیر کے  
ڈراموں کی طرح ذرا بلند آگ ک ہوتی ہیں۔“  
”مجھے انسوں ہے کہ ہمارے شو کا وقت ختم ہو رہا ہے تو کیا آپ کپڑے پہن لیں گی؟“  
”مجھے یہاں سے سیدھے ایک فلم کی مشنگ کے لیے جانب ہے تو کپڑے پہن لینے سے فائدہ؟“  
”اور آخر میں.. کیا آپ قوم کو کوئی پیغام دینا پسند کریں گی؟“  
”ہاں میں ان سے یہ کہوں گی.. کہ اپنی کار کر دگی کا موازنہ نہ کیا سمجھیے.. جو کچھ آپ ایک  
مرتبہ کرتے ہیں وہ ہم درجنوں بار کرتے ہیں تب جا کر ہمارا ایک مرتبہ ہوتا ہے تو ماہیوں ہونے کی  
ضرورت نہیں.. مجھے اپنے شو میں مدح کرنے کا بہت بہت شکریہ.. دراصل یہ پہلی بار ہے کہ کیمروں  
کے سامنے میں بیٹھی رہی ہوں.. لیکن نہیں ہوں۔“

رہا تھا کہ کسی چیلی پر بین الاقوایی خبریں مل جائیں کہ یکدم ایک محترم ایک بلند مشویں پر برہمنہ حالت  
میں نہایت اطمینان سے ناگہیں بلاتی نظر آگئیں۔ پہلی نظر پر تو ایک دھچکا سالگا اوڑھبرا کرا دھرا دھر  
دیکھا کر یہ میں کس کے ساتھ پکڑا گیا ہوں پھر احساس ہوا کہ ادھر یہ تو محض ایک شابہ ہے اس کے  
ساتھ میں کیسے پکڑا جا سکتا ہوں۔ دراصل ٹیکلی ویژن کی سکرین اتنی بڑی تھی کہ وہ کم بخت لگتا ہی تھا  
کہ مجھ سامنے آئیں ہے اور اس کے بعدن کی حدت بھی محسوس ہوتی تھی۔ مجھے یہ غدشہ بھی دامن  
گیر تھا کہ کہیں اس دوران میں نہ جا سکے.. پہلے ابھی کو دیکھ کر ان کی باچھیں کھلی  
ہوئی ہیں پھر سکریں کو دیکھ کر جان لے کر کیوں کھلی ہوئی ہیں اور پھر مکمل صدرے میں چلی جائے۔  
تو ان بھی خاتون کا انٹر دی چل رہا تھا...“

وہ ”نیل فلموں“ کی شہزادی کھلاتی تھیں اور صرف پاپی پیٹ کی خاطر پورنو فلموں میں  
جلوہ گر ہوتی تھیں اور اپنے پیٹ کو بھرتی رہتی تھیں۔

”اب آپ پورنو پرس ہیں تو مستقبل کے کیا ارادے ہیں؟“  
”میں ایک پورنو کوئی بننا چاہتی ہوں.. اگر بڑا یہ یاد نہ مارک وغیرہ کی کوئی ہو سکتی ہے  
تو کیا میں ان سے کم ہوں بلکہ آپ براہ راست دیکھ سکتے ہیں کہ میں ان سے کہیں زیادہ ہوں۔“  
”آپ یوں میرے سامنے ایک بخ پر بالکل عریاں حالت میں برا جان کیا محسوس  
کرتی ہیں۔“

”جبیسا آپ کپڑے پہننے ہوئے محسوس کرتے ہیں ویراہی میں کپڑوں کے بغیر محسوس  
کرتی ہوں یعنی بہت ہی نارمل اور قدرتی.. کیونکہ آپ تو جانتے ہیں کہ ایک انسان اسی طور پیدا ہوتا  
ہے.. بلکہ بتنا عرصہ مجھے کپڑے پہننے پڑتے ہیں اتنا عرصہ مجھے بہت ابھیں ہوتی رہتی ہے۔“  
”آپ جو کچھ کرتی اور کرواتی ہیں.. یعنی مردوں کے ساتھ.. بہت ساری حالتیں میں..  
تو کیا آپ کی اخلاقیات بمحروم نہیں ہوتی؟“

”نہیں.. میں وہ کچھ کرتی ہوں جو کرنا مجھے پسند ہے.. میں کسی اور کی دل آزاری تو نہیں  
کرتی.. کسی کو کہنے دیتی.. اور یوں اپنا بیٹت بھرتی ہوں.. میری اخلاقیات کا پیانا صرف یہ ہے کہ  
کسی کو کہندو.. اور خود جو جی میں آئے کرو..“

اس انٹر دی یو کے دوران ان خاتون کے کلاس کی جھلکیاں بھی دکھائی جا رہی تھیں جن

نہ ہوں اور احساس تھب، ہوتا تھا کہ درمیان میں پانی بھی ہیں جب ایک پنچان کے اندر کہیں سے تیرتا ہوا آتا تھا اور وہ پتہ ایک شنستے میں فریم شدہ لگتا تھا اور چونکہ وہ تیرتا تھا اس لیے ہو لے ہوئے اس آبی فریم میں سے نکل جاتا تھا۔

اور اس دکائیوں کے دنوں کناروں پر گھنے گھناؤپ اندھیارے جنگل تھے جو اس پرالٹے چلے آتے تھے۔ کچھ قدم بھر اتنے بھنکے ہوئے کہ پانیوں میں ڈوب رہے تھے۔ ان پانیوں کی تہہ میں صرف بوسیدہ پتے، گلی سڑی سیاہ ٹھینیاں، دلدل ہی بھجی بلکہ ان میں مچھلیاں بھی تھیں جو نگلی تھیں۔

اور کسی نگلی مچھلیاں تھیں کہ ایک خلاء میں حرکت کرتی دکھائی دیتی تھیں کہ پانی تو نظر نہ آتے تھے اتنے شفاف تھے اور وہ نظر آتی تھیں کہ یہ پانی کے بغیر ایک خلاء میں کیسے تیرتی ہیں۔ کہیں دکائیوں کی سطح پر کھوؤں کی گرد نیں دکھائی دیتی تھیں اور وہ ہماری کشتی کو دیکھ کر دیکھ کی نہیں لگاتے تھے۔ ہمیں سلتے رہتے تھے۔ یہ کھوئے تیرتے بھی نظر آجائتے تھے اور کسی پانی پر جھکی ٹھنپی پر راجحان دھوپ سینکتے ہوئے بھی۔

بہتے پانیوں کے اوپر آسمان پر حادی ہوتے جو تار بھر تھے اور ان میں سے کچھ کی ٹھینیاں پتوں سے عاری تھیں تو ان سے لپٹا ہوا کوئی ماسکن قسم کا سانپ بھی ہو سکتا تھا جس کے ذہر کا کوئی تو روئیں۔ کسی سوکھی ہوئی شاخ سے لکھتا ایک شاخ ہی لگتا یہ سانپ بیچے بہتے پانیوں کی ندی پر گر بھی سکتا تھا اور ان پانیوں پر جو کینورواں تھا اور جس میں ہم دنوں چپڑا چلاتے تھے وہ ہم پر بھی گر سکتا تھا۔ اس لیے بلاں اور دیکھتے تشویش بھری نگاہوں سے دیکھتے ہوئے مجھ سے کہتا ہے۔ انکل ذرا تیزی سے چپڑا کر ان درختوں کے نیچے سے گزرا ہیں اور ندی کے درمیان میں چلے جائیں۔ یہ سانپ بہت زہر میلے ہوتے ہیں اور ہم پر گر سکتے ہیں۔

داکیں باکیں دورویہ  
شاد ماں درختوں کی  
جمحوتی قطاریں ہیں  
ہر قدم کے دفنتے پر

## ”وکایوا... اُبلتے پانی“

تو ہم نے سفر دیکھا۔

صح کے اجالے میں۔

راہ کا سہانا پن۔

بہتے پانیوں سے بہتے پانیوں پر۔ اُن زمانوں سے بہتے پانیوں پر جب ہر جانب تار کی تھی اور پروردگار نے کہا کروشی ہو جا۔ توب سے بہتے پانیوں پر۔ اور ان بہتے پانیوں پر جو روشنی تھی وہ بھی توب سے ہے جب اس نے کہا تھا کروشی ہو جا۔ اور روشنی بھی وہی ہے جو بہتے پانیوں پر ہے۔ اور اسی لیے یہ روشنی اس کا پرتو ہے اس کا اجالا ہے اور ان بہتے پانیوں پر ایک کینفو۔ ایک ڈونگا۔ ہماری چھوٹی سی کشتی، بھتی تھی اور بہت آہنگی سے دھیرے سے تیرتی تھی۔ اور اس کی روائی میں بلاں اور سیری کا داش بھی شامل تھی کہ ہم دنوں اسے کھیتے تھے۔ چپڑا چلاتے تھے۔

”وکایوا“ ریڈی اٹھیں زبان میں ”اُبلتے پانی“ جن پر ہم روایا تھے۔

اُبلتے پانیوں پر۔ جن کا نام انہوں نے دکائیوں کا رکھا۔ وہ جو اس سرزین میں کے بیٹھے تھے۔ اس کی کوکھ سے جنم لیتے تھے اس کی مٹی میں دفن ہو جاتے تھے۔ وہ اس کے سینے کے ساتھ لگ کر رہتے تھے۔ اس دھرتی کی دھڑکن سنتے تھے۔ ان دھڑکنوں میں ندیاں، آبشار، جنگل، چنانیں اور دریا تھے جو اس سرزین میں کے ہر بیٹے کے سینے میں دھڑکتے تھے تو انہوں نے اس شفاف شیشہ پانیوں کی ندی کو ”وکایوا“ کا نام دیا۔ اُبلتے پانی، بہتے پانی اور اس ندی کے پانی جن پر ہماری کشتی روائی تھی ایسے شفاف اور اجلے تھے کہ نظر ان کے پار جاتی تھی۔ تبہ تک چل جاتی تھی اور تہہ میں جو بوسیدہ پتے اور ٹھینیاں تھیں وہ یوں روپہ رو دکھائی دیتی تھیں جیسے ان کے اور آنکھوں کے درمیان پانی حائل

دو چوٹیاں کاندھے پر جھلائے، چڑے کے پیراہن میں... کسی سرخ رزو دشیزہ نے شاید اس دکائیکا  
کی منت کی ہو کہ... میرے سیاں جی اتریں گے پار... ندیا دھیرے بہو...  
اور یہ ندیا تو یوں بھی دھیرے ہی بھتی تھی تو اس دشیزہ کی درخواست پر بہت ہی  
دھیرے بہنے لگی ہو گی...  
اور اسکی ندیا سے کیسے ایک سیاں جی پار اترتے ہوں گے۔

ایک ایسے سیاں جی... تھینا اپنے گھوڑے سمیت اور ان کا رنگ بھی اپنے گھوڑے ایسا  
ہے تابے جیسے... گیس دور ازاں اپنے تیر کان اور تاماہاک کلبائڑے کے ساتھ... شکار کیا ہوا ہرن اپنے  
آگے کا ٹھیپ پڑا لے... وہ اپنی دو چوٹیوں والی منتظر محبوہ کی خاطر پار اترتے ہوں گے اور یہ  
ریڈ اندرین دشیزہ ہمارے پنجاب کی ایک نیا کی مانند اپنی ماں سے فرمائش کیا کرتی ہو گی کہ... مائے  
میرے نیں مینوں بڑا چاہتا ہے دمکتاں کر میریاں اور جب جا کر اُس کی ماں اُس کی دو چوٹیاں  
گوندھتی ہو گی...  
تو بہتے پانیوں کی ندی پر چھاؤں کے جزیرے تھے وہاں پانی دھیرے سے بہتے تھے۔

میں ہارنہ مانتا تھا اگر چہ میرے بازو دکھر ہے تھے اور چپو چلا جاتا تھا تھا...  
بال کمپن آف دی چپ تھا اس لئے مجھے ہدایات دیتا چلا جاتا تھا کہ انکل ہم کنارے  
کے قریب ہوتے جا رہے ہیں، پانی میں گرے ہوئے درختوں میں ہمارا کچھ الجھ جائے گا... الٹ  
جائے گا اس لئے صرف دایاں چپو چلا کیں۔  
اوہ بھی دہ میری بے مہار چپو بازی سے نگ آ کر کہتا۔ آپ پلیز کھو دیر چپو نہ ہی چلا کیں  
تباہت ہے۔

اور کم از کم ایک بار ایسا ہوا کہ... وہ کچھ نہایت ہی بلکہ پلا سنک کا بنا ہوا تھا۔ آپ کر  
سیدھی کر کے بیٹھنے کی بجائے اگر ذرا سا بھی داکیں بانیں ہوتے ہیں تو ہوں گا جاتا ہے۔ میں  
ذرا ساداکیں جھلتا کسی محفلی یا پانی کو شفاف پانیوں میں تیرتے ہوئے دیکھنے کے لیے یا بانیں  
جانب تھہ میں سرسراتی لگاس میں سرسراتا کوئی آپ کیزان نظر میں لانے کے لیے تو ہم جھول جاتے تو  
کم از کم ایک بار ایسا ہوا کہ ہم جھولتے جھولتے الٹ کر پانیوں میں گرنے لگے اور پھر سنبھل گئے۔  
مجھے تمام تراحتیا طلبی مداری یاد تھیں کہ اگر کچھ الٹ جاتا ہے تو آپ نے بھگد زہیں مچائی۔ خوفزدہ ہو

دھوپ کی خلیجیں ہیں  
چھاؤں کے جزیرے ہیں  
جس طرف کو سورج ہے  
اس طرف درختوں کی  
شہنسہل جیسوں پر  
تیرگی کا پرتو ہے!  
تیرگی کے پرتو کا  
زخم ہماری جانب ہے۔  
تو نے ہم سفر دیکھا۔  
دھوپ ہے کہ سایہ ہے  
رہر دوں کی مایا ہے  
دور دور تک... رستا  
دور دور تک... دنیا  
دور دور تک... سب کچھ  
اک عجب سہانا بن  
صحیح کے اجالے میں۔

وائیں باکیں دو رویہ۔ شاد ماں درختوں کی جھوٹی نظاریں ہیں اور ہر قدم کے وقفے  
پر دکا نجواندی کے پانیوں پر کہیں پر کہیں دھوپ کی خلیجیں ہیں اور کہیں چھاؤں کے جزیرے ہیں اور جہاں  
دھوپ ہے وہ پانیوں کی تہہ میں سرسراتی لگاس اور اس پر انگھیلیاں کرتی نہیں مجھیلوں کی ڈاروں  
کو روشن کرتی ہے۔ ایک کھوا اگرچہ اپنے تین گردن تک اپنے آپ کو پانی میں روپیش رکھے  
ہوئے ہے پر دھوپ اس کے بقیہ بدن کو بھی عیاں کر رہی ہے اور جہاں جہاں چھاؤں کے  
جزیرے ہیں وہاں وہاں ندی کا بہاؤ است ہو گیا ہے نغمہ گیا ہے۔ شاید کسی ریڈ اندرین دشیزہ نے۔

بال مجھے فون پر اکثر لایج دیتا رہتا۔ بہلاتا پھلاتا رہتا کہ انکل آپ آر لینڈ آئیں تو سکی میں آپ کو ایسی جگہوں پر لے چلوں گا کہ آپ اپنے شماں علاقے بھول جائیں گے۔ اور آج صبح وہ لے آیا۔ آر لینڈ سے ایک قدرے طویل مسافت کے بعد ہم شاہراہ سے ہٹ کر ایک ایسے علاقے میں داخل ہوئے جہاں یکدم خاموشی اتر آئی۔ وہاں درختوں میں گھرے شاندار گھر تھے اور سربراہ تاریکیاں تھیں۔ ہمارے دونوں جانب بھی اتنے قد آ رہا اور تونمند بھر تھے کہ ان کے درمیان میں پنچھی تارکوں کی سڑک ان کی دہشت میں آ کر سٹی جاتی تھی اور اس پر رواں ہماری کار بھی منظر ہوتی جاتی تھی۔

سڑک گویا جنگلوں میں پوشیدہ ایک سرمی دریا تھا۔ اور ہماری کار گویا ایک کشتی تھی جو اُس کے پہاڑ کے سنگ بہتی جا رہی تھی۔

ہم ایک مقام پر دا آئیں جانب درختوں کے ان ذخیروں کے اندر چلے گئے اور وہ شجر ہم پر ایسے اٹھتے آئے جیسے ہمیں بھی اپنے وجود کا حصہ بنالیں گے۔ ہم ان کے پتے اور شہنیاں بن جائیں گے۔ ہماری کار تھا اس گھرے سنج میں چل گئی یہاں تک کہ ایک پارکنگ کا مقام آیا اور ہم نے اُسے پارک کر دیا۔

باہمیں جانب گھر ای میں کچھ چوبی سیر ہیاں تھیں ہم ان پر اترنے لگے۔ کچھ کچھ راستے آئے اور ڈھیروں خاموشی آئی۔ شاید یہ پرندوں کے چکنے کا وقت نہ تھا یاد وہ درخت اتنے گھنے تھے کہ ان میں پوشیدہ پرندوں کی آوازیں ہم تک نہ پہنچتی تھیں ورنہ اتنی خاموشی کو نکر ہو سکتی تھی۔

راستے کے انتظام پر لکڑی کے ایک کیben میں وکایہ نیشنل پارک کا سونیز شور تھا اور یہاں سے پانچ ڈالرنی گھنٹے کے حاب سے کیوں حاصل کے جاسکتے تھے۔ رقم جمع کرو کے رسید یہاں سے حاصل کی جاتی تھی اور کیوں ظاہر ہے پنج کا یو اندری کے کناروں پر لٹتے تھے۔ اس کیben کے باہر مختلف بورڈوں پر پارک میں پائے جانے والی جنگلی حیات کی تفصیل تھی۔ یعنی جانوروں، پرندوں، مینڈوں اور سانپوں کی تصویر اور تفصیل تھی۔ یہاں کیزیز تو تھے ہی کہ یہ ایک گیر کاؤنٹی تھی، ان کے سوا کچھا حضرات کی بھی بہت و رائی تھی۔ سانپ چوہیں اقسام کے پائے جاتے تھے، وافر پائے جاتے تھے اور ان کی تفصیل پڑھ کر حد درجہ طمائیت ہوئی کہ ان میں سے صرف چار ایسیں تھیں جن کے کائے کاپانی نہیں مانگتا تھا۔ اور کوئی نہیں مانگتا تھا؟ اس لئے کہ کائے جانے

کرہا تھا پاؤں نہیں چلانے کیوں نہیں کے پانی اتنے گھرے نہیں کہ آپ ڈوب جائیں۔ اگر بھگڑا پا میں گے تو یقیناً ڈوب جائیں گے۔ کھڑے ہونے کی کوشش کیجیے اور حوصلے کے ساتھ کھنے سے لپٹے رہئے اور فوری طور پر کنارے کی جانب جانے کی سی بھی مت کیجیے کہ وہاں پانی میں ڈوبے ہوئے درختوں کے تنوں اور شاخوں سے آپ اُبھے کراپے آپ کو زخمی کر سکتے ہیں۔ کبوٹ سے لپٹے رہیے اور پھر اس سیدھا کر لیجیے جو وہ آسانی سے ہو جائے گا اور پھر اس میں زور لگا کر سوار ہو جائیے جو آسانی سے نہیں ہو سکیں گے۔

اسی بہتے پانیوں کی ندی میں کیben کہیں یعنی نے ڈیکیاں کھائی تھیں اور میں اس کا مختصر تذکرہ کر چکا ہوں۔ شادی کے فوراً بعد جب وہ لا ہور سے سیدھی آر لینڈ پہنچنی تو، میں لمحہ بدلتی ہوئی صورت حال سے باخبر کرتی رہی۔ ابو بالاں کو بھی آٹ ڈور کا بہت خط ہے۔ بھی اپنے بھائی کے جہاں سے پیرا شوٹ کے ساتھ کو دجا تھا۔ اور بھی گھرے سمندروں میں اتر کر سمندری حیات کو قریب سے ملاحظہ کرتا ہے۔ مجھے اکثر ”آٹ ڈور ولڈ“ کے شور میں لے جاتا ہے جہاں تمام آٹ آٹ ڈور سرگرمیوں کا سامان ملتا ہے۔ مچھلیوں سے لے کر سچھوں اور بارہ سچھوں تک کو شکار کرنے کا سامان۔ وہ مجھے زبردستی جدید ترین خیمے، سلپنگ بیگ اور کوہ نوری کے سامان دکھاتا ہے اور میں بھتی ہوں کہ بالاں یہ سب کچھ تو میں بچپن سے دیکھتی آئی ہوں۔ ابو کو بھی یہی خط ہے۔ اور ایک روز وہ مجھے دکائی پارک لے گیا جہاں ایک بہت لفڑی اور خاموش دریا تھا اور ہمارا کینو اسٹ گیا اور ہم دونوں بڑی مشکل سے اس میں دوبارہ سوار ہوئے اور بہتے جا رہے تھے جب میں نے قریب ہی ایک گرچھ کو جبڑا کھو لے دھوپ سیکنے دیکھا تو میں چیخیں مارنے لگی۔

ہمارا کینو دکائیوں کے بہتے پانیوں پر تباہ رہتا جاتا تھا۔

دور دور تک... رستا

دور دور تک... دنیا

دور دور تک... سب کچھ

اک عجب سہانا پن

صحح کے اجائے میں۔

پھوے آرام کرتے تھے جن میں سے ایک تو میں نے بھی شکار کیا تھا۔ اور وہ ناخبار میری بیش قیمت کم از کم و دوسرے کی کنڈی ہڑپ کر گیا تھا۔ جو ہڑپ کے کنارے اس کے پانیوں میں کنڈی ڈالے ایک گرم دوپہر کی چلچلاتی دھوپ میں اور چلچلاتی چیلوں کے دلکھتے ہوئے آسان تھے میں نے اپنے ہاتھوں میں تھاںی ڈور پر جسب ایک تباہ محسوس کیا تو میرے تن بدن میں ایک سختی پھیل گئی کہ بالآخر کوئی وزنی چھلی پھنس گئی ہے اور جب میں نے اپنی پورے دس برس کی حیات کی طاقت بروئے کار لا کر ڈوڑی کھینچی تو اس کے آخر میں ایک پھیلی نہ تھی ایک واہیات پھووا تھا۔ میں نے بہت کوشش کی کہ کسی طرح وہ میری دو آنے والی کنڈی انگل دے۔ ایک ڈنے سے زد کوب کیا لیکن وہ پتھر بنا رہا۔ وہ اپنے خول کے حصاء میں سے گون بھرنا تا تو کنڈی برآمد ہوتی۔ میں نے ابے اتنا مارا کر وہ مر گیا۔ اور میں رو نہ لگا۔ وہ اتنا مر گیا کہ میں ابھی اس کی موت اور کنڈی کے غم میں آنسو پوچھنے کو تھا کہ وہ ریکٹا ہوا پھر سے جو ہڑپ میں اتر گیا۔ تب سے اب تک جب میں کسی بھی پھوے کو دیکھتا ہوں۔ بے شک ”انٹیل پلینٹ“ کے جھیل پر دیکھتا ہوں تو مجھے یہ وہی پکھوالا لگتا ہے جو میری قیمتی کنڈی کو ہڑپ کر کے غائب ہو گیا تھا اور میں اسے جوستے مارنا چاہتا ہوں۔

وکایواندی کے رستے کناروں پر کچھ پھوے آرام کر رہے تھے اور میں انہیں دیکھ کر پھر سے اشتعال میں آئے کو تھا جب ایک کہین میں مقیم ایک موٹا سامنخڑہ شخص ہمیں دیکھ کر باہر آگیا۔ پھوؤں کی قربت میں چار پانچ کنڈے سفید اور پیلے ریت پر اونڈھے پڑے تھے۔ اس نے ادا میگی کی رسید ملاحظہ کی اور وہ پتھر ہمارے حوالے کرتے ہوئے کہنے لگا ”تم ان میں سے کوئی سا کہیوں بھی پسند کر سکتے ہو۔ ہمارے پاس بہت درائی ہے۔ سفید بھی ہیں اور پیلے رنگ کے بھی۔ پسند کر لو۔“

کہین کے برابر میں ایک دارجک درج تھی ”جنگلی جانوروں کو خوار کھانا ختنی سے منع ہے۔“ میں نے اپنی سیاحتی معلومات میں اضافہ کرنے کی خاطر نہایت سنجیدگی سے پوچھا ”مثلاً کون سے جنگلی جانوروں کو خوار کھانا منع ہے؟“ ”مثلاً مجھے۔“ اس نے تفہیہ لگا کر کہا ”یہ بورڈ صرف میرے لئے یہاں آؤ یہاں کیا گیا ہے کیونکہ یہاں جو لوگ بھی آتے تھے مجھے بیزے اور آلو کے قتلے کھلاتے تھے جن کی وجہ سے میں

کے لئے میں وہ دکائیوندی کے آس پاس ہوتا تھا تو اس نے مزید پانی کیا کرنا تھا۔ چنانچہ ہمیں صرف اتنی سی احتیاط کرنی تھی کہ ان چار سانپوں کے سائز۔ پیٹلی کے رنگ اور ذیز انک اور ان کی سرسراتی زبانوں کی بناوٹ یا در رکھنی تھی اور جہاں بھی ان سے ملاقات ہو جائے اُنہیں ”سلام نہستے“ کہہ کر ذرا رانچ کے نکل جانا ہے۔ سلام اس لئے کہہ ماشاء اللہ سے مسلمان ہیں اور نہستے اس لئے کہ ہندو مت میں ناگ دیوتا کی پرستش کی جاتی ہے اور کون جانے ان میں سے کوئی ایک دیوتا ہو اور صرف سلام کہنے سے برآمان جائے۔

ان چاروں اقسام کے سوا جتنے بھی یعنی میں کے قریب سانپ تھے وہ بے ضرر تھے اور آپ انہیں بے خطر ایک تائی کے طور پر گلے میں باندھ سکتے تھے۔

کہین کے برابر میں واش رو مزکی سہولت بھی میراثی جس سے میں نے فوری فائدہ صرف اس لئے اٹھایا کہ اگر ندی کنارے یا جنگل میں چلتے ہوئے بدن میں آلبی دباؤ بڑھ جائے تو وہاں ہلاک کرنے کی خاطر اپنے آپ کو عیاں کرنا خطرے سے خالی نہ تھا۔ کیا جائے ان چار زہر یا سانپوں میں سے کوئی ایک موقع غنیمت جان کر کسی ایسے مقام پر ڈس لے کہ آپ زندگی بھر کے لیے آہ و غماں سے۔ یعنی نسوانی آہ و غماں سے فارغ ہو جائیں اور وہ سانپ یہ بھی جان لے کہ آپ واقعی مسلمان ہیں۔

ایک اور کچار است نیچے جا رہا تھا اور ہم اس پر ٹھپ ٹھپ کرتے نیچے چلے گئے اور وہاں دکائیوندی کیسی خوش نظر اور پوشیدہ تھی جو ظاہر بہتی تو ہم خوشی سے لبریز ہو گئے اور وہ ندی بہتی نہ تھی، ایک گم صم مسکت تصویر تھی۔

ندی کے ودرے کنارے پر ہمارے ہاں کے جو ہڑوں میں کثرت سے پائی جانے والی بوٹی پانیوں کو ڈھک رہی تھی۔

چچپن برس پیٹشر کے گھر منڈی کے دارے کے صامنے جو ایک وسیع گدلا اور بدبو دار جو ہڑپہا کرتا تھا جس میں باہو ڈوب گئی تھی اور جہاں چاپے سلیم تارز نے اپنی وڈا بندوق سے ایک جل گلڑ شکار کیا تھا ہاں بھی یہی بوٹی جو ہڑپ کے پانیوں کو ڈھانپتی تھی اور بھار کے ڈوں میں کاسی رنگ کے پھول ”کیوں“ کے پھول اس بوٹی میں سے نمودار ہوتے تھے۔ پنجابی شاعری میں محبوب کے روپ کا نہیں کیوں کے پھولوں سے تشبیہ دی جاتی تھی۔ اور اس لگنی بوٹی کے اندر وہ

بٹھائے گا اور چپوں غیرہ خود ہی چلائے گا۔ میں ہاتھ پہ ہاتھ دھرے اور روانی کے سحر کو آنکھوں میں اترتا مسکراتا مزے کروں گا۔ لیکن اس نے کچھ لحاظ نہ کیا، ایک چپوں خود تھا اور دوسرا میرے حوالے کرویا کہ انکل زور لگا کے ہیتا۔ انکل میں زور ہوتا تو کہیں اور نہ لگاتے لیکن... ہیتا۔  
کنارے سے چدا ہو کر بہاؤ کی روانی میں آنے کے لیے ہمیں بہت زور لگنا پڑا۔ لیکن ہم آگئے۔

ہم نے دائیں جانب بہنا تھا لیکن باعثین جانب لکڑی کے ایک بوسیدہ پل کے پار وہ مختصر جمل، درختوں کے بزرے تلے نیلوں پانیوں کا ایک ذخیرہ تھا جو کہ وکایہ اندی کاملاً تھا۔ اُس جمل کی تھیں میں سے درجنوں چشمے پھوٹتے تھے جمل کچورا کی مانند۔ کنوارے پانیوں کی آثار اسی اچھاتی تھیں... اور پھر یہ پانی وکایہ اندی کا روپ دھار کر بہنے لگتے تھے۔ بڑا رہا شجر ہائے سایہ دار کی آنکھوں میں بہتے چلے جاتے تھے اگرچہ وہ لگتے سکوت میں تھے لیکن ان میں روانی تھی جس کا احساس تب ہوتا تھا جب آپ کا کہیوں ہو لے ہوئے خود ہی بہنے لگتا تھا۔

اور میں اس خام خیالی میں بتلا تھا کہ اگر آپ بہاؤ کے ساتھ بہنے لگتے ہیں تو خود ہی بہنے لگتے ہیں اور آپ نے کچھ کام نہیں کرنا۔ بے شک ہاتھ پہ ہاتھ دھرے بیٹھے رہیں۔ جوچے بے شک رکھ دیں کشتی تو جلی جا رہی ہے خدا کے سہارے۔ جب کہ ایسا ہر گز نہیں تھا۔ آپ نے اپنے کہیوں کو ندی کے مرکزی بہاؤ میں رکھنا ہے۔ اور یہ کچھ اتنا آسان نہ تھا۔ خون پسند ایک کرنا پڑتا تھا۔ مسلسل چھپ چلانے پڑتے تھے درنہ کہیوں تو کسی شرارتی بیچ کی طرح کچھی ادھر نکل جاتا تھا اور کچھی اُوامر اور اسے سمجھنے تاک کرو اپس لانا پڑتا تھا۔ بس یہ کچھ بیچیے کہ یہ عشق نہیں آسان میں اتنا کچھ لیتا۔ اسک آگ کا دریا ہے اور ڈوب کے جانا ہے۔ یہ بیٹھتے روں پانی آگ کے شرستے، شفاف شیشہ شکن بدن تھے لیکن ان میں بھی ڈوب کے جانا نظرے سے خالی نہ تھا کہ ان کے اندر گیلر تھے لیکن مجھے کچھ زیادہ ڈرنہ تھا، میں جاتا تھا کہ میں ٹھوٹر ہوں گا کہ میری عمر میں کسی مادہ کا ماحظہ پر ملتافت ہونا قدرے بتووار تھا بے شک وہ ایک مگرچہ مادہ ہی کیوں نہ ہو۔ ہاں اگر وہ نایب ہنا ہو تو پھر دوسری بات ہے۔

ساحل سے جدا ہو کر جو نبی ہم بہاؤ میں شاہی ہوئے تو ہمارے سامنے دور دور نکل ایک منظر کھلا۔ ایک خاموشی کھلی جس کے کناروں پر جانے کن زمانوں کے اشجار تھے۔ اور وہ چھپ تھے۔ ان زمانوں کے جب سیاں جی اس ندی کے پار اتر اکرتے تھے۔ وہ جنم پر بیٹھے، پانیوں پر اپنی

اتما موٹا ہو گیا ہوں۔ اور میرا بہل پر یہ شہی بڑھ گیا ہے۔“

عجیب خوشگوار اور محترمہ شخص تھا۔ لیکن وہ فوراً سخیہ بھی ہو گیا۔ ”ہاں آپ واٹکونڈی میں نہ تو مچھیوں کو کوئی خوراک ڈال سکتے ہیں اور نہ ہی کچھوں کو کچھ کھلانے کی کوشش کر سکتے ہیں اور مگر مچھوں کو کچھ بھی کھلانے کے لیے چونکہ ان کے قریب جانا پڑتا ہے اس لئے بہتر ہی ہے کہ ایسا نہ کریں۔ درٹا نہیں خوراک کھلانے کی بھاجائے آپ ان کی خوراک بن سکتے ہیں۔“

”یعنی اس ندی میں مگرچہ بہت ہوتے ہیں۔“

”ہاں کافی ہوتے ہیں۔ ویسے تو ایک مگرچہ بھی کافی ہوتا ہے لیکن یہاں ایک سے زیادہ بہت زیادہ ہوتے ہیں۔ میں آج صبح یہاں سے کچھ دور گیا تھا تو جیسا کہ ہو جاتا ہے راستے میں میرا کہیوں اُٹ کیا اور میں پانی میں ہاتھ پر پڑ گیا لیکن اس نے مجھے کچھ نہیں کہا، وہ میرا ہاتھ چبا بھی سکتی تھی۔“

”آپ کیسے جان سکتے ہیں کہ وہ ایک ماڈہ ہی تھی؟“

”ہاا۔“ وہ پھر سے سترہ ہو گیا۔ ”یہ تجربہ کی بات ہے۔ ہاتھ پر جائے تو معلوم ہو جاتا ہے کہ وہاں ماڈہ ہے یا نہ۔“

”یعنی آج ہم امید کر سکتے ہیں کہ وکایہ اندی میں کوئی مگرچہ نظر آجائے گا؟“

”میں کہہ نہیں سکتا کیونکہ آج کہیں کہیں باول ہیں، دھوپ تیز نہیں اور وہ عام طور پر دھوپ سینکے کے لیے کناروں پر آ کر لیتے ہیں۔ بہر حال آپ احتیاط کیجیے کہ آپ کا کہیوں اونڈھانہ ہو جائے۔ آپ کو کہیوں کہیے کا تجربہ تو ہو گا۔“

”مجھے تو نہیں، اسے ہے۔“ میں نے بالا کی جانب اشارہ کیا۔ ”یہ میرا ماڈہ ہے۔“

”مجھے امید ہے کہ یہ تھیں ایک فادر ان لاء کے طور پر پسند کرتا ہے وکایہ اندی کوئی بھی داماڈ جو اپنے فادر ان لاء کو پسند نہیں کرتا وہ وکایہ اندی میں اپنے کہیوں کو جان بوجو کرالٹا کر اس سے نجات حاصل کر سکتا ہے۔ ہاا۔ ہاا۔“

”ہاا۔“ میں نے مکراتے ہوئے اس کی نقل اشاری ”قی میں۔“

بالا نے سفید رنگ کا ایک کسیوریت سے گھیٹ کر ندی کے پانی میں اٹا را۔

میں اس خام خیالی میں بتلا تھا کہ میرا ماڈہ میری بزرگی کے احترام میں مجھے کہیوں میں

کچھ دیر بعد ہی اس کے اسرار و رموز سے آگاہ ہو گیا کہ اگر اس کا زخم دامیں جانب کرنا ہے تو تمپو کو باہمیں جانب پانیوں میں ڈال کر زور لگانا ہے۔ اور اگر وہ کناروں کے قریب ہوا جاتا ہے اور اسے پانی میں ڈوبے ہوئے درختوں کے تنوں اور شاخوں سے بچانا ہے جن سے الجھ کر وہ الٹ سکتا ہے تو پھر پچھ کوپانی کی سطح پر نہیں چلانا بلکہ گراہی میں ڈبو کر خوب زور لگانا ہے۔ یعنی اب میں ایک ماہر کی تھیں والا ہو چکا تھا اور ایک قدیم ریڈ انڈین ہو سکتا تھا۔

”اکل یعنی نے اس مقام پر گیردیکھا تھا اور جنہیں ماری تھیں“ بلاں نے نہایت سمجھ دی سے مجھے اس تاریخی مقام سے آگاہ کیا۔

تب مجھے خیال آیا کہ کہاں ہیں وہ درجنوں مگر پچھے اور مگر پچھلیاں جو دکا نندی میں تیرتے پھرتے ہیں اور کناروں پر دھوپ سینکتے ہر کسی کو دکھائی دیتے ہیں۔ وہ کہیں نہ تھے۔ میں بیان کر چکا ہوں کہ شاید میں تاریخ نہیں وہ واحد شخص ہوں جو فلوریڈا ایسے گھر کنٹری میں آیا اور ایک بھی گیردیکھے بغیر چشم نہ رخصت ہو گیا۔

بلند پہاڑوں کے سوا آج میں پہلی بار ایک جنگل میں بہت نندی میں یکسر تھا ہوا تھا۔ اور تھائی بھی کیسی نایاب نعمت ہے جس کا شکر ادا نہیں کیا جاسکتا کہ تھائی میں ہی پیغمبری اترتی ہے۔ نہ اترے تو بھی پیغمبری کے بھید بھی میں آنے لگتے ہیں۔

اب کیا دیکھتا ہوں کہ کنارے پر خود روپوں اور مردہ ٹھنڈیوں کے درمیان ایک بہت بڑے جنم کا گیرد مادھے بیٹھا ہے۔ وہ آنکھ بھی نہ چھپتا تھا۔ ”بلاں۔“ میں نے مڑے بغیر اسے پکارا کہ مرنے سے کہیں کا توازن خراب ہو جاتا تھا۔ ”گیرد۔“

”کہاں اکل؟“ اُس کی آواز آئی۔

”وہاں۔“

”گیرد ہی لگتا ہے۔ بہت بڑا ہے۔ ذرا قریب ہوتے ہیں۔“ وہ پچھ چلاتا قریب ہوا ”میں اکل۔ گیرد نہیں۔ ذرا غور سے دیکھے پانی میں گرا ہوا ایک بو سیدہ درخت ہے۔“

”یار اس کی ایک آنکھ بھی ہے۔“

”لگتا گیرد ہی ہے۔ پر ہے نہیں۔“

شانص جگائے ہمیں دیکھتے تھے۔ اور یہ نندی دور تک چلی جاتی تھی۔ پانی میں گرچکے درختوں پر دھیرے سے بہتی تھی۔ کبھی اس کی سطح پر سورج ارتاتا تھا اور اسے سیال پارے میں بدل دیتا تھا اور آنکھوں کو یوں چند صیاد بیاتھا کر ہم اپناراستہ بھی نہ دیکھ سکتے تھے۔ یہ میرے ساتھ کیسی روشنی ہے کہ مجھ سے راستہ دیکھا نہ ہائے۔ اور اگلے لمحہ ہم بہتے ہوئے ذرا آگے ہوتے تو سورج بادلوں میں روپوش ہو جاتا اور نندی کے پانی چھاؤں میں چلتے جاتے۔

ہاں کبھی ایسا بھی ہو جاتا تھا کہ کیونو ایک ہی سیدہ میں خود تجوہ تیرنے لگتا اور ہم چھاؤٹھا لیتے۔ چونکہ میں کیونو کے اگلے حصے میں برا جان تھا اس لئے ان لمحوں میں میں یکسر تھا ہو جاتا۔ پچھلے حصے میں میٹھے ہوئے بلاں کی موجودگی سے غالباً ہو جاتا اور تھا اس منظر کے اندر داخل ہوتا جاتا۔ مجھ پر کبھی درختوں کی گھنیری چھاؤں چھا جاتی اور کبھی دھوپ کے جزیرے میرے بدن پر اُترنے لگتے۔

پانیوں پر نگاہ کرتا تو ان میں تیرتی مچھلیاں بھی کبھی سائے میں چلی جاتیں اور سرمنی لگنے لگتیں اور کبھی دھوپ میں اکل کر لگنیوں میں ڈوب جاتیں۔

ایک عجیب سا حساس مجھ میں تیرنے لگتا کہ میں ایک بدن میں قید نہیں ہوں۔ دراصل ایک روح ہوں۔ وہی از لی روح جوانش کی پھوک سے وجود میں آئی اور پانیوں پر تیرتی تھی تو میں وہ ہوں۔ اور مجھ سے ہی آئندہ جہاں تھیں ہوں گے۔ بنی نوع انسان کا منبع میں ہوں۔ ایک آدم ہوں۔ چونکہ تمام حیات نے پانیوں سے جنم لیا تو وہ پانی ہیں۔ جن میں سے میں جنم لے رہا ہوں۔ میں ہی حق ہوں۔ انا لمحت ہوں۔ اور میں ہی حق ہوں۔ ایک آدم ہوں۔

لیکن یہاں پل دوپل کے لیے مجھ میں تیرتا اور پھر اگل ہو جاتا۔ کبیوں کو پانیوں میں دھکیلتے ہوئے بلاں نے ایک حیرت کا اظہار کیا تھا کہ آج کوئی اور ہی وہ نہ ہے کہ تم اس نندی کی روایت میں اترنے والے واحد مسافر ہیں ورنہ میں جب کبھی یہاں آیا تو یہاں اتنے کہیں جو تم کرتے تھے کہ آپس میں بھڑتے رہتے تھے اور راستہ نہیں ملتا تھا۔ پوری دکا نیواندی میں بتتے اُس روز ہمارے سوا اور کوئی نہ تھا۔

یہ ہری ملکیت میں تھی۔

میں زندگی میں چلی بار ایک کہیں میں سوار ہوا تھا لیکن میں ایک پر شوق طالب علم تھا اور

سے یا کچلا آ رہا تھا۔ برشہ میں پہنچ دائیں باکیں چپو چلاتا کوئی شخص آ رہا تھا۔  
وہ آیا۔ ہمارے پاس سے گزر کر چپو چلاتا گز رگیا۔

مجھے شک ہے کہ اُس نے ہمیں دیکھا ہی نہیں چپو چلانے میں اتنا گن کہ دیکھا ہی نہیں  
اور گز رگیا۔

یہ واحد شخص تھا جو اس ذہن دلی سویری میں دکایتواندی پر بہت ہماری نظر وہ میں آیا تھا۔ آیا  
اور گز رگیا۔

بال کے مطابق اس ندی کے آس پاس جتنے جنگل ہیں وہاں انسان قدم نہیں رکھے  
سکتا۔ ان کے اندر جانا منع ہے تاکہ وہ قدیمی حالت میں جوں کے توں محفوظ رہیں اور وہاں سے  
ایک شہنی اٹھا کر لے آنا بھی جرم ہے۔ دیگر جانوروں کے علاوہ ان دکایتوان جنگل میں رپچھ بھی  
پائے جاتے ہیں۔

امریکیوں کو اپنی سرز میں سنبھالنے کا ہمرا آتا ہے۔ وہ اُسے واقعی ایک ماں سمجھتے ہیں اور  
دل و جان سے اُس کی حفاظت کرتے ہیں۔ انہیں خط ہے اپنے جانور پرندے جنگل دل میں  
ندیاں آبشاریں اور چنانیں محفوظ کرنے کا اور سنبھالنے کا۔ اُن کی عزت کرنے کا اور انہیں  
اندازوں سے بھی بلند درجے پر فائز کرنے کا۔ یہ سب کچھ گوری اقوام کی خصلت میں تونہ تھا البتہ  
یہاں کے آبائی باشندوں کے خون میں تھا۔ مجھے یوں محسوس ہوتا ہے کہ دیہرے دیہرے اُن آبائی  
باشندوں کی رومنی آج کے امریکیوں میں حلول کر گئی ہیں۔ اور یہ اپنی روحوں کا کرہ ہے کہ  
امریکی قدرت کے ان لازِ وال تھاکف کی قدر کرنے لگے ہیں۔ مثلاً جو ”بالذہ ہیڈڈ ایگل“ ہے  
امریکی کا انتیازی نشان جو یہک وقت زیتون کی ایک شاخ اور تیر کو اکنہ اور جنگ کی علامت کے طور  
پر ظاہر کرتا ہے۔ اگرچہ وہ اکثر اوقات تیر ہی چلاتا ہے زیتون کی شاخ کا استعمال شاذ ہی کرتا ہے تو  
یہ در محل ہجبا نہیں بلکہ اس کے سر پر جو گھنے سفید بال ہیں وہ دور سے کم دکھائی پڑتے ہیں اور یہ جگہ  
لگتا ہے۔ اگرچہ ہے نہیں تو اس پرندے کو گزندہ پہنچانا یا اسے پریشان کرنا بھی ایک جرم شمار ہوتا  
ہے۔ مجھا عتاب اگر ایک امریکی پر جھپٹ پڑے اور اس کے چہرے کو ہولپاں کر دے تو مجھی وہ اُس  
پر ہاتھ نہیں اٹھائے گا کہ کہیں اس کا ایک نہ جھٹ جائے۔

بال سینھورڑا کا ذہنی کا مشی انجینئر ہے اُس کا کہنا ہے کہ جب ہم ایک نئی بھتی کے لیے

ان پانیوں کی سرسراتی چپ میں بہتے بہتے۔ اور پانی ویسے جیسے علتر جھیلوں کے آئینہ  
پانی ہوں۔ اور ان میں کائی کی لمبی گھاس اس لیے ہوئے ہو اور سرسراتی ہو اور اُس کے قدموں  
سے چشمے پھوٹ رہے ہوں اور وہ اُن کے پانیوں کے زور سے سرسراتی ہو۔ اور جھیل سرال ایسے نظر  
کے آر پار نیلے پانی۔ اور دونوں جانب گھنے جنگل کی چپ۔ تو ایسی سکوت بھری تھیا کی گود میں  
بہتے انسان کے ہواں بھی کیسے کیسے شعبدے دکھاتے ہیں۔

میں ایک ایسا شخص ہوں جس کے قبیلے والے نامعلوم زمانوں سے ایک ہی مقام پرستی  
بسائے بیٹھے ہیں اور وہ اس دنیا سے باہر نکلنے کو لگاہ جانتے ہیں کہ وہ اس یقین میں ہیں کہ اس سے  
نہ تردد نہ اور کہیں نہیں ہے اور میں ایک ایسا شخص ہوں جو کائنات اور سمندروں کے بھید جانب چاہتا  
ہوں۔ میں نے اپنے ہاتھوں سے چوری چھپے ایک کشتی تراشی ہے اور اُس میں سوار ہو کر نامعلوم  
سمدروں میں اتر گیا ہوں صرف اس تھیس میں کہ شاید ان کے پار کہیں ایک اور جزیرہ ہو۔ ایک  
اور دنیا ہو۔ اور وہ صرف میری ہو۔

یا میرے اپنے قبیلے نے مجھے آشنا تر اور خطہ کامراہ واقع ارادے کر مجھے عاق کر دیا ہو  
کہ اپنا خیمہ سیٹ اور یہاں سے چلا جا۔ اور میں نے اس ندی کے بہاؤ میں کشتی ڈال دی ہو کہ یہ  
مجھے جہاں بھی لے جائے گی وہیں میں اپنی ایک تازہ سختی آباد کر لوں گا۔

اُس مکمل تھیا میں بہتے ہوئے جب ہمارا کہیوں پانیوں پر راج کرتا تھا تھا مجھے ایک اور  
عجیب ساختیاں آ گیا کہ اگر یہ کدم سامنے سے ایک نائلینک کے جنم کا جہاں نمودار ہو جائے۔ پانیوں  
کو جیزرتا۔ بلاطم برپا کرتا۔ بلندی میں درختوں کی چوپیوں سے بھی اونچا ہوتا۔ ہماری جانب اندر حا  
ڈھند چلا آتا تا اور وہ جہاں تو اس پوری ندی کو بھر دے گا تو پھر ہم کیا کریں گے۔ وہ تو ہمیں رومندا  
ہوا چمک چمک کرتا چلا جائے گا۔ کیا یہ عجیب ساختیاں نہیں ہے۔ اور یہ آیا۔

میرے بازوں پر ہو رہے تھے۔ جنچہ چلاتے چلاتے وہ اتنے ڈکھتے تھے کہ میں چپ کو پانی  
میں پھیک کر سو جانا چاہتا تھا۔ اگلے کئی روز تک میرے بازوؤں میں ڈکھن ہوئی تھی۔ اور یہ تو ہونی  
ہی تھی کہ مجھت اور جذبے کی شدت کے لمحوں کے بعد ڈکھن تو ہوتی ہے جو لاکھ ٹھھوں سے زیادہ سکھ  
دیتی ہے۔

سامنے سے نائلینک تو نہ آیا البتہ ندی کی تھیا اور چپ میں ایک سرخ رنگ کا

جانور اور پرندے ہیں انہیں سنجالنا ہے۔

اور ہمارے پاس یہ دنوں زمانے ہیں۔ قدیم ثقافت اور ادب بھی ہے اور سرز میں بھی اور شجر جانور اور پرندے بھی مگر ہم ان میں سے کسی کو بھی نہیں سنجالتے۔ کہ ہم ان کی طرح ایک قوم نہیں۔ قرداوون، نعروں اور جلوسوں میں ہم ایک قوم ہیں، لیکن ہیں نہیں۔ ہوتے تو کبھی اپنی قدیم ثقافت اور سرز میں سے بھرا نہ غلطست نہ بر تے۔ سیاست نہ بہ او رونج کی کوئی ثقافت یا سرز میں نہیں ہوتی۔ ان کے لیے وہ ایک مفتوحہ علاقہ ہوتے ہیں جن پر راجح کرنا ان کی واحد ترجیح ہوتی ہے۔ انہیں کیا اگر گندھارا... پاکستان کی سب سے عظیم تہذیب کے محنتے خانقاہیں اور آثار سکرطیسا یت ہو جائیں۔ فیری میڈ کے قدیم آبائی جنگل بیدروی سے کاث دیے جائیں ان میں رہنے والے مرغ زریں ہلاک کروئے جائیں۔ دنیا میں صورت کے قدیم ترین درختوں کا سب سے پڑا جنگل تباہ ہو جائے۔ عنقار پرندوں کو بھومن کر عرب شاہوں کے درختوں کو جایا جائے۔ ناچتے سوروں کا خود کار تھیاروں سے قتل عام کیا جائے۔ اگر کسی چوک میں ایک خوبصورت گھوڑے کا مجسم ایسٹادہ کیا جائے تو اسے کسی غصب ناک ہو کر ڈھادیا جائے کہیت ہے۔

بامیان میں دنیا کے سب سے بلند بدھ مجسموں پر توپوں اور طیاروں سے حملہ کر کے انہیں بٹے میں بدل دیا جائے تو اس سر بلندی میں کیا مضائقہ ہے۔ کم از کم طالبان کے دور میں یہ فیصلہ تو بالآخر ہو گیا کہ شرعی داڑھی وہ ہے جو مٹھی میں ہٹھپنے سے غالب نہ ہو جائے بلکہ اُس کے بال مٹھی سے باہر جھاک رہے ہوں۔

ہم اگر چہ چین ایسی قدیم ثقافت اور امریکہ ایسی شاندار سرز میں والے انہیں لیکن ہم ان کی برابری یوں کر سکتے ہیں کہ ہمارے پاس یہ دنوں شواہد موجود ہیں۔ مسئلہ صرف یہ ہے کہ ہم اپنے آپ کو ان سے جوڑتے نہیں۔ اپنی ثقافت یا سرز میں سے تھی عشق ہو سکتا ہے جب آپ ایک قوم ہوں۔ اپنی دھرتی کے وارث ہوں اور اس کا باسی ہونے پر فخر کریں۔ ہم تو اس مٹھی سے وفاداری کرنا گناہ جانتے ہیں کیونکہ ہمارا کوئی مٹھی نہیں ہر وہ ملک ہمارا ہے جو خدا کا ہے۔ بس جس ملک میں رہتے ہیں وہ ہمارا نہیں ہے ہم تو اس میں ایک فاتح کی مانند نہ تھے پھر تے ہیں اور اسی لیے آج تک فیصلہ نہیں ہو سکا کہ ہماری ثقافت کیا ہے اور ہماری تاریخ کہاں سے شروع ہوتی ہے۔ تو پھر سنجالیں کیا!

جنگل یا دلدل صاف کر رہے ہوتے ہیں اور اگر ہمیں یہ پتہ چل جائے یا کوئی ہمیں خبر کر دے کے وہاں کسی درخت پر سمجھے عقاب کا گھونسلہ ہے تو ہمارے ملی ڈوز رُک جاتے ہیں، تغیراتی کام فوراً روک دیتے جاتے ہیں کیونکہ یہاں کے قانون کے مطابق جہاں کہیں سمجھے عقاب کا سیرا ہو اس کے آس پاس قتلریاں صاف کلو میٹر تک کوئی تغیر نہیں کی جا سکتی جنگل نہیں کا نا جا سکتا تا کہ وہ بے آرام ہو کر اپنا گھونسلہ چھوڑ دے۔ آر لینڈ میں کم از کم دشاہراہیں ایسی ہیں جو اچھی بھلی سیدھی چل جاتی ہوتی ہیں اور پھر ایک جنگل کے گرد حکوم کر پھرستے براہ راست ہو جاتی ہیں مرف اس لیے کہ وہاں سمجھے عقاب کے گھونسلے تھے۔ شاہراہ کا راستہ بدل کر اسے ایک نیم دائرے کی شکل دے کر آگے لے جایا گیا تا کہ گنجاعت عقاب سنجھ کی نیزد سوکے۔

چلنے عقاب، ہرن یا گرچھ تو کچھ جانور ہوئے، اگر آپ کہیں گر تغیر کر رہے ہیں اور قسمتی سے آپ کی زمین میں پکھوں کی دہنس قائم پڑ رہے جو موٹی میں رہتی ہے تو آپ وہاں گر تغیر نہیں کر سکتے۔ ایک صاحب جانتے تھے کہ اُن کی زمین کے اندر وہ پکھوے رہتے ہیں اور پھر بھی وہ گھر بناتے رہے۔ کسی نے روپرٹ کر دی اور موصوف کو چھ میں کی سزا ہو گئی۔

چینی بھی ایک ایسی قوم ہے جنہوں نے اپنے اراضی کو سنجال رکھنے میں کمال کیا ہے۔ مثلاً آن میں ”پھردوں کا جنگل“ نامی عجائب گھر ہے جہاں پتھر کی ایسی سلیں نماش پر ہیں جن میں سے کچھ دو سے ڈھائی ہزار برس پرانی ہیں اور ان پر کنیوو شس، مہا تابدھ اور قدیم چینی نلینیوں کے فرمودات کندہ ہیں۔ چینی شاعری اور آداب کے طریقے نحمدے ہوئے ہوئے ہیں۔ یوں جان لیجیے کہ پتھر کی ستابوں کی ایک لاہری ہی ہے۔ ان کا مطالعہ کیجیے اور آپ ڈھائی ہزار برس پیشتر سے لمحہ موجود تک چینی زبان کے ارتقاء سے واقف ہو جائیں گے۔ وہ کیسے مختلف اور اس میں بدلتی اور کونے مخادرے کس زمانے میں رائج ہوئے۔ اور تمام ٹھیک فلسفیوں کے فرمودات اور چینی شاعری کی اصل تحریر اور مخادرے کیا تھا۔

چین کے بعد امریکہ میں مجھے احساس ہوا کہ یہ قوم بھی اپنے اراضی کو سنجالاتی ہے اگرچہ ایک فرق کے ساتھ۔ چینی اپنی قدیم ثقافت اور ادب کو سنجالاتے ہیں اور امریکہ اپنی سرز میں کو۔ اس کے شجر جانور اور پرندے سنجالاتے ہیں کیونکہ چین ایک پرانی دنیا ہے اس نے اپنا اراضی سنجالانا ہے۔ امریکہ ایک نئی دنیا ہے اس کے پاس ماٹھی نہیں ہے صرف حال ہے اور اسی حال میں جو شجر،

نہ رہے۔ اور مجھے بھی بھی بہت ڈر جھوس ہوتا ہے کہ کہیں فلسطینیوں کے ساتھ بھی ایسا ہی نہ ہو۔ اور ان کی تصویریں بھی صرف کتابوں میں ملیں کہ یہ دیکھتے یا ایک فلسطینی ہے۔ اور یہ اس کا تجھے ہے جو آٹھ برس کی عمر میں ہی وہشت پسند ہو گیا تھا۔ اسرائیلی میکونوں پر پھر پھینتا تھا اس لیے گوئی مار کر اسے ہلاک کر دیا گیا۔ اور یہ ایک فلسطینی ماں ہے جس کے پانچوں بیٹے وہشت گرد تھے انہیں گن شپ نیلی کا پڑر کے ذریعے کیفر کروار تک پہنچایا گیا۔ اور یہ ہزاروں برس قدیم زیتون کے درختوں کا ایک باغ تھا جنہیں ملی ڈوز کر کے نئی یہودی بستیاں تعمیر کی گئیں۔ یہ فلسطینی اس لیے محدود ہو گئے کہ وہ جنہیں پہن کر نمازیں پڑھتے تھے اور ان کی لڑکیاں جا بث نہیں پہنچتی تھیں مردوں کے ہمراہ کلاشکوفیں چلاتی پھرتی تھیں۔ یہ وہی فلسطینی ہیں جنہیں امریکہ اور اسرائیل نے تو مارنا ہی تھا لیکن انہیں ان کے عرب بھائیوں نے زیادہ مارا۔ سیاہ تبر کے میں میں اور ان کے بادشاہ کے ساتھ انہیں ایک پاکستانی فوجی افسر نے بھی بہت ہلاک کیا اور اسے اور ان کا ایک فوجی اعزاز عطا کیا گیا جو وہ بڑے فخر سے تب بھی زیب تن کرتا تھا جب وہ اسلام کے نام کی مالا جمعتاً پنے ملک کا صدر بن بیٹھا تھا۔

مجھے جا بجا کناروں پر ایسے ٹنخ دکھائی دیتے تھے جہاں ندی کے پانی ایک تالاب کی صورت مثہرے ہوئے تھے اور ان پر گھنے شجر سایہ کرتے تھے۔ وہ ایسے پُر کشش اور جادو بھرے دکھائی دیتے تھے کہ میرا جی چاہتا کہ ہم روائی کا یہ سفر کچھ دیر کے لیے موقوف کر کے اس ٹنخ میں جا براہم کریں۔ میں ایک سگریٹ سلاک کر اس ٹنخ کی آبی اور سربر زندگی میں بیٹھ کر دیکھوں تو سکی کہ وہاں کیسے کیسے خیال آتے ہیں۔ دھیان کدھر نکل جاتا ہے۔ لیکن بلاں میری اس تمنا کے بارے میں کچھ زیادہ پہلوں نہ تھا۔ اس کا خیال تھا کہ یوں مرکزی بہاؤ سے الگ ہو کر اس ٹنخ تک پہنچنا اور پھر سے واپس آنا زرا مشکل ہو گا۔ اور اس بیباں سے سے سحر انگیز دکھائی دیتے ٹنخ میں کچھ بھی ہو سکتا ہے۔

ہمیں اس آبی خاموشی اور تہائی میں بتتے تقریباً ایک گھنٹہ ہو چکا تھا۔

ایک بہت پیلی ہوئے پرول والا پرندہ کچھ دیر ہمارے کیٹیوں کے میں اور پھر پھر ایا اور پھر کنارے قریب آیا۔ ہم سے ... کے تتنے پر ان تک ہماری جانب دیکھنے لگا۔ اسی شاندار سرز میں چون جانے پر اس کے قدیم بائیوں نے کیا محسوس کیا ہو گا۔ جب

اور جب بھی پچھوڑ چلا یے بغیر ہمارا کیسو بہاؤ کی زد میں آ کر خود سے بہتا چلا جاتا تھا اور میں میکر تہا محسوس کرتا تھا تو میرے تصور میں یہ بھی آتا کہ کسی زمانے میں اسی دکائیوں نے پانیوں پر کھو کھلے تھے والے ریڈ انڈین کیسو بھی تیرا کرتے ہوں گے۔ اور کچھ زیادہ عرصہ بھی نہیں گزرا۔ دو تین سو برس پیشتر اس سرز میں کے آبائی بیٹوں کی کشتیاں یہاں روائی ہوئی گی۔ اس کے سرخ دسفید بدنوں پر اسی سوچ کی کرنیں چیزے میرے وجود پر پڑتی ہیں ایسے ہی پڑتی ہوں گی۔ وہ بھی دھوپ چھاؤں کے اس کھیل میں سے گزرتے ہوں گے۔ وہ ”بہت پانی“ جو ہزاروں برسوں سے بہتے چلے آ رہے تھے اور ان پر اس کی کشتیاں اور کیسوں بہتے چل آئے تھے۔ آزاد مہمان نواز۔ اپنی آبائی سرز میں پر فخر کرنے والے۔ اور اس یقین کے اسی کے ابد تک ہمارے خیسمے اسی دھرتی پر نصب رہیں گے۔ ہم اس میں دفن ہوتے رہیں گے اور پھر زندہ ہوتے رہیں گے۔

اور کیا جب اُن کے گان میں بھی آسکتا تھا کہ یہ سب کچھ ہم سے جھن جائے گا۔ یہ بہت پانی اُلتھے پانی جن میں ہمارے کیسو روائی ہیں یہ بھی ہمارے نہ رہیں گے۔ نہ رہیں گے اور نہ ہماری ثقافت۔ زبان یا الباس۔ ہمارے قبیلے محدود ہو جائیں گے اور صرف کتابوں میں ہماری تصویریں رہ جائیں گی۔ البتہ یہ بہتے پانی رہ جائیں گے اور ان پر پھٹکی ہوئی بے روح رنگت والے عجیب شکلوں والے لوگ قابض ہو جائیں گے۔ بے شک ان کی شفافی میں جملہ لاتی مچھلیاں دھوپ میں آرام کرتے مگر مجھ پکھوئے آبی پرندے اور سانپ رہ جائیں گے لیکن ہم نہ رہیں گے۔

امریکہ اور کینیڈا میں بھی آبشاروں چنانوں اور ندیوں وغیرہ کے انڈین نام محفوظ کر لیے گئے ہیں، انہیں انہی ناموں سے پکارا جاتا ہے جن سے وہاں کے آبائی باشندے نابود ہو چکے اور اگر موجود ہیں تو ان کی ثقافت اور پہچان کھو چکے باشندے۔ پکارتے تھے۔ جیسے ہپانیوں کے ولیں میں آج بھی چشم غزال عام ہے پر کوئی نہیں جانتا کہ اس کی سحر انگیز سیاہی میں کونے خون کا کرشمہ ہے۔ وہاں اب بھی ورجنوں قبیلوں کے نام ” مدینہ“ سے شروع ہوتے ہیں جیسے مدینہ سالم۔ قرطہ۔ غربناط۔ اشبیلیہ۔ نبریہ۔ وادی الکبیر ہی چل آتے ہیں۔ ابھی تک یا سینہ اش کردہ اور سلے جیسے نام موجود ہیں لیکن وہ نہیں ہیں جنہوں نے یہ نام دیے۔ اور نہ ہی شاکرہ نام کی کوئی تھراثی گلکارہ کے گان میں ہے کہ اس کا نام مسلمان ہے۔ اس لیے کہ صرف نام رہ گئے اور وہ خود

چہاں سے دایکا واندی جنم لیتھی۔

ایک وسیع جھیل نما قدر تی تالاب، شفاف پانیوں کا ذخیرہ، درختوں تی ایک آئینہ جزیرہ جس کے آس پاس گھاس بھری ڈھلوانوں پر مردوزن دھوپ سیکتے اوندھے پڑے تھے۔ جو دھوپ مگر مچھوں کے لیے ناکامی تھی ان کے لیے کامی تھی۔ ان میں سے کچھ کے بیچے درسے کنارے پر واقع ایک گھنے درخت کے قریب جھیل میں ڈکیاں لگاتے تھے اور ڈوبتے نہ تھے کہ وہاں پانی کم تھے۔

جدھر ہم تھے یہاں پانی گھرے معلوم پڑتے تھے۔

تہہ میں سے پھونٹے ہوئے چشوں سے لبریز ہوتی اس جھیل میں بلا وے بہت تھے۔ اس کی نیلا بہت اور شفافی ایسی تھی کہ انسان اس میں اترنے سے جھک جائے کہ کہیں یہ آئینہ کرچی کرچی نہ ہو جائے۔ پانی اتنے بے عیب اور کنوارے تھے۔

جھیل کے پانیوں سے پیام آتے تھے کہ ہم میں اتر کر دیکھو تم اپنی کرو بہر، سرال اور رتی گھلی جھیل کو فراوش کر دو گے۔ یہ پانی جو پیام بھیج رہے تھے میں نے بھی انہیں کچھ جوابی سند دیے بھیجیے کہ سنو۔ وہ تو میرے اپنے من مو بنے دیں کے پانی ہیں۔ میں ان میں اترتا ہوں تو وہ میرا لیٹا کرتے ہیں، مجھے ڈوبنے نہیں دیتے، میرے بدن کو بوسوں سے گیلا کر دیتے ہیں اور تم تو کٹھن ہو۔ میرے بدن کو جانتے ہو اور نہ میرے ڈلن کو تو تمہارا کیا پتہ کہ تم ہرگز لحاظ نہ کرو۔ میں ڈوبنے لگوں تو تم مجھے ڈوب جانے دو۔ میرا وزن نہ سہار سکو اور ڈوب جانے دو۔ میرے اپنے پانیوں کو تو میرا بے ڈول اور روزنی بدن ایک نیکی مانند ہلکا چھلکا لگتا ہے اور وہ میرا لحاظ کرتے ہیں۔

یہ طے تھا کہ پانیوں میں ایک ڈیکی ہی سکی لگانی ضرور ہے۔

بلال نے ذرا احتیاط کی کہیں انکل ادھر ڈو میں تو ادھر نہ لکھیں تو پھر کیا ہو گا چنانچہ دپہلے خود پانیوں میں اتر اور پھر ان کی گہرائی کا اندازہ کر کے کہہ ڈو بتو نہیں ہیں میرا ہاتھ کپڑا کر مجھے اٹار لیا۔  
وکائنہاں کے چشوں کے پانی نہایت سرد تھے۔ پہلے تو بدن کے رو ٹکٹے کھڑے

اُن کے تیز بر جھٹکے اور گلباڑے۔ تو پوں اور بندوقوں کے سامنے کچھ کام نہ آئے۔ اگرچہ وہ جو آئے تھے اخلاق میں اُن سے بہتر تھے اور نہ ہی ٹھکل صورت میں بلکہ اُن کے مقابلے میں وہ حشی کلتے تھے اگرچہ گوری رنگت کے تھے اور وہ صرف اس لیے اُن سے بدتر ہو گئے کہ اُن کے پاس ہلاکت کے تازہ ترین اختیارات تھے۔ نہ اُن کی اخلاقیات۔ سرز میں سے عشق اور نہ بی اُس میں دُن اُن کے بزرگوں کی رو حمل اُن کے کچھ کام آئیں اور وہ ابھی ماں کے تھے اور ابھی شوذر ہو گئے۔

ہم بہت دور آپ پچکے تھے۔ ندی تو جانے کہاں تک جاتی تھی۔ چہاں جاتی تھی ہم دہاں تک تو نہ جا سکتے تھے چنانچہ ہم نے پسپا اپنی اختیار کرنے کی خاطر دائیں باعثیں چینچوں چلا کر کھینچ کو بکشل موز اور واپسی کا سفر شروع ہو گیا۔

اور فوراً ہی احساس ہو گیا کہ اب تک ہم موجود کر رہے تھے، مزے اڑا رہے تھے کہ بہاؤ کے ساتھ کبھی کبھار چینچوں چلا کر بہتے جانا تو آسان تھا اور اب بہاؤ کی خلاف سست میں کشتی لے جانے کے لیے خون پسند ایک کرنا پڑتا ہے۔ مسلسل چینچوں چلانے پڑتے ہیں، ہاتھوں میں چھالے پڑ جاتے ہیں اور پھر لگتا ہے کہ آپ کا کھینچ ساکت ہو گیا ہے۔ جرکت ہی نہیں کرتا۔ بہاؤ کے خلاف چلانا ہمیشہ دشوار ہوتا ہے، جدھر زمانہ چلتا ہے اور ہر کوئی چل سکتا ہے، مرد جب رسم، اخلاقیات اور نہ بھی اقدار کے ساتھ بہتے جانا تو بہت آسان ہے البتہ اپنی راہ حللاش کر کے اس پر چلانا۔ معاشرے کے مختلف رخ پر چلانا تو جان لیوا ہوتا ہے اور کون اپنی جان جان بوجھ کر گناہاتا ہے۔ تو واپسی کا سفر خاصا کٹھن ہوتا۔

کنارے کے قریب ہونے لگے تو بلال نے کہا ”انکل چینچوں تیز چلا میں تاک کیجوں تیز رفتار، ہو کر پانی سے نکل کر ریت پر چڑھ جائے۔“

ہم نے چینچوں اس خوش مراجح شخص کے حوالے کئے اور اس نے صرف انکا پوچھا ”کوئی گیر نظر آیا؟“ ”نہیں۔“

”میں نے بتایا تھا ان کا آج دھوپ کم ہے وہ پانی میں سے نکل کر کناروں پر نہیں آئیں گے۔“  
کیا ہماری دایکا واندی کا اختتام ہو گیا تھا؟  
نہیں۔ ابھی تو اس کا نہیں عروج آنے کو تھا۔

کی جھیل کی تہہ میں جا کر پوری ہوتی تھی.. اگرچہ میں اب بچہ نہ تھا بڑھا ہو کر بھر سے بچ جانے کے دنوں تک آچتا تھا..

بال ایک ماہر تیراک بھی تھا کیونکہ اس کے پاس سمندر کی تہہ میں اتر کر سکو باذائیجگ کا ڈپر سے تھا۔ فریزیکل انسر کنز کا کورس بھی مکمل کرچکا تھا کہ یا اس کے شوق تھے.. وہ اکٹھ کہا کرتا تھا کہ کل کالاں مجھے اجیسیز گم کے شعبے سے فارغ کر دیا جاتا ہے تو میں سکو باذائیجگ کا بچہ ہو جاؤں گا.. وہ بھی ممکن نہ ہوا تو کسی جم میں فریزیکل انسر کنز کی ملازمت تو مل لی جائے گی.. وہ اس دن کا انتظار کر رہا تھا جب نفل ذرا سایہ رہا ہو جائے اور وہ اسے بھی پانی کا بچہ بنادے..

ابھی میرا بھی نہ چاہتا تھا ان شفاف پانیوں میں سے باہر آجائے کو کہ کیا جانے کبھی ایسا آئینہ خانہ اترنے کو ملتے یا نہ ملتے۔

میں کوئی باقاعدہ تیراک دغیرہ نہیں ہوں.. بس یہ ہے کہ کوئی مجھے گہرے پانیوں میں دھکا دے دے تو شرپ شرپ ہاتھ پاؤں مار کر باہر آ جاتا ہوں.. تیرنے کی کوشش کروں تو دھر ڈوب جاتا ہے اور ہاتھ پاؤں پکھو دیکے لیے اوپر رہ جاتے ہیں اور پھر وہ بھی سرسیت نیچے چلے جاتے ہیں.. چنانچہ یہاں بھی میں تیراکی میں طوٹ نہیں تھا، بس ایک خالی ڈرم کی مانند یونی ڈو بتا ابھرنا مزے کر رہا تھا جب بال اتنے پکارا؟ انکل آپ کی تصویر یا تاروں؟“  
”انتارلو..“ میں نے ابھرتے ہوئے نعرہ لگایا۔

”یکرہ کار میں ہے.. میں لاتا ہوں“ اس سے پیشتر کہ میں ایک اور نعرہ لگاتا کہ نہیں رہنے دو.. وہ ڈھلوان پر اونچے ہوتے درختوں میں اوچا ہوتا اور جعل ہو گیا۔ بال اکٹھے جانے کے بعد میں خشنتر نے لگا لیکن وکائیوں جھیل میں ”سومنگ“ کرتے ہوئے ایک تصویر اتروانے کے چاؤ میں پانیوں میں ظہرا رہا۔ چند لمحوں بعد یوں محسوس ہوا جیسے پکھو ہونے والا ہے.. ایک واضح جدیلی کے سامنے گہرے ہونے لگے.. دھوپ مزید مضم ہو گئی۔ جھیل کے پانی جو بوا کے کسی جھوکے سے زرا کر و نہیں بدلتے تھے.. سرسراتے تھے یکدم ذرا اپنے جوش ہونے لگے.. ان کی سٹپ پر لہر ابھرنے لگیں اور یکدم ہوا کا گمراہ شور گو بنیے لگا.. وکائیوں جھیل پر امتحنے شجر دہرے ہوئے لگے.. شور کرنے لگے.. ان کی مردہ ٹہنیاں ہوا کے ذر سے ٹوٹ ٹوٹ کر جھیل کے پانیوں پر گرنے لگیں.. درختوں کے خزان ریسیدہ پتے جھزنے لگے.. ٹہنیوں سے پھر زکر مردہ ہو پکی زرد ٹھنیوں کی

ہو گئے اور نیتی بنتے لگی اور پھر کچھ دیر تک ان میں ڈوبے رہنے سے عادت ہو گئی.. وہ ڈوبو پانی نہ تھے.. میں ان پانیوں میں سیدھا کھڑا ہوتا اور نیچے نگاہ کرتا تو مجھے اپنے پاؤں ریت میں دھنے نظر آتے اور وہ اتنے شفاف، سپید اور پیار نے نظر آتے کہ میرے نہ لگتے کسی گوری گنے کی پوری کے لگتے اور ان کے گرد کوئی مچھلی بھی تیرتی اور کوئی پتھر بھی دکھائی دیتا۔

میری عمر کے میل کے نیچے سے بہت سے پانی بہہ چکتے تھے.. اور میں اس دوران کیسے پانیوں میں اتر چکا تھا۔ گھر میڈی کے جو ہڑوں سے لے کر جزوی فرانس کے گہرے نیلے سمندروں تک.. لیکن میں نے ان جیسی شفاف آئینہ کھاداٹ اور کہیں نہیں دیکھتی تھی..

وکائیوں جھیل کے پانی نیلگوں نہ تھے.. شدید طور پر پخرا ہوئی سربرز گفت کے تھے جیسے ایک پورے جنگل کا رس پخرا کر اس کے پانیوں میں گھول دیا گیا ہو..

میں ان میں ایک موئے لدھر کی مانند مزے کرتا لوٹا رہا۔ اور کبھی سانس روک کر ڈیکی لگا کر زیر آب چلا جاتا اور وہاں ایک اور ہی خوابناک و نیا جھلکاری ہوتی۔ تھے میں سے انتہے چشوں کو اپنی آنکھوں اور بدن پر اعلیٰ محسوس کرتا.. اور جب نظر اس جھیل کی تہہ پر سفر کرتی تو وہاں انہی چشوں کے آبی انار اعلیٰ چھوٹے نظر آتے.. میں تھے کہ نزدیک ہو کر کسی چشمے کے فوارے میں ہاتھ آگے کرتا تو اس کے ہلکوئے محسوس کرتا۔ میں ان ہلکوئوں سے آشنا تھا.. پانی جہاں بھی پھونٹے ہیں آپ انہیں بدن کے کسی حصے پر بلکہ وے لیتے محسوس کر لیتے ہیں.. ایسے پانی جو لس سے بڑھ جاتے ہیں.. یوں گلٹا تھا جیسے کوئی بارات اتری ہے جس کے استقبال کے لیے یا آبی انار چھوٹ رہے ہیں.. اس خوابناک جہاں میں سے باہر آنے کو جی نہ چاہتا تھا پر دم رو کے رکھنا ممکن نہ ہوتا.. اور میں تھے میں سے ابھرنا سٹپ پر آ جاتا۔ اور جھیل کے آس پاس الہتے ہرے شجر میری آنکھوں میں تصویر ہونے لگتے۔

میں پکھو دیکھرے گہرے سانس لے کر اپنے پیچھوے اور پھر دم روک کر زیر آب چلا جاتا.. بہت بچپن میں ایک با تصویر ناول ”پانی کے نیچے“ میرا بہت پسندیدہ تھا۔ قوی کتب خانے نے شائع کیا تھا اور کسی اگریزی ناول کا ترجمہ تھا اور اسے پکوں کا پہلا ناول کہا جاتا تھا.. اور میں اسے پڑھتے ہوئے خوابوں میں پتلا خواہش کرتا تھا کہ کاش میں بھی پانی کا ایک بچہ ہوتا۔ اس ناول کے پکوں کی مانند زیر آب تیرتہ پھر تہ زندگی کرتا.. میری دخواہیں آج جا کر امریکہ میں دکائیوں اندی

غنااط تو نہیں چھمن گیا۔

تو ان سے ان کا غنااط چھمن گیا تھا یا اسے واپس لیتے آئے ہیں۔

مجھے یقین ہے کہ ریڈ ائرین علاء کرام نے بھی فتوے جاری کئے ہوں گے کہ یہ تو تمہارے اعمال کی سزا ہے، خدا کا قبر ہے جو گوروں کی صورت تم پر ثبوت پڑا ہے، گزگزار معاشری مانگو۔ اور تم فرنہ کرو ہمارے دیوتا ان کی توپوں میں کیڑے ڈال دیں گے۔ میں تو ہب استغفار کرو۔

ایسے علاء کرام ہمیشہ سے تباہی اور بر بادی کے خبر چل آتے ہیں۔

ندرا و اڑوں کو اپنی دھرتی ماتا و اپس ملی۔ نہ موروں کو ان کا اندرس و بارہ نصیب ہوا اور نہ

ہی فلسطینیوں کو ان کا آبائی دلنگی ملے گا کہ یہ سب انصاف پر یقین رکھتے تھے۔

النصاف جوںل انسانی کا سب سے بڑا فریب اور وہ کا ہے۔

یہ کبھی ملتا نہیں ہمیشہ دھشی اور بد تہذیب طاقت سے حاصل کیا جاتا ہے۔

یہ سب لوگ اپنے اپنے خداوں پر یقین رکھتے ہیں کہ وہ انہیں انصاف دلوں میں گے۔

مظلوموں کی مدد کریں گے۔ انہیں ان کا حق دلوں میں گے۔ نافرمانوں کی بستیاں ملیا میث کر دیں گے۔ پر وہ خدا یہ وعدہ پورا نہیں کرتے صرف کتابوں میں ایسا کرتے ہیں۔

کہ جیت صحیفوں کی نہیں پر شکوہ گھوڑے ”اسوا“ کی ہوتی ہے۔

چاہے اس پر ایک نافرمان سوار ہو۔

لو ہے کے تھیاروں کی ہوتی ہے چاہے انہیں تھامنے والا ہاتھ کسی بھی دیوتا پر یقین نہ رکھتا ہو۔ منظم فوجی قوت کی ہوتی ہے۔ اس کے خود کا رتبہ کن اسلئے کی ہوتی ہے چاہے اس کے چلانے والے کتنے بے دین ہی کیوں نہ ہوں۔ ان کے سامنے انصاف کے کلباؤ سے اور تیر بیکار ہو جاتے ہیں۔ جیت انصاف کی نہیں ٹیکوں اور گن شپ ہیلی کا پیڑوں کی ہوتی ہے۔

یہ سب کچھ اگر چنان فرمان لوگوں کے قبضے میں ہوتا ہے پرانہیں کوئی سزا نہیں ملتی۔ اگر ملتی

ہے تو صرف انہیں جو حق اور انصاف کی فتح پر یقین کامل رکھتے ہیں۔

اگر چوہہ مفاہمت نہیں کرتے جگوم ہو کر بھی۔ احتجاج کرتے آنسو بھاتے نظیں اور

نو ہے لکھتے ہیں لیکن ان کے آنسوؤں، نوحوں اور دعاوں۔ جمدق دل سے مانگی جانے والی دعاوں

مانند سچھ آب پر گرنے لگے۔

وہ جو جھیل میں تیرتے پھرتے پھر تے پھر سرت لوگ تھے وہ جانے کیوں ہر اساح ہو کر پانیوں سے باہر آنے لگے۔ ڈھلاؤں پر اوندھے لیٹے دھپ سینکتے جوزے بھی ایک افراتفزی میں اٹھے اور سامان سمیٹ کر رخصت ہونے لگے۔

چند لوگوں بعد دایکاوا کی مختصر جھیل میں صرف میں رہ گیا۔ سوکھی شہنیاں رہ گئیں اور زرد پتے پانیوں پر رہ گئے اور کچھ ندر بیا۔ اور ان یکدم وارد ہو جانے والی سنتاتی ہواوں کے پہلو میں تیز بارش اتر آئی۔ چھینتوں کی صورت میں نہیں ایک بوچھاڑ کی صورت میں گرنے لگی۔

ہر سوتار کی سی چھانے لگی۔

ہوا کا شور۔ وہرے بوتے شجر۔ پانیوں پر گرتی سوکھی شہنیاں اور زرد پتے جو بارش میں شامل ہو کر اس کی رنگت بھی زرد کر رہے تھے۔

بدن میں ایک گہرا خوف۔ لیکن عافیت اسی میں تھی کہ میں جھیل میں ہی شہرار ہوں کہ دہاں سے نکل کر کناروں پر جاتا ہوں تو دہاں سر پر دوہرے ہوتے ٹوٹے شجر ہیں۔

یہ شاید کسی سمندری طوفان یا ہری کین کا پیش خیسہ تھا جس کے خوف سے سب لوگ ہر اساح ہو کر۔ اپنے کپڑے اور سامان سمیٹ کر رخصت ہو گئے تھے۔

اور اس لمحے جب میں وکائیا جھیل کے پانیوں میں تنہا اور ڈرا ہوا تھا اور آس پاس کچھ نہ پکھوٹ کر گرتا تھا اور درختوں میں تیر ہوا میں ساپنے کی طرح شکنی تھیں تب مجھے ایک انہونا ساخیاں آیا۔ اس پر شور اور بیہت ناک تھا۔ میں آپ یقین کر لیجیے کہ واقعی مجھے یوں محسوس ہوا جیسے کسی کی آمد آئے۔ جیسے اس سرزین کے قدیم بای اپنے جنگلوں، جھیلیوں اور نریوں میں واپس آرہے ہیں۔ گئے جنگل میں سے نمودار ہو رہے ہیں۔ شور مچاتے ہیں بالکل چپ چپ چل آرہے ہیں۔ دکانیوں کے پانیوں پر ان کے کھنڈ لاعداد ہیں جنہیں کجھی ہوئے وہ خاموشی سے اپنی گم گشتہ جنت میں واپس آ رہے ہیں کہ ہم اپنی سرزین میں واپس لیتے آئے ہیں۔ اپنی خیر بستیاں پھر سے آباد کرنے کو آئے ہیں۔

اپنے گھوڑے دوڑانے آئے ہیں۔ اپنے بزرگوں کی راکھ کو دکانیوں میں بھانے کے لیے آئے ہیں۔ اگر چوہہ جو چھین لیتے ہیں کسی واپس نہیں کرتے۔

آج بھی اندرس میں اگر کوئی شخص رنجیدہ نظر آئے تو اس سے پوچھا جاتا ہے کہ کہیں

کے سامنے اک ایک گن شپ بیلی کا پڑا جاتا ہے تو وہ انہیں ملایا میٹ کر دیتا ہے ..  
محسے واپس کا جیل میں .. ہواں کے شور میں تبا .. پانیوں پر گرتی مردہ ٹھینیوں اور زرو  
ٹھوں کی بارش میں .. قدیم اشجار کو بھلوتی بارش میں .. واقعی ایسا محسوس ہوا کہ یہاں کے قدیم  
باشدے گھنے جنگلوں میں سے نمودار ہو رہے ہیں .. اپنی کشتیوں کو بہتے پانیوں پر کھیتے چلے آ رہے  
ہیں اپنی سر زمین پر پھر سے واپس آ رہے ہیں .. لیکن یہ ایک وادہ تھا .. جو چھین جائے وہ کبھی واپس  
نہیں ملتا .. غرناطہ کبھی واپس نہیں ملتا ..

## ”شام پئی بن شامِ محمد“

جو بھی ... کبھی بھی آخری شام ہوتی ہے .. اس کی سرمی شکل اور اس میں آپ تک آنے  
والی آوازیں مختلف ہوتی ہیں .. یہاں تک کہ کوئی ایک پرندہ جو ہر شام چکلتا ہے تو اس شام میں  
اول تو چ پسادھ لیتا ہے اور اگر چکلتا ہے تو بہت مدھم سروں میں اور اداسی کے رنگوں میں رنگا ہوا  
چکلتا ہے .. اور آپ جان جاتے ہیں اس گھر میں یا آپ کی آخری شام ہے ..  
میں حسب معمول یعنی کے گھر کے پچھوڑے میں برآمدے میں بیٹھا اس شام میں  
تھا ..

گولف کو رس اور جھیلوں کے پار نیم تار کی میں ٹھلٹے جنگل کی گھناؤت کے اوپر بادلوں  
میں ایک سرخی تیرتی تھی .. ہر سو سنا تھا .. کچھ بھی نہ بولتا تھا ..

کبھی کسی چھینگر کےڑانے کی صد کافوں میں آتی اور پھر چپ ہو جاتی ..  
آج پبلادن تھا جب وہ تینوں کو نجیں گولف کو رس کی ہریاں پر نہ اتری تھیں .. سوچ  
سوچ کر پاؤں انھماں پر سے پاس نہ آتی تھیں ..

میں نے ان کے لیے ڈبل روٹی کے جو گلے میز پر رکھتے تھے وہ منتظر ہے پران کو  
چونچ مارنے والے نہ آئے .. ان گلدوں کے برابر میں میری سفری یادداشتوں کے کاغذ پرے تھے  
جن میں سے ایک پر ایک سیاہ پتگا بہت دیر سے بیٹھا ہوا تھا .. وہ مردہ لگا تھا کبھی کبھار اس کے پر  
لہو ہر کے لیے پھر پھرا تے ..

شاید کو نجیں کسی آخری شام میں نہیں اترتی ..

جنگل کے بھیتر میں سے ایک عتاب کی چیخ اُبھری اور سامنے والی جیل پر سے گزرتی

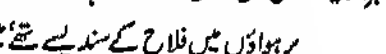
ہر جانب شام ہو رہی ہے تو چل... گھر اپنے...  
شام پیج بن شام محمد گھر جاندی نہیں ڈرتاں...  
بے شک اے خرو... اے میاں محمد... یہ تیری اکلوتی اور لاڈی بیٹی کا گھر ہے۔ فلوریٹا  
میں ہے۔ تو یہاں جو شام آتی ہے یہی سند یہ دیتی ہے کہ مستنصر چل گھر اپنے... پہلے نیویارک  
چل... اور پھر چل اپنے لا ہوں...  


مجھ تک آئے کوئی کہاں میں ڈوب کر گم ہو گئی...  
گھاس بھی مہرباب تھی اور پانی بھی ٹنگ ہو چکے تھے...

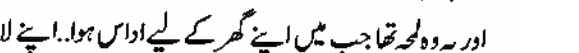
اگر آسمان پر کوئی پرندہ نہ دورا رہتا تو وہ بھی اس خاموشی میں پرداز کرتا گم ہو جاتا...  
عجیب سنا تھا اور چپ ایسی تھی کہ چل سکتی تو اس کی چاپ بھی سنائی نہ دیتی... اور پھر

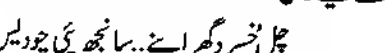
اس ازل سے نہبڑی ہوئی خاموشی میں ایک صدائی دینے لگی...

یہ کون ہے جو صدائیں دیتا ہے... ایسی کمیرے دل میں آتی ہیں۔ صدائیں ہیں بھی یا  
نہیں۔ صرف شایبے ہیں کہ ایسی صدائیں تو اپنے دلن میں سنائی دیتی ہیں۔ یہاں پر ائے دیوں  
میں تو ان کے گمان ہیں...  


فلاخ کی جانب آؤ۔ فلاخ کی جانب آؤ۔ اللہ سب سے بڑا ہے...  
یہ صدائیک واہہ تھا۔ شاید ایک تصور تھا جو میرے بدن میں گونجتا تھا۔ بھلا فلوریٹا کے  
شہر آرلینڈ و میں کون اذان دے سکتا ہے...  


پر ہوا دن میں فلاخ کے سند یہ تھے میں نے کان لگا کر غور سے سناؤ یہ صدائیں کے  
گھر میں سے آ رہی تھی۔ یہ واہہ نہ تھا فلاخ کی جانب بلاتی ایک مژنم آواز تھی جس کا مدد بھی کا گھر  
تھا۔ اور پھر مجھے یاد آ گیا۔ اس کے گھر میں ایک ایسا الارم کا اک تھا جو نماز کے اوقات میں ایک  
خوش المahan اذان نشر کرنے لگتا ہے...

اور یہ اذان ایسی پڑاڑتھی کہ گھر کے اندر سے ایک مدھر ہاں کی مانند لکھتی تھی اور اس شام  
میں گوف کرس کی جیلوں پر تیرتی جنگل کے اندر تک جاتی تھی اور اس میں مقیم چندوں اور پندوں  
کو بھی فلاخ کی جانب بلاتی تھی...  


اور یہ وہ لمحہ تھا جب میں اپنے گھر کے لیے اداں ہوا۔ اپنے لا ہو راپنے پاکستان کے  
لیے تر سا۔ کہ وہاں بے شک کچھ چیختی چلاتی آوازیں بھی تھیں پر ان میں کچھ خوش المahan بھی تھے جو  
پانچوں وقت میں فلاخ کی صداد دیتے تھے۔ بے شک میں اس صدائ پر کم دھیان کرتا تھا۔ پر یہ میرے  
خون اور خصلت میں شامل ہو چکی تھی اور میں اس صدائ کے لیے اداں ہوا جاتا تھا۔ میرے کان اس  
کے لیے ترس گئے تھے...  


چل خسر گھر اپنے... سانجھ پی چودیں...

# نیوپارک واپسی

مزید کتب پڑھنے کے لئے آن لائن درست کریں:  
[www.iqbalkalmati.blogspot.com](http://www.iqbalkalmati.blogspot.com)

## ”محلی میں ہمینگوے کے ساتھ..“

خدا صرف درختوں اور آن کے پتوں پر نہیں اترتی..

دنوں میں بھی اترتی ہے اور بدن کو زردی سے بھر دیتی ہے۔ ایک ”گاؤں“ پر بھی یوں اترتی ہے کہ..

کسی مدتمیں بیت گئیں جب میں پہلی بار ایک زرد و پھر میں اس گاؤں میں آیا تھا۔  
کتنے زمانے گزر چکے جب سلوق کے ہمراہ میں نے ایک نوئے موٹ کی واک کے دوران اس کی گلی گلی اور کونہ کونہ چھان مارا تھا۔ اور کیسے اُس ڈھلتی دھوپ کے سحر سے فٹ پاتھ.. کامریں..  
رہائش گاہیں.. چہرے سب کے سب زردی میں نہایت گئے تھے.. وہ پھول جو اس کے سنجوں میں کھلتے تھے، اگرچہ صدر گل تھے پر اُس دو پھر یک رنگ نظر آنے لگے تھے۔ بصوروں.. او بیوں..  
ڈرامہ نگاروں اور ہم جنس پرستوں کی آما جگا ہیں، بھی زردی میں ڈھل چکی تھیں پر اُس زردی میں اُدایی نہ تھی.. یا سیست کا کچھ پرتو نہ تھا بلکہ زندگی کی وہ حرارت تھی جو صرف تخلیق کے لمحوں میں پھوٹتی ہے۔ نہیں کچھ زیادہ مدت نہیں ہوتی اگرچہ لگتا ہے کہ مدتمیں بیت گئیں۔ اور کوئی زمانے نہیں گز رئے اگرچہ لگتا ہے کہ بہت گزر چکے ہیں.. میں اُسی زمانے میں ان گلی کو چوں میں سرگردان ہوا تھا۔ یہی تقریباً دو ماہ پیشتر، ابھی میں نے فلوریٹ اکارن نہیں کیا تھا۔ کہیں اکی جانب کوچ نہیں کیا تھا، جب انہی گلی کو چوں میں گھوما تھا..

تو شاید یہ آر لینڈ فلوریٹ اس کے قیام کی گھسیں اور شامیں تھیں جن میں مجھ پر کوئی جسیں اترتی تھیں.. ہر چوڑکیاں بھرتے تھے اور نیلے آسمانوں کو گنجے عتاب اپنی چونچوں سے چرتے تھے..  
جو مجھے لگتا تھا کہ بہاں آئے زمانے بیت گئے..

وہ جو میری زندگی کے صحیح کی شریات کی میربانی کے دن تھے۔ وہ کیا برس ہا برس تھے  
آن میں احمد داؤد ایسا بھیڑ یا بدن کا میگول ناک نقشے اور گھٹے ہوئے بدن والا قدرے بد تیز اور  
بہت شاندار شخص۔ آن برسوں میں میری خلتوں اور منظروں کا ساتھی تھا۔ اس کے بدن میں خون  
نہیں پارہ گروش کرتا تھا، اس کا بجھی لیقین تھا کہ وہ کہیں بیک کر بیٹھی ہی نہیں سکتا تھا۔ بیٹھتا تھا اور چند  
لحنوں بعد انہوں کھڑا ہوتا تھا کہ تارڑاً تو میں آپ کو ایک قدیم گاؤں میں لے چلتا ہوں جہاں اب بھی  
اورنگ زیب کے عہد کا ایک کنوں موجود ہے اور اس کے پانی خشک نہیں ہوتے۔ تارڑا ج چاند کی  
چودھویں ہے۔ اسلام آباد کے فلاں پل کے قریب جو سڑک ہے اُس پر سانپوں کا میلہ ہو گا۔ وہ  
قریبی جنگل میں سے سردی کے مارے ہوئے نکتے ہیں اور سڑک پر آ جاتے ہیں کہ اُس میں ابھی  
دھوپ کی کچھ حدت باقی ہوتی ہے۔ وہ اپنے ٹھھرتے بدنوں کو دہاں آسودگی دیتے لوٹتے ہیں  
اور ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں، لپٹتے ہوتے ہیں۔ آؤ ان سانپوں کو دیکھتے ہیں۔ احمد داؤد کی  
پتاری میں ہمیشہ حیرت اور عجوبے کا کوئی نہ کوئی سپولیا اپنا نخماں سا پھن اٹھائے مجھے ڈسٹنے کو تیار ہوتا  
تھا۔ میرا یہ لیقینا باطل ثابت ہو گیا کہ اُس کے بدن میں خون کی بجائے پارہ گروش کرتا ہے جب  
یک دم اُس کے دل کی حرکت بند ہو گئی کہ خون اُس کے دل میں نہ لفڑی سکا تھا۔ خون ہی تھا اس لیے  
پارہ ہوتا تو وہ پہنچ جاتا اور اس کے دل کو تھنچنے نہ دیتا۔

احمد داؤد میرار فیض تھا اور سن اُس کا دوست تھا۔ وہ دونوں نیشنل کالج آف آرٹس میں  
اسٹھنے رزق کانے کی کوشش کرتے تھے جو ناکافی ہوتا تھا۔ چنانچہ سن میرا بھی دوست ہو گیا۔ وہ  
قدرے بخارے بدن کا پیارا سبھالو ہوا کرتا تھا۔ داؤد کی مانند اُس کی خصلت میں بھی بے چینی  
کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھی اور وہ کیسا عمدہ اور نظریاتی شاعر ہوا کرتا تھا۔ ”بادیاں“ ایسا انقلابی اور  
خطراں کا ادبی رسالہ مرتب کیا کرتا تھا۔ اور وہی مجھے آئی ناز کے پاس لے گیا جو مشہور مضمون  
احمد پرویز کی بہن تھیں۔ آئی ناز نے بھی ایک زمانے میں اپنے سن کے زور پر راج کیا تھا۔ کیسی  
شامانہ اور پر وقار زندگی گزاری تھی۔ کبھی کسی افغان شہزادے کے ساتھ۔ اور کبھی وہ زمانے تھے کہ  
صداری محل کے دروازے ان کے احترام میں خود بخود کھلن جایا کرتے تھے۔ اور جن زمانوں میں  
سن نے مجھے ان سے ملوایا اور ظاہر ہے احمد داؤد بھی ہم رکاب ہوا کرتا تھا۔ آئی ناز کے بڑھاپے  
میں بھی ایک تمکنت تھی اور وہ ایک دکمر جوں کے مکان میں گزرافت کے لیے انگریزی کی نیوشن

یا شاید کینیڈا کے رائیز میں پوشیدہ دہسل نام کا ایک پہاڑی قصہ تھا جہاں میں گئی رات  
پہنچا تھا اور شدید سردوی سے دوچار دھنڈ میں راستہ بھول گیا تھا۔ اور طوفریڈا کی اُس کونخ سے پوچھتا  
تھا جو میرے ساتھ ٹھی آئی تھی کہ تم مجھے اس رات اُس بلند کوہستانی قبیلے میں لے آئی ہو جس کے  
نام سے بھی میں آگاہ نہ تھا۔ اُندر کے قبیلے شوریا کی مانند جانشناز تھا کہ کسی نقشے پر اُس کا وجہ ہے تو  
تم لے آئی ہو تو کیوں لے آئی ہو۔ میں کسی کشتی پر سوار ہوں جو پانیوں کی بجائے بلند پہاڑوں میں  
باد بان کھولے مجھے اُس کے وہنداً لوکو چوں میں لے آئی ہے۔ یا پھر کینیڈا کے آخری سرے پر  
گھرے نیلے سمندروں میں جو دہلی مچھلیاں ابھرتی اور ڈوٹی تھیں اور اتنی قربت میں تھیں کہ ان  
کے ذوبنے سے پانیوں میں جو طلاطم برپا ہوتا تھا اُس کے چھینٹے میرے چہرے کو بھکوتے تھے تو  
شاید اس لیے اب میں واپس بیویارک میں آیا ہوں تو لگتا ہے کہ زمانے بدل گئے ہیں۔

اور یہ بھی ممکن ہے کہ وہ آبی پرندہ ہیں گل۔ جو کوئی ریا کے ساحتی قبیلے کے آسمان پر  
ہمہ وقت ٹھل کرتا پر اوز کرتا تھا۔ بے تابی سے چونچ کھولے ہمہ وقت پیاسا۔ سکیاں بھرتا مسلسل  
وکھریا کے آسمان پر حیرتا تھا۔ شاید اُس پرندے نے مجھے زمانوں سے غائل کر دیا تھا اس لیے آج  
اس گاؤں میں آیا ہوں تو لگتا ہے کہ بہت زمانے ہو گئے جب میں یہاں آیا تھا۔

تب دوپہر کی زردی میں آیا تھا، رات گھری ہو گئی تو گھر لوٹا تھا۔  
اب آیا تھا تو رات میں ہی آیا تھا۔  
کیوں آیا تھا؟

کوئی محفل تھی اور بی نوعیت کی بیویارک میں اور وہ بھی میرے لیے جب ایک اجنبی شخص  
نے میرے قریب ہو کر کہا۔ حسن نے آپ کو سلام بھیجا ہے۔ وہ مذہر تکرہ تھا کہ اس شام آئیں  
سکا۔ کہتا تھا کہ تارڑ صاحب کو کہیے گا مجھے فون کر لیں۔  
”کون حسن؟“

”آپ۔۔۔ وہ تو کہتا تھا کہ تارڑ صاحب میرے دوست ہیں۔۔۔“  
”وہیاں کافی حسن ہیں۔۔۔ یہ کون سے اور کہاں کے حسن ہیں؟۔۔۔“  
”حسن عباس رضا۔۔۔ راولپنڈی کے ہیں۔۔۔ شاعر بھی ہیں۔۔۔ آپ جانتے ہیں نا۔۔۔“

رکھا ہے۔ تو آج رات اس گاؤں کی گلیوں میں آوارہ ہوتے ہیں کیا خیال ہے۔ تم سب دے میں سوار ہو کر کر شوفر کے شیش پر اتر جانا۔ میں باہر فٹ پا تھے پر تمہارا انتظار کروں گا۔“  
میں طے شدہ وقت کے عین مطابق براؤڈے سے کر شوفر کے شیش پر پہنچ کر باہر فٹ پا تھے پر تعینات ہو گیا۔ میری تعیناتی کو خاصی مدت بیت گئی اور حسن کا دور دور جلک کوئی سراغ نہ تھا۔ مجھے الجھن ہونے لگی۔ یہ پڑھ دے اگر وقت اور وعدے کے پابند ہوتے تو ترقی نہ کر جاتے۔ صرف انہیں معتبر بنانے کی خاطر برادر میں اسلام آباد تعمیر کیا گیا۔ اور پھر بھی اتفاق نہ ہوا۔ خاصی دریں بعد جب میں فٹ پا تھے پر ٹھنٹے کے دوران شاید ایک گلو بیٹھ کا فاصلہ میں کر چکا تھا اور پسپائی اختیار کرنے کو تھا جب سڑک کے پار سے ایک نعروہ ادھر آیا۔“ اوئے تارڑ جی۔ ہم یہاں ہیں۔“

قصور کسی کا بھی نہ تھا۔ میں اگر براؤڈے سے آیا تھا تو کر شوفر پہنچ کر شیش سے باہر اس جانب نکلا تھا اور وہ مختلف سوت سے آیا تھا اس لیے سڑک کے پار ایک ٹھنٹ کی جو سیر ہیں باہر آتی ہیں۔ یہاں ہیں۔“

حسن ہمیشہ سوت میں ملبوس ہوا کرتا تھا اور یہ پہنادا اسے بے حد مرغوب تھا اور یہاں نبویارک میں بھی اس کی مرغوبیت قائم تھی اور وہ ویسا ہی تھا ایک پہنچنے جانے کے قابل بھالو۔ اس کے ہمراہ نیلی قمیض، کارڈ رائے کی چٹلوں، ایک عینک اور موچھوں میں ملبوس کھوکھر صاحب تھے۔ یہ کھوکھر صاحب گوجرانوالہ میں کچھ دکیل سے تھے اور پیپلز پارٹی کے سرگرم رکن ایسے تھے کہ اکثر گرم سرد ہوتے اندر باہر ہوتے رہتے تھے۔ یعنی بھی گوجرانوالہ کے دن اور بھی ڈسٹرکٹ جیل کی راتیں۔ یہ امریکہ میں ان کے پاکستانی ہونے کے آخری ایام تھے اور چند روز بعد وہ امریکی شہریت کے حامل ہونے والے تھے کہ انقلاب کا نکتہ عروج امریکی شہریت ہی ہوتی ہے۔

کھوکھر صاحب۔ جب آئے تو پہلے سے ہی قدرے کھوئے ہوئے تھے بلکہ کی حد تک تک بھی نہیں پہنچ سکتے تھے۔ وہ انتہے کھوئے ہوئے کھوکھر اپار ہو چکے تھے۔ حسن اور میں نے کچھ دیر احمد داؤ کو یاد کیا۔ اس کے لا ابالیں پن۔ بد تیز یوں اور محبتوں کو

پڑھایا کرتی تھیں اور ایک غیرت زدہ حیات سے ہارنا نہیں تھیں۔ ان کے نگل غسل خانے میں ایک سکل سے لگی ہوئی، نبی میں بھیگ کر پیچکی پر چکی احمد پر دیز کی بنائی ہوئی ایک سیف پورٹریٹ تھی جس کا تذکرہ آئنی نازنے احمد پر دیز کے بارے میں لکھی ہوئی کتاب میں بھی کیا ہے۔ یہ پورٹریٹ آئنی نازنے مجھے عنایت کر دی اور اس میں حسن کی کاوش بھی شامل تھی۔ اور وہی حسن اب نبویارک میں تھا۔

تو میں اس اجنبی شخص کو کیا جواب دیتا کہ میں حسن کو جانتا ہوں یا نہیں۔ اگلے روز اس کا فون آگیا۔ اور میں آر لینڈ و جار ہاتھا۔

نبویارک واپس آیا تو پھر فون آگیا اور میں اگلے روز کینیڈ اجارتا تھا اور رُک نہ سکتا تھا۔ وہاں سے واپسی ہوئی تو حسن نے جو فون کیا اس پر سوائے بد تیزی کے اور کچھ نہ کیا اور میری بزرگی اور مذہر کا کچھ لحاظ نہ کیا۔ میں نے اسے اب اپنی مکمل فراغت اور سپردگی کا یقین دلایا اور پوچھا حسن ملاقات تو بھر طور کرتے ہیں تو اس شہر ملاقات میں کیا کریں گے۔ کہاں جائیں گے ذرا طے کر لیتے ہیں۔

”تارڑ جی ذرا شغل میلے کریں گے۔ اس کے بعد نبویارک کی گلیوں اور گوریوں کو دیکھیں گے اور پھر کسی پاکستانی روستوران میں بریانی یا نہاری کھائیں گے۔ کیا خیال ہے؟“

”ایک تو میں تم پاکستانیوں کی نہاری اور بریانی سے بے حد بیز اور چکا ہوں۔ میں نے اگر بھی کسب کرنے تھے تو اندر وہ شہر جاتی کی نہاری نوش کرتا۔ میکلوڈ روڈ کی بریانی سے فیض اٹھاتا نبویارک کیوں آتا۔“

”تو پھر آپ حکم کریں کہ کہاں... ہم تو آپ کے حکم کے بندے ہیں۔“

”ہم سے کیا مراد... تم ایک بندے نہیں ہو...؟“

”نہیں ہم دراصل دو بندے ہیں جیسے اور جس قسم کے بھی بندے ہیں تو وہ ہیں۔ ایک بندہ تو میں ہوں۔ دوسرے میرے ایک نہایت عزیز اور نظریاتی دوست کھوکھر صاحب ہیں۔ تو حکم سمجھی کیا کرنا ہے اور کہاں جانا ہے۔“

”میں نے بہت زمانے پہلے گرین اچ ولچ میں ایک عجیب زردو پہنگزاری تھی حسن۔ لگتا تھا جیسے آسان سرسوں کا ایک کھیت ہے جس کی زردی کے دو پٹے نے پورے گاؤں کو ڈھانپ

جب سچوں کی رفاقت میں میں نے اس قدیم شراب خانے میں جہاں کا تھا تو میں نے طے کر لیا تھا کہ پھر میں کے گر خدا لایا۔ اگر نیویارک میں کچھ زندگی باقی ہے تو میں اس خانہ خراب میں آ کر رہوں گا اور جہاں پاپا ہمکنوے بر جہاں ہو کر اپنی پسندیدہ شراب پیتے تھے وہاں... بیٹھ کر اور ان جوں پیتے ہوئے ایک عدو قصور ہبھ صورت اترواؤں گا۔ یعنی اقرار صرف اور ان جوں کا کرنا ہے۔

”ہاں حسن... بریڈ فورڈ سٹریٹ میں جو محلی ہوئی محلی ہے.. وہاں جا کر پھل جانے کو جی چاہتا ہے۔“

”چلو چلو محلی چلو جہاں جانے کو تارڑ صاحب کا جی پھل پھل جاتا ہے۔“ کھوکھ صاحب میرے ہم نواہو گئے۔

پورا ”گاؤں“ شب کی سیاہی میں روشن ہوتا ہے پر جانے کیوں بریڈ فورڈ سٹریٹ، ہمیشہ بھجی بھجی ہی نیم تاریک رہتی ہے۔

” محلی“ کے قدیم چوبی چھانک کے اوپر آہنی سلاخوں سے مزین ایک کھڑکی تھی جو بند تھی۔ اور وہاں کوئی شان پچھے بھجاں نہ تھی کے اس کے اندر کیا ہے۔

میں نے اپنا ہاتھ چوبی چھانک پر رکھا کہ ابے دھکیل کر اندر جائیں تو حسن کہنے لگا: ”تارڑ صاحب، یہاں کسی کی پرائیویٹی میں خل اندمازی کرنا جرم ہے.. یوں بے دھڑک اندر پڑے جانا نظرے سے خالی نہیں۔ اگر یہ کوئی ذاتی رہائش گاہ ہوئی تو نیویارک پولیس ہم تینوں کو پکڑ کر لے جائے گی۔“

” تو لے جائے۔“ کھوکھ صاحب کو کچھ پروانہ تھی۔ ”لے جائیں گے.. لے جائیں گے۔ ول والے دلہنیا لے جائیں گے“ وہ گفتگو نہ گئے۔

”حسن میں اطمینان کر چکا ہوں۔ اس کے اندر جھاٹک چکا ہوں۔ اندر 1928ء سے قائم شدہ انہی زمانوں میں سانس لیتا ہو ایک شراب خانہ ہے تو ٹکرنا کرو۔ آ جاؤ۔ وہ دروازہ دھکیل کر جب ہم اندر داخل ہوئے تو گوئی نیویارک کی دنیا سے جدا ہو کر ہم زمانے کی ایک سرگٹ میں داخل ہو کر 1928ء میں چلے گئے۔“

اندر۔ باہر کی دنیا سے کہا ہوا۔ اس زرد شیطان کے شہر کی جگہ گابٹ اور جدیدیت سے

یاد کیا۔ یہ تصور کیا کہ اگر آج وہ بھی ہمارے ہمراہ نیویارک کی رات میں ہوتا تو کیا ہوتا۔ ہم نے بتی ہوئے دنوں کو بہت بیاد کیا جب پرداعے نہ کیا تھی۔ جب احمد وادو ”وہ سکی اور پرندوں کا گوشت“ لکھنے پر عتاب میں آ جاتا تھا۔ حسن کی نظموں پر گرفت ہوتی تھی اور ایک اخبار میں میری تصویر کے ہمراہ یہ مطالبه کیا گیا کہ اس شخص کو ”بابا بگلوں“ ایسی کہانی لکھنے پر سرعام پچھائی دی جائے۔ ہم وہ پرندے تھے جنہوں نے جر کے موسموں میں مرنے سے انکار کر دیا تھا۔ یہ انکار احمد وادو کے کچھ کام نہ آیا اور وہ مر گیا۔ حسن اپنے بچوں کے مستقبل کی خاطر سارہج کی سلطنت میں ایک بینک میں ملازمت کرتا تھا اور میں سماج کو بدل ڈالنے کے خواب سے تائب ہو کر ایک پا آسائش زندگی گزارتا تھا۔ بتی ہوئے دنوں کو ہم نے بہت یاد کیا پر کہاں تک کرتے۔ یا وہاں کی کیا کار کو عذاب ترار دے کر ہم بالآخر حال میں چلے آئے۔ نیویارک میں چلے آئے جہاں ہم ”گاؤں“ کے گلی کو چوں میں ”آوارہ ہوں“ کی دھن پر گھوستے تھے۔ ریستورانوں اور شراب خانوں میں تاک جھانک کرتے تھے۔ اور ایک مدت کے بعد۔ کہ ہم ہدم دیر یونیٹھی اور خضر سے تاک جھانک کرتے تھے۔ اور ایک مدت کے بعد۔ کہ ہم ہدم دیر یونیٹھی اور خضر سے ملاقات سے بڑا کر یہ ملاقات تھی۔ اور یہ کہی خمار آمیز اور شاندار شب تھی جس میں ہم ناظم حکمت پا بلونیر و دا اور فیض صاحب کو یاد کرتے تھے۔ حسن اور کھوکھ صاحب را ہمچنان گوریوں کی شان میں قصیدے کہتے۔ ان کی بدنبی بناوٹ کو بیان کرتے۔ حسن تو تھا ہمیشہ شاعر۔ لیکن کھوکھ صاحب بھی ایسے شاعر ہوئے کہ آپ انہیں شاعری سے باز نہیں رکھ سکتے تھے کہ وہ کھوکھ اپار جا چکے تھے۔

جب اس بے مقصد اور بے مہار آوارگی نے ہم میں تھکاوٹ بھر دی تو حسن نے پوچھا:

”تارڑ صاحب۔ آپ کھانا کہاں اور کس قسم کا کھانا پسند کریں گے۔“

”ابھی تو میں محلی میں جانا پسند کروں گا۔“

”چلو چلو محلی چلو۔“ کھوکھ صاحب نے اسے بھی ایک سیاہی رنگ کے انداز میں کہا۔ جسے چلو چلو میٹا پاکستان چلو یا لاز کا نے چلو ورنہ تھانے چلو کے انداز میں۔“

” محلی؟“ البتہ حسن سنجیدہ ہو گیا۔

درالصل حسن اور کھوکھ صاحب وہ بھولے بھالے مخصوص پرندے تھے جنہیں میں نے اپنے دام میں صرف اس لیے پھانس لیا تھا کہ ہم آج کی شب محلی جائیں۔ کیونکہ ایک مدت پہلے

ایک طویل شیفٹ میں بجتے چلے گئے تھے۔ اندر داخل ہوتے ہی اس ادبی نمائش نے مجھے پاس بلالیا اور بھول گیا کہ میں یہاں کیوں آیا ہوں مجھے تو صرف وہ پہلی اشاعتیں دکھائی دے رہی تھیں جو اس سے خانے کے گلے میں ایک ہماری صورت زیبائش تھیں۔ بزوپک کی عینک ناک پر جمائے اور یہ ناک کتابوں کے سر درق سے چھوٹا میں ہو لے ہو لے چلا گیا۔ نادلوں ڈراموں اور مضمایں کے بھوغنوں کے عنوان اور ان کے مصنفوں کے نام پڑھتا۔ کبھی کسی سے خوار سے ٹکر اجاتا اور ”سوری“ کہہ کر آگے بڑھ جاتا اور سمجھی کسی خالی کری سے الجھ جاتا کہ میں ان کتابوں سے نظر نہ ہٹاتا تھا۔ مجھے اس بے مثال نمائش نے بے پایاں سرست سے ہسکار کیا اور میں نے سوچا کہ کی آج سے اسی نوے برس بعد لا ہو رہیں بھی کوئی ایسا قہوہ خانہ یا شراب خانہ ہو گا جس میں آج کے عہد کے نمایاں اویپوں اور شاعروں کی تصاویر ہوں گی اور ان دونوں شاخے ہونے والی اہم کتابوں کے ایڈیشن نمائش پر ہوں گے۔ صرف ایک قہوہ خانہ تھا جو ایسا ہو سکتا تھا پر اب نہیں ہو گا۔

ذرا تصور میں لائیے کہ پاک فنی ہاؤس اگر ہوتا تو آج سے نوے برس بعد اس کی دیواروں پر کیسے کیسے نابندہ روزگار شاعروں اور اویپوں کی تصاویر آؤں یا قہوں کے یہ لوگ ہیں جو گئے وقت میں چائے کی ایک بیالی پر یہاں پہلوں پیشہ رہتے تھے۔ وہ اس ٹھی ہاؤس کے اتنے رسیات تھے کہ ان میں سے ایک کی بارات بھی بیہیں تجھ ہو کر دین کے گھر کی جانب رو ان ہوئی۔ اور ان اویپوں کی کیسی کیسی کتابیں جنہوں نے کلاسیک کا درجہ اختیار کیا۔ اس کی دیواروں پر تجھی ہوئیں۔ ان کے سر درق یہاں نمایاں ہوتے اور اس کی بوسیدہ کریں اور ادھڑے ہوئے صوفوں کی نشاندہی ہوتی کہ یہاں کون پیٹھتا تھا اور یہ جگہ کس کے لیے مخصوص تھی۔

یہ واحد مکان تھا۔ پاک فنی ہاؤس کا تسلسل وہ واحد مکان تھا جس کی زیارت کو آئندہ نسلیں آئیں اور اس کے دروازے کے سامنے بچوں کے گلددست رکھ کر ان اویپوں سے عقیدت کا اظہار کرتیں جن سے وہ محبت کرتے تھے اور جو کبھی اس فنی ہاؤس میں آیا کرتے تھے۔ پر ایمانہ ہونا تھا۔ اس معاشرے میں ہر گز نہ ہونا تھا اور نہ ہوا اور فنی ہاؤس کے دروازے اویپوں پر بند کر دیئے گئے کہ وہاں اب ناٹروں کی ایک دکان کھلنے والی تھی جو اس کے عارضی مالک کے لیے چائے کی فروخت سے کہیں زیادہ منافع بخش ثابت ہو سکتی تھی۔

اویپوں اور شاعروں کی بجائے وہاں اب جاپانی چینی پاکستانی نئے اور استعمال شدہ

پوشیدہ ہوتا ہوا۔ ایک نیم تاریک بکڑی کے تھوڑے کافری جو پانار غن کھوچ کا تھا۔ میزیں بوسیدہ کی کی حالت میں۔ کریں اور نئی نہایت بوڑھے ہوتے ہوئے۔ تو وہاں ایک ریستوران کہہ لیجیے۔ بہتر ہے کہ ایک خانہ خراب سے خانہ آباد کہہ لیجیے۔ اور اس کی نیم تاریک قدامت میں پیشے ہوئے۔ سرگوشیاں کرتے۔ زندگی کرتے لوگ ایسے لگاتا تھا کہ ہمیشہ سے سیکی ہیں اُن میں سے کوئی نہ گیا اور نہ آیا۔ وہاں مٹھن اور شامن اور شامن وہاں آباد تھے۔ اور کسی نے ایک پلک بھی نہ جھکی۔ کچھ دھیان نہ کیا کہ کون آیا ہے۔ کوئی اور بھی آیا ہے۔

میرے چیزے بے وجہ بیجان میں آجائے والے شخص کے لیے۔ مجھن ایک سے خانہ قدیم نہ تھا۔ ایک جادوگری تھی جس میں شنید تھی کہ حرف کے جادو گراج کیا کرتے تھے۔ تحریر کے ساحر وہاں کے شہزادے تھے اور ادب کی سلطنت کے شاہ اپنے تخت پر براجان ہوتے تھے جو قدیم چوبی کریں اور بچوں کی صورت میں ہوتا تھا۔

ڈیلان تھامس۔ آرلینڈ کا الکھل کا ریسا قوی شاعر۔ ولیم فائلر۔ جے ذی سلکر اور پاپا بھی ہمیکوے کا پسندیدہ نہ کھانا میں تھا۔ یہاں تک کہ سون ڈی بودیز جب بھی اپنے رفیق ڈاں پال سارتر سے جدا ہو کر پیرس سے نیویارک آتی تو اس کا زیادہ وقت اسی پلکی کی فریب گری میں بسر ہوتا۔

مارلن مترد کے ایک شہر۔ ڈرامہ نثار آر قرملر کی شامیں بھی اسی محلی کی چاہت میں گزرتیں۔

پلکی کی دیواروں پر امریکی ادب اور دانشوروں کی تصویریوں کی ایک نمائش تھی۔ ان سینکڑوں اویپوں اور شاعروں کی بلیک اینڈ وہاٹ تصویریں آوازیں تھیں جو اس خانہ خراب میں آیا کرتے تھے۔ اور ان میں سب سے نمایاں۔ اوب کے حوالے سے نہیں۔ شخصیت کے حوالے سے نمایاں سفیدریش موٹے اونی سویٹر میں ملبوس پاپا ہمیکوے تھا۔ جس نے اپنی کچھ شامیں یہاں روشن کیں۔

لیکن ان نادر اور نایاب۔ نابغہ روزگار لوگوں کی بلیک اینڈ وہاٹ تصاویر کے علاوہ میری روح کو جس منظر نے چھوپیا۔ وہ ان تصاویر کے نیچے آئیں اویپوں اور شاعروں کی کتابوں کے اڈلین اور خصوصی ایڈیشنوں کی سجاوٹ تھی۔۔۔ خانے کی اس دیوار سے شروع ہو کر اس کے آخر تک وہ

ہیں۔ لکڑی کی دیواروں پر بھی قدامت کی سیاہی تھی اور میزوں پر بھی اگر رندہ لگا دیا جاتا تو ان کی شکل بہتر نکل آتی۔ ذرا سختری ہو جاتی۔ ایک آئٹی دروازہ بھی تھا جس کے تنتوں پر گھوڑے کی ایک فعل خوش بخشی کی علامت پر ٹھوکی ہوتی تھی اور یہ دروازہ جانے کھلتا بھی تھا یہ نہیں۔ اگر کھلتا تھا تو جانے کہاں کھلتا تھا۔

چلپی کے گلوٹوں کو نوں ٹھوڑوں میں اور پار کاؤنٹر کے اوپر پھی سٹولوں پر برآ جان مرد اور عورتیں سب کے سب ایک دوسرے کے شناسابے تکلف اور ایک ہی خاندان کے لگتے تھے کہ وہ آپس میں چھلپیں کر رہے تھے اور بے وجہ ہم آغوش ہو کر ایک دوسرے کا حال دریافت کر رہے تھے۔ حالانکہ حال دریافت کرنے کا یہ کوئی مناسب طریقہ تو نہیں؛ اگر ہوتا تو ہم سے بھی کوئی ہمارا حال دریافت کرتا۔

پورے چلپی میں ہم تینوں کے سوا کوئی کالا یا سانو لا شناختھا۔

ہماری میز کے برابر میں چوبی فرش پر ایک نہایت ریشمی نسواری رنگ کی دراز ڈلفوں والا بھی شیم کٹا پڑا تھا۔ صرف اس کی آنکھوں میں جو حرکت اور زندگی تھی اس سے ظاہر ہوتا تھا کہ وہ چھپی کا کستہ ہے، کوئی کھلونا نہیں جو فرش پر پڑا ہے۔ پتھیں کس کا تھا۔

جس کا بھی تھادہ اسے چلپی کے اندر لا کر بھول گیا تھا کہ وہ اس کا ہے۔ اور کتنے کوئی سچھ پروانہ تھی کہ وہ کس کا ہے۔

وہ اپنے قیلے کا شاید کوئی صوفی تھا جسے دنیا سے کچھ غرض نہ تھی اور ہر نے سے اور ایک بے اعتنائی کی کیفیت میں فرش پر تھوٹھی رکھ کر اک عالم استغراق میں استراحت فرماتا تھا۔

کبھی بکھار میں اس کی درویشی سے تھاثر ہو کر جھکتا اور اس کے نسواری اور ریشمی بالوں پر ایک الفت بھری چکی دینیا تو اس کی آنکھوں میں شکرگزاری کی شرمندگی سی آ جاتی اور وہ صرف ایک بار اپنی دم اٹھا کر اس شکرگزاری کا اظہار کرتا تو راستے پھر سے فرش پر رکھ دیتا۔ عجیب درودیں کہتا تھا۔

چلپی میں یہ شب گزارنے والے لوگ... زندگی کی قدر کرنے والے خوش طبع لوگ صورتِ شکل اور بس سے بھلے لوگ لگتے تھے۔ کاروباری اور کائناتیں نہ لگتے تھے۔

برا بر کی میز پر ایک جوڑا برآ جان تھا۔ میں ذرا کوشش کر کے ان سے فریذی ہو گیا۔ وہ

نائز برآ جان ہوں گے کہ یہی تو ایک ترقی یافت اور مہذب محاذرے کی واضح ثانیاں ہیں اور تم ان پر غور نہیں کرتے۔

نیویارک کے باسیوں کو اگر چنانڈا کے لیے کہا جائے تو وہ ایسا پر شیش بلڈنگ اور چلپی کو مسافر کر دیئے جانے کے انتخاب میں بلا جھک بچلپی کے حق میں دوٹ دیں گے۔ اور ہمارا دوٹ ٹائروں کی دکان کے حق میں ہو گا۔

”تارڑ صاحب۔“ حسن نے مجھے پکارا جو کوکر صاحب کے ہمراہ ایک کونے میں برآ جان ہو چکا تھا اور میرا منتظر تھا۔ ”اب آ بھی جائیں اور آ کر بتا میں کہ کیا بیٹیں گے؟۔“

”اپنے کوکر صاحب کو ذرا اور کوکر اپارلے جاؤ۔ میں یہ سروق گروانی مکمل کر کے ہی آؤں گا۔“

”یہ خاصے پار جا چکے ہیں۔ مزید پار گئے تو ڈوب جائیں گے۔“ حسن نے ان کے کندھے پر ایک دھپ لگا کر کہا اور اس دھپ کی شدت سے کوکر صاحب پار جاتے جاتے بیچے۔ چلپی کا ماحول کسی قدر رانگستان کے دیہی علاقوں میں واقع ان قدیم شراب خانوں ایسا تھا جن کے اندر وہن پر زمانہ اڑانداز نہیں ہوتا۔ ان کی آرائش اور ماحول میں کچھ تبدیلی نہیں آتی۔ وہ جوں کے توں پرانے وقتوں میں سانس لیتے رہتے ہیں۔ وہاں بہت کم ایسا ہوتا ہے کہ کوئی اجنبی آجائے ورنہ آس پاس کے دیہات اور قصبوں میں رہنے والے عام لوگ۔ مزدور اور کسان ہی ہر شب مہماں ہوتے ہیں۔ چنانچہ وہ سب ایک دوسرے کو جانتے ہیں ایک خاندان کی مانند ہوتے ہیں اور وہہاں کوئی ہونے کے لیے نہیں آتے بلکہ اکثر بیڑے کے ایک مگ کو سامنے رکھ کر پوری شب خوش گپیوں میں گزارتے ہیں اور یہ سلسلہ نسل درسل چلتا جاتا ہے اور کوئی ایک فوجوں جو قدرے مخور ہو جائے اپنالگ اٹھا کر بڑے فخر سے اعلان کر دے گا کہ خواتین و حضرات آپ کی توجہ چاہتا ہوں۔ کیا آپ جانتے ہیں کہ اسی کری پر بینچہ کہ اس میز پر اپنا نیز کا جھاگ آ لودمگ رکھ کر میرے دادا جان بھی بیٹھا کرتے تھے۔ چنانچہ یہ ایک قدرے خساراً لوڈ خاندانی میں ملاقات بھی ہوتی ہے۔

چلپی بھی کچھ ایسا ہی گئے دنتوں میں سانس لیتا خانہ خراب تھا۔ یعنی چوبی فرش کی بویسیگی تباہی تھی کہ اس پر بہت لوگ چل پچے ہیں۔ کچھ تو چلے ہیں اور کچھ بیاں گرے اور کچھ بیاں گرے

”جی ضرور.. دیسے یہ میرا کائنیں ہے۔“ میں نے مسکرا کر کہا اور اس پر حسن اور کھوکھ  
صاحب نے بھی نہرہ تحسین بلند کیا کہ.. ہمارا بھی نہیں ہے..

چنانچہ بھیکی پڑتی نسلی جیں والی لاکی نے جی ہر کے کئے کو پیار کیا۔ اس کے کافوں میں  
کھلی کی اور اس کی پشت پر دریہ تک ہاتھ پھیرا۔ اور کتنا ایسا نام رد کہ حرکت تک نہ کی۔ بس فرش پر  
تحقیق رکھے آئکھیں جھپکا تارہا۔ البتہ ہم تینوں میں بہت حرکت ہوئی اور ہم لطف انداز ہوتے  
رہے جیسے وہ ہمارے کافوں میں کھلی کر رہی ہے اور ہماری پشت سہلا رہی ہے۔ تیسری دنیا کے  
جنگی طور پرنا آسودہ لوگ بس اسی طرح دور دور سے ہی اٹف انداز ہوتے رہتے ہیں..  
وہ تینوں سے خوار یکدم انھے گئے۔

وہی جو پاپائیمگو کے تصور یہ تسلی سرخ شراب کے گھونٹ بھرتے تھے وہ اٹھ گئے  
اور میں فوراً اٹھا اور اس نشست پر جا بیٹھا۔

سب سے پہلے تو میں نے ایک نہایت دانشورانہ اور اوپیانہ پوز پہا کر۔ بھیگو کے کی  
پوری بیٹلے ایک تصویر بتوائی تاکہ سندھ رہے کہ گزرے تھے ہم دہاں سے۔ جہاں ”بوزھا اور سندھ“  
کا ناول نگار بیٹھا کرتا تھا۔ یہ تصویر خصوصی طور پر اس میں ہوئی تھی تاکہ ہم اپنے ادبی کیریئر کے  
اختتم پر جو سائیکل کے کیریئر سے ملتا جاتا تھا۔ اگرچہ وہ تو پہلی کتاب لکھنے کے فوراً بعد ہی اختتم  
پذیر ہو گیا تھا۔ تو تب آئندہ برسوں میں جب یہ انساد اسکن گیر ہو جائے کہ میاں تم نے جہاں  
پہنچنا تھا تھیج گئے اور کہیں بھی نہیں پہنچ اور ادبی عظمت کی گاڑی تو کب کی چھوٹ پچھلی تو پھر ہم  
ہر اسال ہو کر اپنے نام آنے والے کاٹھ کباڑ خلوط۔ جھاڑ جھنکار۔ آؤٹ آف فوس  
تصویریں۔ اخباروں کے تراشے۔ اپنی چینیدہ تحریروں اور ہم عصر ادیبوں نے مت سماجت کر کے  
اور کبھی زبردستی لکھوائی جانے والی تو صحنی مضامین پر مشتمل ایک خیم کتاب ”تاڑا اور اس کی ادبی  
عقلت“ نام کی اپنے ذاتی خرچے پر یا کسی ادبی انجمن سے مانگ تاگ کر چھپوا کیں گے تو اس میں  
یہ تصویر بھی شامل ہو گی۔ کہ۔ تاڑا بھیگو کے ساتھ۔ بلکہ بھیگو کے تارڑ کے ساتھ!۔

بھیگو کے میرے پسندیدہ تین مصنفوں میں شامل نہیں ہے۔ البتہ اس کی حیات کی  
بے راہ روی اور آوارگی مجھے اس کی قربت میں لے آتی ہے اور وہ میری پسندیدہ ادبی شخصیت بن  
جاتا ہے۔ اس لیے بھی کہ کسی ادبی نقادر نے میری آوارگی اور ذہنی خلبان کو بھیگو کے سے جالمایا تھا۔

جو مرد مقاوم ایک اندر یہ ڈیر اسٹر تھا اور اس کی ساتھی لڑکی کسی اداکاری کے سکول کی طالب تھی۔ بھی  
میں اسی نویعت کے لوگ آتے تھے۔

میں بہت دیر سے تاک میں تھا۔  
اگرچہ حسن اور کھوکھ صاحب کے ساتھ غفل میلے کر رہا تھا لیکن میرا دھیان کہیں اور تھا۔  
میں منتظر تھا۔

خاطر تھا کہ کب۔ وہ تین حضرات جو مسلسل سرخ دائیں کے گھونٹ بھرتے باقیں کرتے  
تھکتے نہ تھے وہ کب رخصت ہوں اور میں اس نشست پر جا بیٹھوں کہ یہ وہی نشست تھی جہاں  
پاپائیمگو بیٹھا کرتے تھے اور ان کی باریش تصویر اس نشست کے عین اوپر آؤزیں اس کی  
نشاندہی کرتی تھی۔ سٹائیں بیک اور یوجین اونیل کا بھی یہی مرغوب گوشہ ہوا کرتا تھا اور سکون ڈی  
بوائز بھی اسی کو نہ کرنے کو پسند کرتی تھی۔

تو میں منتظر تھا۔

لیکن وہ تینوں حضرات تو گویا نشتوں کے ساتھ چپک چکے تھے۔ اٹھنے کا نام ہی نہ لیتے  
تھے۔ اٹھنے تو میں اس نشست پر جا بیٹھتا۔

اس انتشار کے دوران بار کاؤنٹر پر بر ایمان ایک بھیکی پڑتی نسلی جیں اور پورے  
بازوؤں کے بھورے سویٹر میں ملوٹیں جس کی باسیں کلاں میں پلاسٹک کے قمیں دیزائن جھولتے  
تھے۔ ایک لڑکی گھنگھریا لے سہری بالوں والی۔ اور اس کی چھٹی ناک تلے جو بے دریخ مسکراہے تھی  
وہ صرف کسی ایسی لڑکی کی ہو سکتی تھی جس نے زندگی میں کوئی دکھ نہ سہا ہوا درجت نے بیٹھا اپنے  
پازوؤں کے لیے واپسی ہوئے ہوں۔ وہ ہمارے قریب آئی اور مجھ سے کہنے لگی۔ ”کیا میں تمہارے  
کتنے کو پیار کر لوں؟“

ٹائید وہ کٹانسواری رنگ کا اس لیے تھا کہ نسوار کھاتا تھا۔ بہر طور ایغوفی ضرور تھا اور  
چونکہ ہماری میز کے پائے سے لگ کر مسلسل حالت استفراق میں تھا، اس لیے اس لڑکی کو غلط فہمی  
ہوئی تھی کہ یہ ہمارا ذاتی کٹا ہے۔ دیسے عمر کا زدال بھی انسان کو کبھی کیسی ذائقوں سے ہمکنار کرتا ہے  
کہ قصہ آج سے تمیں برس پیشتر کا ہوتا تو یہ لڑکی مجھ سے نہیں بلکہ کتنے سے پوچھتی کہ... کیا میں  
تمہارے مالک سے پیار کر لوں؟“

ہماری کون سنتا تھا.. جب کہ ہمیں کوئے کی سب نے کسی کو وہ امریکی تھا اور انگریزی میں لکھتا تھا۔

ہمیں کوئے میں ایک اور قباحت تھی.. وہ ایک آوارہ مژاچ.. لا ابالی.. کھلنڈر را.. عورتوں کا شیدائی، کسی حد تک منہ پھٹ اور بے وید اور ہماری نظرؤں میں ایک ادا باش شخص تو تھا ہیں لیکن.. پاپا ہمیں کوئے کی سب سے بڑی کمزوری.. اور طاقت بھی.. شراب تھی.. اس کا ہر نادل نے نوشی سے شروع ہوتا ہے.. شاید ”اولڈ مین اینڈ ہی“ میں شراب نہیں ہے کہ سمندر روں پر شراب خانے قائم نہیں ہو سکتے ڈول جاتے ہیں.. اس کے سوا ہر نادل میں اس کا مرکزی کردار جہاں کہیں بھی بیٹھتا ہے.. افریقہ یا بیرون میں تو اپنے گلے کو پہلے ترکتا ہے اور پھر بات کرتا ہے.. اگر وہ بیرس میں ہے تو اس کا مرغوب ترین مشروب ”پرزو“ ہے.. سونف سے کشید کی گئی شراب جو بے رنگ ہوتی ہے اور پانی کی آبیزش سے دودھیا ہوتی ہے.. عرب دنیا اور خاص طور پر بہتان میں اسے ”عرق“ کے نام سے جانا جاتا ہے..

ہمیں کوئے اگر امریکہ کی بجائے پاکستان میں پیدا ہوتا اور اردو زبان میں لکھتا تو اس پر بھی سفرنا سے کا الزام و ہر کراستے روک دیا جاتا.. لیکن وہ ایک بڑے ملک میں پیدا ہوا اور اس نے ایک بڑی زبان میں لکھا، اس لیے وہ نامور ہو گیا.. ہمارے بلوںت سنگھ.. راجندر سنگھ.. کرشن چندر.. عزیز احمد.. سعادت حسن مندو اور قراۃ العین حیدر صرف اس لیے میں الاقوای سطح پر گلمان رہے کہ وہ تیسری دنیا کے بائی تھے اور اردو میں لکھتے تھے.. اگر یہ اگر بیزی میں لکھتے تو کیا کوئی ہمیں کوئے.. شائن بیک.. مارک ٹوین یا ہمیز جو اس ان کے سامنے ٹھہر سکتا..؟ ہاں گارسیا مارکیز کا فکا.. کامیو.. کندیرا... یا ہو سے سر اما گوٹھبر سکتے تھے پران سے برتر نہ ٹھہر سکتے تھے..

تیسری دنیا میں جنم لینے والے لکھاریوں کی حیات ایک یونانی الیے سے کم نہیں.. صرف اس لیے کان کی جنم بھوی اہم نہیں اور وہ جواب تخلیق کرتے ہیں تو اپنی زبان میں تخلیق کرتے ہیں جو بین الاقوای سطح پر کچھ جیشیت نہیں رکھتی.. چنانچہ وہ گلمان رہتے ہیں.. چونکہ میں محلی میں اس بحث موجود میں پاپا ہمیں کوئے کی نشست پر برا جہاں ہوں اس لیے مناسب ہو گا کہ میں اس پاپا جی سے اپنی اولین ملاقات کا احوال بیان کر دوں..

میں کسی حد تک وہی.. رومنوی اور جذبائی سطح پر ہمیں کوئے کے قریب تھا اور وہ بھی کسی حد تک مجھ سے ممتاز رکھتا تھا.. امریکہ میں بھی تو آوارہ گروہ تارہ ہو سکتے ہیں..

میں نے اپنے اوبی کیر بیر کے آغاز میں کچھ افسانے اور نادل غیر ملکی پس منظر میں تحریر کیے.. مثلاً افسانوں میں ”سیاہ آنکھ میں تصویر“، ”باو شاہ“، ”جوہلی“، اور نادلوں میں ”فاختہ“، ”پیار کا پہلا شہر“ اور ”چپی“.. وغیرہ.. تو تفاوٰ حضرات اور بیشتر ہم عصر اور یہوں نے بھی فیصلہ صادر فرمادیا کہ یہ تو سفرنامے ہیں کیونکہ یہ تو انگلستان.. فرانس.. روس اور ہسپانیہ کے پس منظر میں لکھے گئے ہیں.. ان دونوں افسانوں یا نادل صرف وہی سمجھا جاتا تھا جس کا پس منظر پاکستان ہو اور صرف منہ کا ذائقہ بدلتے کے لیے کوئی کروار انگلستان کی ہوا کھا آئے تو کچھ مضا نقہ نہیں.. میں نے بہت داویلا کیا کہ جناب مجھے یوں روندی کیجیے.. یہ افسانے ہیں نادل ہیں اور صرف ان کا پس منظر غیر ملکی ہے کیونکہ عمر گزری ہے اسی دشت کی سیاہی میں.. تو ان زمانوں میں ہمیں کوئے کوئی ڈھال بناتا تھا کہ صاحبو میری معلومات کے مطابق اس امریکی مصنف نے صرف اور صرف اپنا پہلا نادل امریکی پس منظر میں لکھا اور اس کے بعد اس کی کل تحریریں اور کروار بیرس.. افریقہ.. ہسپانیہ.. اطالیہ.. سو سو ٹرینز اور کیوبا میں ختم لیتے ہیں اور یہ تحریریں سب کی سب خود نوشت کے زمرے میں آتی ہیں اور پاپا جی ذرا سیانے تھے کہ ہر نادل اور کہانی میں مرکزی کروار اگر چہ ان کا اپنا ہوتا تھا لیکن وہ صرف یہ تبدیلی کرتے تھے کہ.. ”میں ارنٹ ہمیں کوئے.. جب جگ کے دوران اطالیہ میں ایک ایسے بیلنس ڈرائیور تھا.. یا ہسپانوی خانہ جنگی میں شریک تھا.. یا پامپونا کے فی اسٹا میں شریک تھا.. یا کیوبا کے سمندروں میں کشتی نکل کر جایا کرتا تھا تب میرے ساتھ یہ ہوا..“ تو تبدیلی وہ یہ کرتے تھے کہ ”میں“ کی بجائے اپنا نام کسی کروار کو دے دیتے تھے کہ جیک بیرس میں تھا.. ٹوپی افریقہ میں جنگلی بھینسوں کا شکار کھیل رہا تھا اور اس کے ساتھ یہ ہوا..

”سنوز آف بلی مجاہروز“، ”اے فیر دیل ٹو آ رمز“، ”میں آ سورائزز“، ”فارہوم دے بیل ٹو زز“، ”گرین ہلز آف افریقہ“، ”اے مودا بیبل فیٹ“.. یہاں تک کہ اس کا کلاسیک ”اولڈ مین اینڈ دے ہی“ یہ سب نادل ہمیں کوئے کی خود نوشتیں ہیں.. ہم نے بہت داویلا کیا پر ہماری کسی نے نہ سنی اور ہمارے افسانوں اور نادلوں کو سفرنامے ہی تر اردو یا جاتا تھا..

”پھر بھی.. میں اسے پیار کرلوں..“

ہمکوئے نے اپنی خود نوشت میں ایک عجیب سا فلسفہ بیان کیا ہے کہ.. جب ایک مرد کے اندر جو رس ہوتا ہے اس کی روایتی قسم جائے تو اسے خود کشی کر لینی چاہیے.. اور اس نے کر لی..

اگرچہ میری روایتی نکمل طور پر تھی نہیں تھی اور فی الحال خود کشی کی چند اس حاجت نہ تھی لیکن اس کے باوجود وہ جب اس لڑکی نے دوسری بار میری بجائے کتنے سے الفت کا اظہار کرتے ہوئے یہ کہا کہ.. کیا میں تمہارے کتنے سے ایک مرتبہ پھر پیار کرلوں.. تو مجھے خود کشی کر لینی چاہیے تھی..



شاید یہ احوال میں پہلے بھی اسی تحریر میں بیان کر چکا ہوں..

پاپا ہمکوئے سے میری پہلی ملاقات لاہور کے اوڈین سینما کی سکرین پر ہوئی.. جب میں مسلم ہاول ہائی سکول میں آٹھویں جماعت کا طالب علم تھا اور خاور زمان کے ہمراہ گردالوں سے چوری چھپے انگریزی فلمیں دیکھا کرتا تھا..

”سنور آف کلی مخبارو“ نے لاہور کے تمام شن ایجنسز پر جادو کر دیا تھا.. ایک مرتا ہوا ذخی شخص گریگوری پیک افریقہ کے بیانوں میں.. اس جہاز کا منتظر جو اسے تہذیب یا فنڈ دیا میں لے جائے گا..

..... اور قریبی درخت کی نند منڈ شاخوں پر گدھ اترتے جاتے ہیں ایک متوقع مرگ کی ہوس تھتھے ہوئے کہ کب یہ شخص مرے اور ہم اسے فوج کھائیں.. اور وہ شخص قربت مرگ میں اپنی گزشتہ زندگی کو یاد کر رہا ہے.. جہاں پیرس کے ایک ناٹ کلب میں ایوا گارڈنرز اپنے لبوں میں دابے سگریٹ کو اس کے قریب لاتی کہتی ہے.. تمہارے پاس لائٹ ہے؟“

ہم نے فلم.. ہمکوئے کی ایک کہانی پر مبنی یہ فلم بہت بار صرف اس ایک منظر کے لیے دیکھی جب ایوا گارڈنرز ایسی ساحرہ ہوئیں میں سگریٹ و بائی پیک سے پوچھتی ہے کہ کیا تمہارے پاس ماچس ہے؟

چنانچہ میں نے اس پاپا کی نشست پر بینچ کر ایک تصور اتروانے کے بعد اس اولاد میں کی یاد میں ایوا گارڈنرز کی مانند ایک سگریٹ سلاگایا اور اس کی بلیک اینڈ وہاٹ پورٹریٹ کی جانب دیکھا کر شاید اسے یاد ہو کہ اس کی اور میری پہلی ملاقات لاہور کے اوڈین سینما میں ہوئی تھی.. پر اسے کہاں کچھ یاد تھا.. جو یاد دلانے پر یاد آ جاتا.. اسے تو یہ بھی یاد نہ آیا کہ ”اندھے میں میں نے اس کی تحریر“ دیجھہ ان دے آفڑنون“ کے بہت حوالے دیتے تھے.. اور اسے یاد بھی کیوں آتا کر مجھا یہی ہزاروں لوگ اس کے حوالے دیا ہی کرتے ہیں..

وہ دھنڈ لائی ہوئی پھیکی پر تی نیلی جیسی والی گھنٹھ بیالے بالوں والی لڑکی پھر سے اپنے شلوں پر سے اٹھی.. اور اس بار کچھ مستی اس کی چال میں ڈھنی تھی.. وہ حالت خمار میں تھی لیکن ابھی اختیار میں تھی.. ”کیا میں تمہارے کتنے کو ایک مرتبہ پھر پیار کرلوں..؟“

”یہ کتنا میر انہیں ہے..؟“

لے کی بھوی کی ضرورت نہ تھی یہ ہر ایک کو بشوں میرے تاریک نظر آتا تھا۔ لیکن خالد کی قابلیت کے ہر سوچ پھے تھے اور ہر کوئی جانتا تھا یہ دبلاؤ تلا گورا چانسٹر میلا لڑکا۔ بہر صورت کہیں نہ کہیں کوئی مقام حاصل کر کے نامور ہو گا۔ اور ایسا ہی ہوا۔ وہ تمارے ہمیڈ ماسٹر عزیز صاحب کا چیڑتا شاگرد تھا اور بالآخر ان کی شاگردی سے نکل کر ان کی وادادی میں آگیا۔ عزیز صاحب کا پینا محبوب الحق۔ جو بعد میں بین الاقوای سطح کام اہر معیشت ہوا اور مرکزی وزیر برائے خزانہ ہوا۔ ہم سے دونوں جماعتیں آگئے تھا۔

میڑک کے بعد ہم دونوں مسلم ماذل سے زیادہ دور نہ گئے بلکہ اس کی دیوار سے محدث گورنمنٹ کا بجھ میں چلے گئے لیکن وہاں ہماری ملاقات کم کم ہوتی۔ وہ سائنس گروپ میں تھا اور میں آرٹ کے ساتھ تھا جیلیاں کرتا تھا۔

پھر ایک طویل بے خبری کا دور آیا۔ ہم میں سے کوئی کہاں چلا گیا کچھ خبر نہ ہوئی اور پھر کسی کلاس فیلو نے تذکرہ کیا کہ خالد میڈیا یکل کی تعلیم تکمیل کر کے اس ریکے چلا گیا تھا اور اب وہ دنیا کے بڑے کئڑنی سر جنزوں میں شمار ہوتا ہے۔ وہ اتنا مشمول ہے کہ اپنے پرانے بیٹے جیٹ میں سفر کرتا ہے اور اس کی رہائش مکاہ ایک سمندر کے کنارے پر ہے اور اس فکر کو میڑک کا ساحل اس کی ملکیت میں ہے۔ اس قسم کی بچی جھوٹی روپ نہیں ہم تک پہنچتی رہیں۔

میری خواہش تھی زندگی میں پہلی بار نیویارک آیا ہوں تو کوئی ایسا سبب بن جائے کہ میں صرف صدی پیشتر کی آشنا تی کو زندہ کر سکوں۔ اگرچہ ہم ان زمانوں میں اچھے دوست ہوا کرتے تھے لیکن صرف صدی کے بعد صرف وہی دوست یاد آتے ہیں جو نامور یا متول ہو چکے ہوں۔ اور آپ ان کو قطعی طور پر فرماؤش کر دیتے ہیں جنہیں زبان فراموش کر دیتا ہے۔ تو خالد سے دوبارہ ملاقات کی خواہش میں اس کی ناموری کا بھی بہت عمل دخل تھا۔

اور یہ خواہش کبھی پوری نہ ہوتی اگر ایک عجیب و غریب کردار امامون ایکن میرا کھون رکا کینیڈا کے شہر نور نمون میں واقع اشراق حسین کے گھر کے تہہ خانے میں نہ پہنچ جاتا۔

قارئین شاید تھوڑے سے کھو گئے ہوں۔ ذرا الجھ گئے ہوں یہ کہ بابا صاحب نیویارک اور فلوریڈا کے بعد کینیڈا کو ہر نکل گئے۔ تو میں اس گھنی کو تدریس سلحداد ہوتا ہوں پاکستان کے بعد

## ”ہمدرم دیرینہ سے ملنا..“

میں اپنے برادر میں ڈرامیور کی نشست پر پہنچے ہوئے۔ نیلی قمیض سرخ ہائی اور سنوی بلوٹوٹ میں ملبوس گورے پیٹے سفید بالوں والے شخص کو۔ جس کے کانوں میں اس کے سل فون کے ایک پلک چپاں تھے اور وہ کبھی مجھ سے اور کبھی جانے کن کن سے بات کرتا تھا اور اس کے پہنادے میں سے آئیڈیں یا کسی دوائی کی ہیٹک آتی تھی۔ تو میں اس شخص کو پورے چپاں برس کے بعد وہ یکہ رہا تھا۔

میرے اور اس کے درمیان نصف صدی جاکی تھی۔ اگر وہ مجھے کسی محفل میں ملتا۔ برباز ارنظر آتا تو مجھے شاید بھی نہ ہوتا کہ کبھی ہم بھی تم سے تھے آشا۔ لیکن آج کی ملاقات پر جب وہ میری جانب بڑھا تو سراسرا جھنی تھا لیکن جو نبی اس کے چہرے پر مسکراہٹ آتی میں اسے پہچان گیا۔ اس کی شریملی مسکراہٹ پر نصف صدی بھی اثر انداز نہ ہوئی تھی۔ یہ مسکراہٹ وہی تھی جب وہ مسلم ماذل ہائی سکول کی گراڈن میں ہم طلباء کے سامنے کھڑے ہو کر۔ میں پر ہاتھ باندھ کر ”لب پ آتی ہے دعا بن کے تھا میری“ الا پتا تھا اور ہم جھوم جھوم کر اس کی ہم نوائی کرتے تھے۔ یہ وہی خالد محمود بھٹ تھا۔

میری امیت تو بس اوسط درجے کی تھی۔ جن مضمائن میں گپ لگانے اور داستان طرازی کے امکانات ہوتے تھے یعنی اردو تاریخ، جغرافیہ اور کمی اگر بیزی ان میں تو میں صفحے کے صفحے سیاہ کر کے اول و دوم آ جایا کرتا تھا البتہ چہاں تک ریاضی اور ڈرائیک وغیرہ کا تعلق تھا ان میں رعایتی نمبروں پر بھی مشکل سے پاس ہوتا تھا اور میرے مستقبل کے بارے میں پیش کوئی کے

رات ہو رہی تھی.. کارکی ہیڈ لائٹس کی زد میں اس کے گھر کے باہر جو چنار کا درخت تھا وہ یکدم  
ورخشاں ہوا اور اس کے خواں رسیدہ سرخ پتے تھے تھے گے۔

اشفاق کے گھر تلے جو ایک تقریباً فٹ بال کے میدان ایسا وسیع تھے خانہ تھا، ہم اس کے  
ایک کونے میں برا جان جب دنیا جہان کی.. اوب اور شاعری کی باتیں کرنے میں محظوظ تھے فون  
کی تھیں بلند ہوئی اور اشفاق نے پیزار ہو کر چونکا اٹھایا۔ یہ لو کہہ کر پکھنا اور پھر کہا ”تارڑ صاحب  
آپ کے لیے ہے۔“

رات کے پچھلے پھر.. جب آپ گھری نیند میں ہیں یا کسی اجنبی مقام پر جس کے  
بارے میں کوئی نہ جانتا ہو کہ آپ وہاں ہیں اگر ہیں تو کہاں ہیں تو تب ایک ٹیلی فون آپ کے لیے  
آتا ہے تو اس میں کوئی بڑی خبر ہو گی کوئی اطلاع ہو گی۔ میرا کینیڈا کا شینڈول پکھے طے شدہ نہ تھا اور  
کسی کو علم نہ تھا کہ میں فلاں تارنگ کو کوئے شہر میں ہوں گا۔ کس کے پاس ہوں گا تو اگر میرا کھوج لگا  
لیا گیا ہے تو یہ کوئی تشویشناک خبر ہے۔

میں نے ایک سہا ہوا ”جیلو“ کہا۔  
اوہر کوئی تشویشناک خبر نہ تھی کوئی تشویشناک شخص تھا جو چہکتا چلا جاتا تھا.. بے وجہ فری  
ہوا جاتا تھا۔ میری نہ سنتا تھا اپنی سنا تا چلا جاتا تھا۔ جان کن کیسے ہو.. یار تم نیویارک میں تھے  
اور اپنے دیرینہ دوست سے ملے بغیر کینیڈا پلے گئے۔ اونے کیا حال ہے تھا را۔ مجھے تو آج ہی  
شوکت فنگی نے بتایا ہے کہ تم آئے تھے اور چلے گئے۔ یار تم۔ تم۔ تم۔“

مجھے وہ حضرات خخت برے لگتے ہیں جن سے کچھ میں ملاقات نہیں ہوتی اور وہ چھوٹے  
ہی۔ تم۔ تم۔ کرنے لگتے ہیں.. چنانچہ میں نے اپنے لمحے میں بیا فو اور یہ پر گھیٹر زکی ساری برفیں بھر  
کر۔ نہایت سرد ہو کر کہا ”آپ اپنا تعارف کروائیے۔ آپ کون ہیں؟“  
”یار میں ایکن ہوں۔ پچانہ نہیں۔“

”میں صرف راگ ایکن کو پیچا جاتا ہوں۔ آپ وہ تو نہیں ہو سکتے تو کون ہیں؟“

”یار۔“

”اور میں آپ کا یار نہیں.. پہلے بتائیں آپ ہیں کون.. ورنہ میں فون بند کروں گا۔“  
”یار.. میرا مطلب ہے تارڑ.. میں ایکن ہوں تمہارا سکول فیلو.. ہم سلم باذل ہائی سکول

میں نے پہلا قدم نیویارک میں رکھا.. وہاں ایک مناسب قیام کے بعد فلوریڈا کا رخ کیا..  
پھر آر لینڈ پر واڑ کرتا کینیڈا بچپنا ہوں.. وہاں ٹورنٹو ایادہ مانزیاں وغیرہ کے بعد کیلکری سدھارتا  
ہوں.. برٹش کولمبیا کے پہاڑوں میں گشیدہ ہوتا ہوں.. وہاں سے پھر فلوریڈا لوٹتا ہوں.. بالآخر  
نیویارک واپس آ کر پاکستان کی پرواں میں جگہ پاتا ہوں..

کینیڈا کے سفر کی رویداد کے بارے میں مجھے ابھی تک کچھ علم نہیں میں لکھوں گا بھی یا  
نہیں.. اگر لکھوں گا تو کب لکھوں گا.. وہ ایک ایسا سفر تھا جسے کھوں کر بیان کرنا ممکن نہیں.. اس کی  
حر طرازی کو بیان کرنے کی مجھ میں الہیت نہیں.. ابھی نہیں.. شاید کبھی نہیں!

چنانچہ میں کینیڈا میں تھا..  
ٹورنٹو میں تھا..

اور آج ہی اشفاق حسین سے ملا تھا.. وہ جو اظہر کا نفر نہیں کے انعقاد کے آخری دنوں پر  
تمہاں تھے کہا جو اگرچہ مطمئن اور پُر مسروت تھا۔ یہ کافر نہایت کا میا ب رہی تھی.. ہم نے  
آج دو پھر روس کی اردو سکالر.. اقبال اور فیض کی پرستار لڈ میلہ اور سالووا اور ذرا بیکے ہوئے شاعر  
امید فاضلی کے ہمراہ ایک نہایت خصوصی کردار کے باوضخم قسم کے ریستوران میں کھانا لھایا تھا..  
لڈ میلہ نے اس کے دوست پیار سے میلا کہتے ہیں ایک ایسی خاتون ہے جس کی خوشگوار رفتاقت کی  
چاہت بیشہ رہتی ہے.. ہم نے دنیا جان کی باتیں کیں.. میلے نے نہایت جذباتی انداز میں اس دن  
کو یاد کیا جب وہ لاہور میں میرے گھر آئی تھی اور میں اسے فیض صاحب کی قبر پر لے گیا تھا اور وہ  
قبرستان میں داخل ہوتے ہوئے بلند آواز میں فیض کا کلام پڑھ رہی تھی اور جب میں نے قبر کے  
سرہانے کھڑے ہو کر قاتم کے لیے ہاتھ اٹھائے تو میلہ کے ہاتھ بھی اٹھ گئے..

وہ مجھے ٹورنٹو میں گزارے ہوئے لمحات کی تفصیل تاریخی اس نے کیے یہ دن جھیل  
ٹورنٹو میں جیگتے اور تیرتے گزارے.. اگرچہ وہ میری عمر کی قربت میں تھی لیکن میں نے اسے ذرا  
چھیڑا تم بھیکی ہوئی بہتر لگتی ہو گی.. اسے بھی تلقی تھا کہ اسے آج ہی ما سکو کے لیے رو انہ ہوئے اور ہم  
کوئی طویل ملاقات نہیں کر سکتے..

آن دونوں کو لڈ میلہ اور فاضلی کو ایسی پورٹ پر رخصت کر کے ہم اشفاق کے گھر لوئے تو

پاداشت میں اس کا کوئی لفظ نہ تھا۔

”تم خالد محمود بٹ کو جانتے ہو؟“

وہ پھر بھی سمجھ کر تناہن۔ نہایت حصیر یکل انداز میں قہقہہ لگایا ”ہم دونوں پچھے چھتیں

برس سے ندویارک میں ہیں۔ اس سے بات کرو گے؟“

چند لمحوں بعد خالد محمود بٹ لائی پر تھا۔ ہم دونوں بیتے دنوں کو یاد کرتے رہے۔ اب تک

ایک دوسرے سے ملاقات نہ کر سکنے کے بہانے تراشتے رہے اور وہ جو جمارے درمیان تیرا تھا۔

مامون یا ایکن تھا وہ اپنے حصیر یکل انداز میں قہقہہ لگاتا رہا۔ طے یہ پایا کہ ندویارک واپسی پر ہم

فلان دن۔ ہم تینوں فلاں دن۔ کھانے کی میز پر پل پیٹھیں گے۔

”اب تم نے مجھے پہچانا ہے یا نہیں“ بٹ چلا گیا تو ایکن نے بھی سمجھ کر تے پوچھا۔

”تھاڑے تمام تر حوالے اور اب خالد محمود بٹ سے رابطہ یا یے مصدقہ حوالے ہیں

کہ شک شہبے کی کچھ ہنجائیں باقی نہیں ہے لیکن خداگتی کہتا ہوں چاہے وہ تمہیں گئے یا نہ لگے کہ میں

ابھی تک تمہیں پہچان نہیں پایا۔“

”یا تو تھاڑی اردو گرامر جیسی ہے۔ خود ساختگتی ہے۔ اب یہ خداگتی کے ساتھ کیا کیا

لگا دیا ہے۔“

”میری گرامر بھی میری طرح عجیب ہے۔ انشاء اللہ ندویارک میں ملاقات ہو گئی بھائی سمن۔“

”سمن نہیں یا۔“ وہ پھر ہنسنے لگا ”ایکن۔“

”راؤ ایکن؟“

”دوستوں کے لیے۔ ہاں راؤ ایکن۔“

میں نے بالآخر فون رکھا تو اشفاق کہنے لگا ”تارڑ صاحب آپ ایکن صاحب کو کیے

جانتے ہیں؟“

”میں کہاں جاتا ہوں۔ وہ مجھے جانتا ہے۔ ویسے اشفاق مجھے محبوں ہوا ہے کہ یہ ایکن

میاں تھوڑے سے ٹن تھے۔ قدرے خار میں تھے۔“

”ایکن صاحب تو شراب کو ہاتھ بھی نہیں لگاتے۔“

”یہ تو اور بھی تشویشاً ک بات ہے لیکن۔ تم ایکن کو جانتے ہو؟“

میں چھٹی جماعت میں اکٹھے پڑھتے تھے۔ نہیں پہچانا۔“

”اگر تو آپ میرے سامنے آ کھڑے ہوتے یا فون پر آپ کی تصویر بھی آ رہی ہوتی تو

میں متفقہ رہ کر شکستا آپ کو پہچان لینے کی۔ اب نصف صدی کے بعد صرف نام کے زور پر میں

چھٹی جماعت کے کسی لڑکے کو اپنے تصور میں کیسے لاسکتا ہوں۔“

یکوئی بہت ہی بے ہودہ سے شخص لگتے تھے۔

”تم نہیں۔ میرے تو تمہیں پہچانتا ہوں۔“

”یہ آپ کا نہیں تھا۔ ویژن کا کمال ہے۔“

وہ سمجھی سمجھی کرتا پھوٹ کی مانند نہستا چلا گیا ”یار ان دونوں میرا نام مامون الرشید تھا اور

میرے ابا جی ہارون الرشید مسلم ماڈل سکول میں مدرس تھے۔ یاد ہے۔“ عجیب فرض تھا بلکہ پورا عباسی

عہد تھا۔ مجھے لکھ دیا رہ تھا ”نہیں مجھے کچھ دیا رہیں آ رہا۔“

”یا تو تم مشہور ہو گئے ہو اس لئے نہیں پہچانتے۔“

یہ فقرہ مجھے ہمیشہ زہر لگتا ہے۔ بہت سے دوست اور رشتہ دار آپ کو اس فقرے کی تلوار

کی دھار سے کاٹ دیتے ہیں۔ بے شک قصور ان کا ہو۔ آپ کا کچھ دوش نہ ہو لیکن آپ کو یہ طعنہ

دے کر سفرخود ہو جاتے ہیں۔ آپ کو ذیل کر کے پر سرست محصول کرتے ہیں چنانچہ میں نے وہی

جواب دیا جو اس سے پشترا یہ طعنوں کا دیا کرتا تھا ”اس کی ہیکایت آپ اللہ میاں سے کریں

جنہوں نے مجھے مشہور کیا ہے۔“

”یا تو بڑے کورے ہو گئے ہو۔“ وہ ذرا رنجیدہ ہو گئے۔

”چلے آپ یہ بتائیں کہاں آپ میرے کلاس نیلورہ چکے ہیں تو ہماری کلاس میں اور

کون کون لوگ تھے۔“

”یا۔۔۔ بھنیا اسماعیل جو پی سی ایس کر کے بڑے بڑے عہد دل پر پہنچا۔ چھوٹا کمال جو

مشہور ایسی سائنسدان ہو گیا۔ بڑا کمال جو پی آئی اے میں تو پشے ہو گیا۔ شیخ صلاح الدین جو

شاید مر گیا ہے۔ اور شجاع جو مر کر زندہ ہو گیا تھا۔ یا رہنما شریح الدین جو گزرے تھے۔ ماسڑ دین محمد

قصائی۔ ماسڑ نادر خان، فتحار رحمت خان، اسلام اور ہمارے ہیڈ ماسٹر عزیز صاحب۔ نہیں؟“

وہ یقیناً ناقابل تردید ثبوت مہیا کر رہا تھا اور یقیناً میرا کلاس فیلورہ چکا تھا لیکن میری

مریض منتظر ہوتے ہیں جو کھونج لگا کر میرے والد صاحب کے پاس بچتی جاتے ہیں اور پاکستان پہنچتی ہی والد صاحب ایک فہرست میرے سامنے رکھ دیتے ہیں کہ بیٹا یہ بہت وکی اور غرض مند لوگ ہیں اور سکت نہیں رکھتے تو تم میری خاطران کے آپریشن کرو۔“

میرے علم میں آیا تھا کہ خالد سے نیویارک میں طبقی مشورے کے لیے وقت حاصل کرنا جوئے شیر لانے کے متراوف تھا۔ چھ سات ماہ سے پہلے ملاقات کا وقت نہیں ملتا تھا اور وہ یقیناً مریض کو صرف ہاتھ لگانے کے ہزاروں ڈالر وصول کرتا تھا اور پاکستان پہنچتا تھا تو منتظر میریضوں کے آپریشن مفت کرتا تھا بلکہ اپنے پلے سے انہیں مطلوبہ دو ایساں بھی خرید کر دیتا تھا۔

”خالد... مجھے تم پر فخر ہے“ میں نے جذباتی ہو کر کہا۔

وہ اسی شرماہت سے مکرایا۔ شرمندہ شرمندہ“ میں بھی لوگوں کو بتاتا ہوں کہ مستنصر اور میں کلاس فیلو تھے۔ میں بھی۔“ اس نے مجھے بھی شرمندہ کر دیا۔

تب اس نے ایک ٹھیٹھا امریکی انداز میں اپنی ران پر ہاتھ دار کر کہا ”اوہ میں.. ہم تو شاید راستہ بھول گئے ہیں۔ بتاؤ ہم کہاں ہیں؟“

”مجھے کیا پتہ کہ ہم کہاں ہیں۔ نیویارک میں۔ تم پچھلے چھتیس برس سے رہتے ہو میں تو نہیں۔“ ہمیں براؤ دے سڑیت سے ڈرائیور کرتے تقریباً ایک گھنٹہ ہونے کو تھا اور اب ہم جیکسن ہائٹ کے علاقے میں بھکتے پھر رہے تھے۔

جیکسن ہائٹ جو پاکستانیوں کے علاوہ ہر فوجیت کے ایسے لوگوں کی بستی تھی جن کا رنگ گورا تھا۔ بلکہ اس گشادگی کے دروازے مجھے ایک بھرا پاریستوران نظر آیا جس میں بر اجانب زندگی کے مزے لوٹتے جتنے بھی لوگ تھے۔ پاکستانی، ہندوستانی، بھگد دیشی، سری لنکن، چینی، دیت نای وغیرہ تھے اور ان میں کوئی ایک بھی گوری رنگت والا نہ تھا۔

کوئی ایکسپریڈر، ہوٹل تھا جہاں ہمیں پہنچتا تھا۔ جہاں ایکن منتظر تھا اور وہ ہمیں ملتا تھا۔ اور خالد بار بار اپنی ران پر دھپ پار کر کہتا تھا ”اوہ میں۔“

ویسے جیکن ہائٹ میں بھکتے اس علاقے کو اگرچہ سرسری دیکھا لیکن جتنا دیکھا اس نے اس حرست تمنا کو بجا دیا جو دل میں پروان چڑھنے لگی تھی کہ کاش میں بھی اس شہر کا باسی ہوتا۔ میں ہائٹ کچھ اور تھا۔ یہاں کا ڈنیس یا گلبرگ تھا اور جیکسن ہائٹ کچھ کچھ ناؤں شپ اور بزرہ زار کر تھا ہوں۔“ وہ مسکرنے لگا۔“ یہ درست ہے کہ جب کبھی پاکستان جاتا ہوں تو ایسے بہت سے

”انہیں تو پورا امریکہ اور کینیڈا جانتا ہے تاریخ صاحب۔ نہایت نتیجیں خصیت ہیں۔“ شاعر ہیں اور وہ بھی نتیجیں نویت کے۔ عروض پر عبور حاصل ہے۔ مشاعروں میں ہمیشہ شیر وانی زیب تن کر کے آتے ہیں جو کسی بھی رنگ کی ہو سکتی ہے۔ بلکہ ایک بار گلابی رنگ کی شیر وانی بہن کر تشریف لائے اور اس اہتمام کے ساتھ کہ جوتے اور جرایہ بھی گلابی رنگ کے تھے۔“

یہ تو ایک نہایت ہی بور اور بے ہودہ شخص کی تمام تر نشانیاں ہیں۔ یعنی شراب نہیں پینے اور پھر بھی شاعر ہیں۔ اور عروض پر عبور ہے اور گلابی رنگ کی شیر وانیاں پہنچتے ہیں۔ ویسے پنج کرنے کے لیے یہ پنک شوز کہاں سے حاصل کرتے ہیں اشراق۔“

”بہت بھلے اور جلسی شخص ہیں تاریخ صاحب۔“ اشراق اس ایکن کے لیے دل میں ایک زرم گوش رکھتا تھا۔ شاید گلابی رنگ کا۔

تو آج شب۔ نیویارک کی اس شب میں۔ اگر میں۔ نیلی قمیض، سرخ نائی اور نیوی بلو سوٹ میں ملبوس گردے چیخے سفید پاؤں والے شخص کے ساتھ بیٹھتا تھا اور اس کے پہنادے میں سے آئیوڈین یا کسی دوائی کی مہک آ رہی تھی۔ اور ہم براؤ دے سڑیت پر روائی تھے اور وہ شخص ڈاکٹر خالد مسعود بٹ تھا تو یہ کمال ای تھی میں کا تھا جو گلابی شیر وانیاں پہنچتا تھا اور ہم دونوں جیکسن ہائٹ میں واقع کسی پاکستانی ریستوران میں جا رہے تھے جہاں یقینی میں۔ ایکن ہمارا منتظر تھا۔

”تم سے ملنے کی تھنا تو بہت تھی خالد۔ ایک دوبارہ تبارے لا ہوئے ہونے کی اطلاع بھی ملی اور ایک مشترکہ دوست نے یہ بھی بتایا کہ تم بھی مجھ سے ملاقات کے خواہش مند ہو یہکن میں جانتا تھا کہ تم اپنے محترف قیام کے دو دل مسلسل گردے کی بیماریوں میں ہبتا۔ اُن میریضوں کے آپریشن کر رہے ہو جو حد توں سے تھمارے ایسے سیحاء کے منتظر تھے۔ میں نے سوچا کہ اگر میں تم سے ملاقات کرتا ہوں تو ایک دو گھنٹے کے لیے ہم کچھ لا یعنی با تکم کریں گے۔ سکول کے زمانوں کو یاد کریں گے اور کیا کریں گے تو کیا یہ بہتر نہیں کہ اتنے وقت میں تم ایک دو اور میریضوں کے آپریشن کر کے انہیں تھوڑی سی زندگی عطا کرو۔ اس لئے میں نے اجتناب کیا۔“

”اب اگر میرا ہر دوست ہر رشتہ دار اسی نیچے پر سوچنے لگے تو میں چوبیں گھنٹے آپریشن ہی کر تھا ہوں۔“ وہ مسکرنے لگا۔“ یہ درست ہے کہ جب کبھی پاکستان جاتا ہوں تو ایسے بہت سے

اس دوران اس نجمن کے اجلاس میں شال ایک صاحب بھے پہچان کرائے اور  
نہایت بے تکلفی سے ہاتھ ملا کر نہایت مریانا انداز میں پوچھنے لگے ”ہاں بھی کب آئے ہو؟“  
بھی نے بتایا کہ کب آیا تھا۔

”کب تک ہو یار۔“

یار نے عرض کر دیا کہ کب تک ہوں۔

”تو پھر کوئی وقت نکالو جیہیں کھانا و انداخلا دیں۔“

آن کی اس پر ظوس دریادی پر اگرچہ بھے ان کے قدموں میں لوٹ پوٹ ہو جانا پا جائے تھا لیکن میں نے ذرا بھنا کر کہا ”جاناب میں آپ کو جانتا تک نہیں تو آپ کس سلسلے میں بھے کھانا و انداخلا ناچا جائے ہیں؟“

انہیں میرا یہ انداز قدرے گراں گزرا۔ اور ذرا حیرت میں بھی ہوئے اور کہنے لگے ”تم ہمیں نہیں جانتے ہم تو جیہیں جانتے ہیں نا۔ پاکستان سے تم جیسے ادیب اور شاعر آتے جاتے رہتے ہیں اور ہم لوگ انہیں کھانا و انداخلا تے رہتے ہیں اور پلاٹے بھی رہتے ہیں۔ ہم ادب نواز لوگ ہیں۔ تو پھر کوئی وقت نکالو۔ پکھو دستوں کو حق کریں گے۔ بھل کریں گے تمہارے ساتھ۔“  
میں سباندھ نہیں کر رہا تھا۔ میں اپنے مسلسل بھھے تم تذاک کرتے رہے اور میں جواب میں آپ جناب کرتا رہا۔

”آپ کو ادب سے شغف ہے۔ ادیب ہیں؟“

”نا، جی۔ میں ادیب تو نہیں ہوں۔ بس ادب نواز ہوں۔ ایک محرومی کار و باری ہوں تو کب آئیں گے کھانا و انداخلا نے۔ پلا بھی دیں گے۔“

آن صاحب کا کچھ دوش نہ تھا۔ چلن بھی تھا۔ انہوں نے اپنی شاخت کے حوالے سے یہ بھی کہا کہ کیا تم نے فلاں شاعر کا میرے بارے میں۔ میری سہماں نوازی کے بارے میں کام نہیں پڑھا۔ ایسے لوگ ادب نواز کہلاتے ہیں اور میں نے اپنی ان گناہ کار آنکھوں سے ایک کالم میں یہ پڑھا تھا کہ خواجہ صاحب۔ یا قریشی صاحب کو اگرچہ ادب سے کچھ لگا و نہیں ہے لیکن انہوں نے میرے اعزاز میں نیویارک میں اپنے ریستوران میں ایک نہایت شاندار غیافت کا اہتمام کیا کہ وہ ایک ادب نواز شخصیت ہیں۔

کالونی وغیرہ لگتا تھا۔  
وہ جو بھلے زمانے ہوا کرتے تھے ہمارے زمانوں سے پیشتر کے زمانے تو ان میں ایک نہایت معروف منشروع اور باوضو بزرگ ہوا کرتے تھے اور جب وہ مسلسل منتشر ہوتے ہوتے تھک جاتے تھے تو اپنی ایک جیتنی طوائف کے کوٹھے پر جا کر اس کا گناہن کراپنی یہ حکمن اتارتے تھے تو میں نے ادبی محلے ”نقوش“ میں پڑھا تھا کہ یہ بزرگ ذرا اداس ہو گئے اور شب کا انتظار کئے بغیر بھری دوپہر میں اپنی مرغوب غیفہ سے ملاقات کی خاطر اس بی بی کی قیام کاہ کی جانب جل پڑے۔ وہاں پہنچنے تو کیا دیکھتے ہیں کہ وہ عفتت مآب خاتون ایک درخت کی چماؤں تلے چڑکات رہی ہے۔ بزرگ اُسے اس شریناہنے کب میں مشغول دیکھ کر اسے قدموں لوٹنے کو تھے کہ انہوں نے آزادی کہ مولا ناچلے آئے۔ تو مولا ناٹنے کہا۔ بی بی تم جیسی تو ہم اپنے گھر میں بھی چھوڑ آئے ہیں۔ تو اس جیکسن ہائٹ اسی بی بی تو ہم اپنے لاہور میں بھی چھوڑ آئے تھے۔

خالد اپنے آپ کو کوں رہا تھا کہ گھر سے چلتے ہوئے میں نے کپیڈڑ میں سے اس مقام کے حدود اربع کا نقصہ کیوں نہ حاصل کر لیا۔ بہت سے لوگوں سے پوچھا۔ انہیں لگیوں میں چلے گئے۔ شاہراہوں پر بھلکے۔ انہیں سڑکوں پر سے بار بار گزرے اور بالآخر وہ ریستوران جلاش کر ہی لیا۔

اور وہاں یہ ایکن یا ماں یا ماں ن منتظر تھا۔ جیسا لیلی فون پر سنائی دیتا تھا دیکھا تھا۔ بھی کھی کرتا ہوتا ہوا۔ ایک نوجوان پہنچے جس کے سر کے بال ترشے ہوئے تھے جیسے دھج کر کے آیا ہو۔ اور یہ ریستوران ایک سید رہبی ویسا ہی تھا۔ جیسے ریستوران ہم گھر میں چھوڑ آئے تھے اور وہ قدرے بہتر تھے کہ وہاں سیر ہیوں سے چکے قالین اتنے بوسیدہ تو نہ ہوتے تھے۔ اتنے دامن دریہ تو ہر گز نہ ہوتے تھے کہ ان کے دامنوں میں سے میر ہیوں کی لکڑی ہو یادا ہونے لگے۔ مفہومی بھی سچھے بجان اللہ تھی۔ جیسے ملک کی گوئی جوانی میں دو دن نہیں چلتی ایسے اس نوعیت کا ریستوران تو لاہور یا کراچی میں دو دن نہ چلے۔ اور یہاں شور و غونا بھی بہت تھا اور پاکستانی ہی تھا۔ پاکستان میں اگرچہ ایک حضرات اتنا غل کریں تو ریستوران سے باہر نکال دیے جائیں لیکن یہ امر یکہ تھا جہاں ہر فربو آزادی تھی کہ جو چیز چاہے کرے۔

وہاں کسی پاکستانی نجمن کا اجلاس برپا تھا اور تل دھرنے کو جگہ نہ تھی۔ ہم نے بمشکل اپنا تل کسی جگہ پر رکھی دیا۔

ریستوران کے شہر یا ہلڈ ویر ایک دراز قامت سمجھے پاکستانی تھے جو کو جیک کے سے بھائی لگتے تھے وہ ہر میر پر لکھتے ہوئے آتے شدھ امریکی انگریزی میں آپ کا حال چال دریافت کرتے کھانے کا آرڈر لکھتے اور اسی طرح لکھتے چلے جاتے۔ ایک کونے میں فرشی نشست کا اہتمام تھا جہاں کچھ صراحیاں دھری تھیں اور چند دیے روشن تھے۔ دو پاکستانی نوجوان قالمین پر آئتی پاتی مارے ایک امریکی لڑکی کے ساتھ خوش پیسوں میں صرف تھے اور ہماری جانب اکثر نظر کرتے تھے۔

خالد ایک دھیما اور شاد افسوس تھا۔ ایسا تھا کہ چنگا بھلا انسان بھی پیار ہو جانے کی آرزو کرے کہ یوں چیک اپ کروانے کے بھانے اس شخص کی قربت نصیب ہو جائے گی۔ اس کی دونوں بیٹیاں بھی ایک دلت سے ڈاکٹر ہو چکی تھیں۔ میں اور خالد آس پاس کے ماحول اور شور سے منقطع ہو کر ایک نائم مشین میں بند ہو کر پہپاں برس پیچھے غر کر گئے۔

”تھیں ان زمانوں کا کیا کیا کچھ یاد ہے؟“

”مجھے تھبہار اور ہار یہاں پا جامہ یاد ہے۔ تھبہار اگر ارٹگ اور خوش ٹکلی یاد ہے جس پر ہم مر منتھے تھے۔ اور تھبہار خوش آوازی یاد ہے۔“

وہ پھر شرمیلا ہو گیا۔

”ماستر فنی یاد ہے۔“

”موصوف کسی بھی طالب علم کو زد و کوب کے بغیر گھر نہیں جانے دیتے تھے۔“

”اور ماشر نادر خان۔ ماشر حمت خان۔ ماشر فنی الحسن۔“

”میں نے تھبہارے سسر ہلڈ ماشر عزیز صاحب سے بھی مارکھائی ہوئی ہے۔“

وہ ہنسنے لگا۔

”اور یار وہ۔ اسما علیل۔ اور نوازش۔“

”اور شجاع۔ یاد ہے شجاع جو مر گیا تھا۔“

شجاع ہمارا کلاس فیلو تھا اور اس کی پوری زندگی ایک یونانی الیے سے بھی زیادہ ذرا مانی تھی۔ میں انگلستان سے واپس آ کر چکے سے گولمنڈی میں کسان اینڈ کمپنی کی دیکھ بھال

بیہاں میں ایک نہایت بصیرت افراد قصہ نیان کرنا چاہوں گا۔ جب مجھے مجلس فروع اردو ادب و دودھ قطر کی جانب سے مشاق احمد یوسفی کی سربراہی میں قائم کردہ سکپیٹ کے فیصلے کے مطابق تاحدیات علمی ادبی خدمات کے اعتراف میں ایوارڈ عطا کیا گیا جو یہرے لئے پرانڈ آف پرفارمنس ایسے سرکاری درباری اعزاز سے کہیں بڑھ کر تھا کہ کسی بھی انعام کی پرکھ یہ ہے کہ آپ سے پیشتر کونسی ادبی شخصیات کو اس سے نوازا گیا ہے تو ایک روز دو حصہ میں عبدالجید مقام کے ہمراہ میں اور میری بیگم ایک شاپنگ مال میں کچھ شاپنگ کرنے کی غرض سے گئے۔ میرے پاس مقامی کرنی کی کی تھی تو میں نے مقام سے دریافت کیا کہ بیہاں اس شاپنگ مال میں کہاں اپنے ڈالر تبدیل کرو اسکتا ہوں۔ اس نے وہ میں ہزار پاکستانی روپیوں کے برابر قطر کے درہم میری جیب میں ٹھوٹ کر کہا ”تارڑ صاحب۔ آپ جی بھر کے شاپنگ مال میں کرنی تبدیل کرو لیجیے گا۔“ بعد میں کرنی تبدیل کرو لیجیے گا۔“

بعد میں اپنے ڈالر تبدیل کروانے کے جب میں نے مقام کو رقم واپس کرنے کی کوشش کی تو اس نے صاف انکار کر دیا ”تارڑ صاحب آپ ہمارے مہمان ہیں۔ یہ کیا کر رہے ہیں۔“

”مقام بھائی۔ آپ کی محبت اور عنایت کا میں تھہ دل سے شکر گزار ہوں لیکن بہتر یہ ہے کہ آپ یہ رقم قبول کر لیں۔ مجھ پر اللہ کا بہت فضل ہے۔ میں کوئی بھک منگانیں ہوں۔“

اگلے روز مقام کا باریش اور نہایت گھری سوچ رکھنے والا بیٹا ہمیں دو حصے باہر ایک ریگستان میں لے گیا۔ اس نے کچھ باتیں کیں پاکستان سے آنے والے ادیبوں اور شاعروں کے بارے میں۔ پھر مقام کے گھر میں ایک ضیافت کے دوران ان کی الجہی نے میری بیگم سے کہا کہ بہن جی آپ لوگوں کو پچھنیں کیا پر الہم ہے۔ ورنہ بیہاں تمام نہیں اکثر ایسے ادیب اور شاعر آتے رہتے ہیں جو ہمارے پہلے سے شاپنگ کرتے ہیں بلکہ خود سے فرمائش کرتے ہیں کہ میرے بیٹے کو فلاں کمپنی کا میوزک سٹم در کار ہے یا میری بیٹی کہہ رہی تھی کہ دو حصے فلاں برائلہ کا کپیورٹ لے آئیے گا۔ اور ہم اپنی خوشی سے ان کی خواہیں پوری کرتے ہیں تو آپ کو کیا پر الہم ہے۔“

چنانچہ ان صاحب کا کچھ دو شے تھا۔ جلن یہی تھا۔ بے شک اس ریستوران میں شور و غونا بہت تھا۔ میرے ہیوں پر بچھاٹاٹ نما قالمین نگار بہت تھا لیکن کھانا خوش ذائقہ اور خوش مہک تھا۔

جی ہاں... جسے بروقت طبق امداد کہتے ہیں اس کے نہ ملے پر باقاعدہ فوت ہو گیا۔ کپیوڑ سکرین پر اس کے دل کی حرکت کی جو لکیر ایک سنجوے کی مانند کبڑی ہو کر چلتی تھی وہ ہموار ہو گئی کہ خوش رہواں دلن ہم تو سفر کرتے ہیں۔ اس دوران ہسپتال میں بھلڈر ٹچ گئی اور شجاع کا علاج کرنے والے انچارج ڈاکٹر صاحب بھی موقع واردادات پرستی کے۔ اور جب انہوں نے سکرین پر اپنے پیارے کو لیگ کے دل کی حرکت کو ایک ہموار صورت میں بنتے پایا تو ان پر فوراً ایک آخری حربہ آزمایا۔ یعنی یمنے پر دہائیں تک نہ مانشے رکھ کر اسے بھلی کے شدید ڈھکے دیئے۔ متعدد ڈھکے دینے پر شجاع کا دل رکا رہا اور پھر ایک آخری ڈھکتے کی شدت سے سکرین پر ہموار لہنی لکیر نے ذرا سار اٹھایا اور شجاع صاحب موت کا منظر خاصی دریتک ملاحظہ کرنے کے بعد پھر سے زندہ ہو گئے۔ بقول خالدارس نے خوش میں آتے ہی پہلا فقرہ یہ کہا کہ۔ ذیم اٹ تم نے تو مجھے تقریباً مار ہی دیا تھا۔

شجاع نہیں جانتا تھا کہ وہ تقریباً نہیں مکمل طور پر مر چکا تھا۔  
یہ مرگ کہانی اب آ کے ہو گئی ہے۔

شجاع نے مکمل طور پر صحت مند ہونے کے بعد اپنے کیس کی تیشیں کرنے کی غرض سے کپیوڑ میں تحفظ اپنے دل کی واردات دیکھی۔ ایک مدد جزر کی کیفیت دیکھی کہ یہ بھی روایا ہے اور ابھی رک گیا ہے اور اس کے بعد اس لمحے تحرک ہوا ہے جب صرف ایک اور لمحے کے بعد موت اس کے دماغ تک پہنچ کر اسے بھی مردہ کر دیتی۔ یہ پل دو پل کا کھیل تھا۔ ایک اور پل اور آج کے دن اس کا دسوال ہوتا۔ شجاع ہر اسماں ہو گیا۔ ڈر گیا۔ کہ اس پر چند ساعتیں ایسی گز ری تھیں جب وہ مر چکا تھا۔ تو ان ساعتوں میں کیا ہوا تھا۔ وہ کہاں تھا۔ اس کی روح اسے چھوڑ کر کہیں چلی گئی تھی اور پھر واپس آئی یا اس نے کچھ انتظار کیا۔ ان خیالوں نے اسے لرزہ بر انداز کر دیا۔ وہ ہمہ وقت یہی سوچتا رہتا کہ اس پر کیا گز ری تھی۔ زندگی کیا ہے۔ موت کیا ہے اور کیا خدا ہے۔ یا نہیں ہے وہ اسی ادیگر بنی میں رہتا۔ وہ معمول کی زندگی میں واپس نہ آ سکا اور یہ بھی شنید ہے کہ اس نے ایک بھی داڑھی رکھی اور بے حد نہ ہبی ہو گیا۔

”اور شجاع؟“ خالدار میں وقت کے غار میں جب بہت پیچھے تک سفر کر چکے تھے تو ہم میں سے جانے کس نے پوچھا۔ اور شجاع؟  
”وہ اب بیویشہ کے لیے مر گیا ہے۔ کچھ عرصہ بعد اسے ایک اور بارٹ ایکٹ ہوا اور وہ

کرنے لگا۔ وہ قریب ہی کہیں ریلوے روڈ پر رہتا تھا اور میرے ہاں آیا کرتا تھا۔ بخوبی سے اور پا جا بہے۔ نہ ہبی قیود میں گم اور بے حد تنگ نظر۔ ان دنوں اتنی آزادی کا روان جذبہ تھا جنہیں آزادیاں میں تھا۔ نہ ہب اور معاشرے کے حوالے سے کہ تازہ تازہ یورپ سے آیا تھا۔ شجاع میرے نظریات سن کر کافیں کو ہاتھ لگاتا اور مجھے جہنم کی آگ میں جھلسائے جانے کی نوید دیتا۔ بیساں تک کہ نظر اٹھا کر کسی خاتون کو دیکھنے کو بھی نظریوں کا زنا قرار دیا تھا۔ پھر وہ میڈیکل کی تعلیم کمل کر کے۔ ایک دو برس میں ہسپتال میں گزار کر انگلستان چلا گیا۔ بہت عرصے کے بعد والپس آیا تو نہ صرف نہ ہب سے بکسر مخفف ہو چکا تھا بلکہ مجھے قدمات پسند اور بندی پرست قرار دیا تھا۔ شنید تھی کہ وہ وہاں انتہائی شرود مند ہو چکا ہے۔ ایک کنزی میشن میں رہائش پذیر ہے اور صرف روپرائی میں سفر کرتا ہے اور وہ بھی شوفر کے ساتھ۔  
پھر خبر آئی کہ وہ مر گیا ہے۔

اور ساتھ ہی یہ خبر آئی کہ وہ زندہ ہو گیا ہے۔  
مرنے سے پیشتر جب وہ پاکستان آیا تو خاص طور پر مجھے ملے کے لیے آیا تھا لیکن موت کے بعد مرنے کا منظر دیکھ کر جب وہ پھر سے زندہ ہوا تو وہ بارہ ملاقات نہ ہوئی۔  
میں نے اور خالد نے اس نشست کے دوران شجاع کی زندگی کے لکھرے جوڑ کر اس کی تصویر مکمل کی۔ کچھ گلوے میرے پاس تھے اور بہت سے گلوے خالد کی یادداشت میں محفوظ تھے۔  
وہ دل کے امراض کا ایک ماہر۔ ایسا ہر مند کے ایک دنیا اس کی قابلیت کا اعتراف کرتی تھی۔ اسے انجام کا معمولی سادہ دہوا اور وہ اپنے ہی ہسپتال میں صرف اس لئے داخل ہو گیا کہ اسی بہانے کچھ آرام کر لے کہ اس پاس اس کا سراف اور جو نیز ڈاکٹر تھے۔ ایک شب یکدم اسے دل کا شدید اور جھکٹے دار دورہ پڑا۔ اس لمحے اس کے قریب جوزس تھی اس نے اسے ایک ماہر قلب ہونے کی حیثیت سے کہا کہ تم فوری طور پر مجھے فلاں انگلش لگا دو کہ مجھے ہارت ایک ہو رہا ہے۔ وہ نہ اس سے مس نہ ہوئی اور کہنے لگی۔ سرآپ بے شک ایک ہارت پیشلات ہیں لیکن اس وقت آپ ایک مریض کی حیثیت میں اس ہسپتال میں داخل ہیں اور رولر کے مطابق آپ جن ڈاکٹر صاحب کے زیر علاج ہیں جب تک وہ مجھے بدایت نہ کریں میں آپ کو نجکش نہیں لگا سکتی۔  
اور یوں شجاع فوت ہو گیا۔

میں نے اس کا آپریشن کیا۔ اور اس دوران تالیں ناڑو میں ایکش ہو رہے تھے اور وہ وزیر اعلیٰ متعدد حلقوں سے اس غیر حاضر کیفیت میں انتخاب لڑ رہا تھا۔ مختلف جماعتوں نے تمی طور پر دعویٰ کیا کہ وہ نیویارک میں مرچکا ہے اور یہ ایکش مخفی ذہونگ ہیں۔ اس دوران ہندوستانی کوشل جزل خصوصی طور پر مجھے ملنے کے لیے آیا اور اس نے صرف یہ پوچھا کہ ڈاکٹر بٹ آپ ہمیں یہ بتا دیجئے کہ کیا وہ زندہ ہے یا نہیں۔ میں نے اسے بتایا کہ میں احوال اس کا سانس چل رہا ہے۔ مجھ سے کوہ پھر سے وزیر اعلیٰ منتخب ہو گیا اور پھر کچھ برس زندہ رہا۔ جب کہ اصولی طور پر اسے بہت پہلے مر جانا چاہئے تھا۔“

ایکن ہماری گشادگی سے بیزار ہو چکا تھا۔  
ہم دونوں وقت کی غار میں سفر کرتے گزرے زماں میں چل گئے تھے اور اسے ساتھ  
لے کر نہیں گئے تھے۔

وہ ہماری طویل گفتگو سے آتا چکا تھا۔  
اور یوں بھی اس کا مسئلہ ہری سرج تھا۔  
اس نے کہانے کے دوران سمجھ کو جیکس سے درخواست کی تھی کہ اسے نہایت کڑوی  
ہری مرچیں درکار ہیں جن کے بغیر وہ کھانا نہیں کھا سکتا۔  
فوری طور پر اس کی خدمت میں ہری مرچوں سے لبریز ایک ٹلتری پیش کی گئی اور  
ایمن نہیں کچھ پھر چپا گیا اور پھر منہ پسور کر بولا ”یہ خفیف سی کڑوی ہیں بہت نہیں۔ مجھے نہایت  
زہریلی ہری مرچیں درکار ہیں۔“

جب مزید کڑوی مرچیں فراہم کی گئیں تو وہ بھی ایمن کی کڑو اہم کے معیار پر پوری نہ  
ہوتیں۔ اور وہ بڑا تا اپنی زندگی کو کوستامنہ پسوار تارہا۔ اس نے مجھے بتایا کہ اس نے اپنے گھر کے  
با غیچے میں جانے کے ہاں سے کوئی خاص بیج حاصل کر کے نہایت ہی زہرناک مرچوں کی ایک کیاری  
اگا رکھی ہے۔ ایسی مرچیں جو تن بدن میں آگ لگادیتی ہیں اور ہر اس مقام پر گئی ہیں جہاں مرچوں  
کو لگنا چاہئے اور وہ اپنے گھر میں ڈائنسنگ نیبل پر ان خصوصی آتش پرست مرچوں کے بغیر نہیں  
بینھتا۔  
کچھ روز بعد اس آتش پرستی کی تصدیق ہو گئی۔ وہ واقعی نہیں بیٹھتا تھا اور اس کا جو بھی

دوبارہ زندہ نہ ہو سکا اور بالآخر واقعی مر گیا۔“  
لیکن ہم دونوں ابھی زندہ تھے۔

نیویارک کی ایک شب میں جسکن ہائیس میں ایک پر شور بوسیدہ ریستوران میں۔ اور  
چراغوں کی روشنی میں دنوں جوان لڑکے اور ایک سانوںی رنگت کی پرکشش لڑکی۔ ہم تو ابھی مر نے نہیں  
تھے۔ زندہ تھے۔ اگرچہ ہم یہ نہیں جانتے تھے کہ ہمارا کلاس فلیٹ شائع مر نے کے بعد دن کہاں ہوا تھا  
لیکن کسے پروادا تھی۔ جو زندہ ہوتے ہیں وہ غردوں کی پروادا کرنے لگ جائیں تو خود بھی مردہ ہو  
جائیں۔ میں نے نہایت وقت سے موضوع بدلتے کی کوشش کی ”خالد میں نے پاکستانی اخباروں  
میں پڑھا تھا کہ تم نے ہندوستان کے صدر کا گردوں کا آپریشن کیا تھا اور ہمارے ہاں بہت  
دوا یا لیکا گیا تھا کہ ایک پاکستانی مسلمان ڈاکٹر نے کیوں ایک ہندوستانی اور ہندو کا آپریشن کیا اور  
مک و قوم کے ساتھ خداری کا مرٹکب ہوا۔ یہاں تک کہ یہ سوال پارلیمنٹ میں بھی اٹھایا گیا تھا تو  
اصل قصہ کیا تھا؟“

خالد کی شرماہہت رخصت ہو گئی اور اس کی جگہ سبجدی اور بیزاری اس کے چہرے پر نقش  
ہونے لگی ”ستھنکریم مائندہ نہ کرنا لیکن تم۔ پاکستانی ذاتی طور پر بیمار ہو۔ اور اپنی بیماری پر فخر بھی  
کرتے ہو۔ میں بے شک پاکستان میں پیدا ہوا لیکن اب میں مجھے اٹمیں برسوں سے امریکی  
ہوں۔ ایک ڈاکٹر ایک دینی مرستے کا تاج نظر طالب علم یا ایک جہادی تنظیم کا رکن نہیں ہوتا کہ وہ  
اپنے مریض سے پہلے یہ دریافت کرے کہ وہ کون سے عقیدے اور مسلک ہے اور مسلک کا علاج  
کرے یا مرنے کے لیے چھوڑ دے۔ ایک ڈاکٹر کا کوئی نہ ہب نہیں ہوتا۔“

”ہاں۔ جب ایک پوپ شدید بیمار ہوا تھا تو اس نے اپنے عیسائی معالجوں پر اعتبار نہ  
کیا تھا اور قرطبه کے ایک نامور مسلمان حکیم سے علاج کروانے کی خواہش کی تھی۔ اور ان حکیم نے  
فوری طور پر اپنا بوریا بستر پاندھ کر روم کا سفر احتیار کیا تھا اور پوپ کو سخت یاب کر دیا تھا۔“

خالد مسکرانے لگا ”میں تاریخ سے اتنا آگاہ نہیں ہوں لیکن اب تم فیصلہ کرو کہ آج سے  
ایک بزرگ برس پیشتر انہیں کے مسلمانوں میں وسعت نظری کیسی تھی اور آج کے پاکستان میں تم  
کیسے ہو۔ میں نے ہندوستان کے صدر کا نہیں بنکر تالیں ناڑو کے نہایت پاپلر ادا کار اور وزیر اعلیٰ کا  
آپریشن کیا تھا۔ اسے ایک خصوصی طیارے میں نیویارک لایا گیا تھا نہیں بے ہوش کی حالت میں اور

اگرچہ ایمن کا گھر یہ تھا میں اس کا بیرونیں ہائی کریت میں ایک فلیٹ میں ہوتا تھا۔  
موصوف بحق کے پانچ روز مسلم کے فرائض سرانجام دیتے تھے اور اس فلیٹ میں راتیں گزارتے  
تھے۔ ہفتہ اتوار لوگ آئی لینڈ کے گھر کے لیے تھوڑے تھا۔

ملاحظہ کیجیے کہ یہ کیا سہانا بندوبست ہے۔ بندہ پانچ راتیں اپنے ذاتی فلیٹ میں تھا  
گزارے اور پھر دو دن اپنے بال بچوں پوتے پوتیوں سے بھرے گھر کے لیے وقف کر دے۔  
البتہ ایمن میں ایک قباحت تھی کہ نہ تو وہ ناؤ نوش کا شو قین تھا یعنی گلابی رنگ بھی اگر  
پسند کرتا تھا تو پانی کا نہیں شیر دافنی کا۔ اور نہ ہی صرف نازک کار سیا تھا تو یوں ذاتی فلیٹ میں الگ  
سرہائش کرنے کا فائدہ۔ اسے کہتے ہیں کارلا حاصل۔ تہائی کا نیا نیا۔ سہانا بندوبست تو توب ہوتا  
جب سہانی چیزوں کا بندوبست بھی ہوتا۔ بہر حال شریف آدمی اور گلابی شیر دافنیاں پہنچنے والے شاعر  
یونہی عمر عزیز کو خصائص کرتے ہیں۔

لیکن یہ سب کچھ۔ ایمن کا گھر اور اس کی شاندار ضیافت تو ابھی مستقبل میں کہیں تھی اور  
میں نے ذرا فلیش فارورڈ کر لیا تھا تو اب پھر واپس آتے ہیں۔ حال میں آ جاتے ہیں۔ اور اس  
حال میں مجھے اپنے زمانوں کا وہ گیت یاد آ رہا تھا جو سنہری بالوں والی ماہی مٹھنڈا اور سڑے نے گایا  
تھا کہ۔ بے سراسرا۔ جو ہوتا ہے وہ ہو جائے گا۔ مستقبل ہمارے دیکھنے کے لیے نہیں ہے۔ جو ہونا  
ہے ہو جائے گا۔ بے سراسرا۔  
جو ہونا ہے ہو جائے گا۔

میں بچاں برس بعد خالد محمود بٹ کو نیویارک میں ملوں گا۔  
شجاع مر جائے گا۔

اور خالد مجھے اس شب کے بعد برادر اڑوے شریٹ چھوڑنے کے لیے جا رہا ہو گا اور کہہ  
رہا ہو گا کہ۔ مستنصر مجھے باضی میں لے جانے کا شکریا۔

اور میں اسے کہہ رہا ہوں گا۔ اس ماہی میں تم بھی تھے اور مجھے تم پر فخر ہے۔  
اور اس کے گورچے چبرے پر جو چند شکنیں ہیں عمر کی۔ وہ زائل ہو جائیں گی اور اس  
کے بال سیاہ اور رکھنے ہو جائیں گے اور اس کے بیویں پر وہی شرمیلی مسکراہست تیرنے لگے گی اور وہ  
مجھے دنیا کے ایک اتم ترین سرجن کی بجائے پھرستے ایک فوج خیز و است اکھائی دینے لگے گا۔ جو

مہماں اس کے کہنے میں آ جاتا تھا اور یہ مرچیں کھا لیتا تھا تو پھر وہ بیٹھنیں سکتا تھا فائر بر گیڈ کو  
اطلاع کرتا تھا کہ کوئی ہے جو آ کر یہ آگ بجھائے۔

ابھی ہم وقت کی سرگنگ میں داخل ہو کر بچاں برس پہنچے اگر سفر کر گئے تھے تو ہم گروہ لایم  
کولی، موجود سے ذرا آگے بھی تو دوڑا سکتے ہیں۔ یعنی ایک فلیش فارورڈ بھی تو کر سکتے ہیں۔

اور جب ہم وقت کی سرگنگ میں ذرا آگے چلے جاتے ہیں تو کہاں ہوتے ہیں؟ ایمن  
کے لوگ آئی لینڈ والے پر سکون اور دل کش منظروں والے گھر میں جہاں اس نے میرے لئے  
ایک دعوت کا اہتمام کر رکھا ہے۔ اور میں وہاں صرف ایک مرچ کھا کر نیویارک فائر بر گیڈ کو  
اطلاع کرنے کی سوچ رہا ہوں کہ وہ آئے اور آگ بجھائے۔

ایمن کے گھر تک مجھے ایک ”برخوردار“ نے پہنچا یا درندہ میں کہاں پہنچنے والا تھا۔  
اس نے مجھے اطلاع کی تھی کہ اس کا ایک برخوردار مجھے برآؤ دے سے پک کرے گا اور

آل دے دے لوگ آئی لینڈ لے جائے گا۔ میرے من کو اس کی اس اطلاع نے پچھر جو خدا کر دیا  
کہ میں اس نوعیت کے برخورداروں سے بہت الراہک ہوں جو نہایت موذب، فرمانبردار اور  
شریف ہوں۔ ایک ایسے برخوردار کی رفاقت میں لوگ آئی لینڈ تک کا طویل سفر کرنا یقیناً اول کو  
اکتا ہے۔ سے دوچار کر سکتا ہے لیکن جب وہ برخوردار آیا تو اس کی شکل سے ظاہر ہوتا تھا کہ اس کی  
برخورداری کے زمانے ایک مدت سے بیت پچے تھے۔ وہ ایک موچھوں والا درمیانی عمر کا شخص تھا  
اور جاد خان تھا۔ شاعری کرتا تھا اور بعد میں کھلا کر مقامی اخباروں میں نہایت اڑا لگیز کالم بھی لکھتا  
تھا۔ اس کی کاربھی اسی کی عمر تھی اگرچہ نہ کہت کہت یعنی اس کے اکثر نہ کہت کہت کرتے تھے۔  
کار میں سوار ہو کر میں نے پبلک اسوال یہ پوچھا کہ کیا میں بیساں سگریٹ پی سکتا ہوں تو اس نے  
نہایت برخورداری سے جواب دیا کہ سامیں بیساں آپ سب کچھ پی سکتے ہیں۔

اس اجمال کی تفصیل جانے کا چند اس فائدہ نہیں کہ میں نے اس کی اس پیشکش سے  
پچھے فائدہ اٹھایا یا نہیں۔

ایمن کے گھر میں بہت اہتمام تھا۔ ایک ڈاکٹر جو زایقا، ایک متصور جعفری تھے اور ایک  
شوکت فہمی تھا اور انواع و اقسام کے کھانے تھے جن میں سے کچھ کی نوعیت اور قسم کے بارے میں  
صرف اس کی بیگم شاکستہ واقف تھی کہ وہ اس کے تیار کردہ تھے اور گھر کے ذائقے والے تھے۔

مسلم ماؤں سکول کی گرواؤنڈ میں جمع ہم طالب علموں کے ساتھ ”لب پ آتی ہے دعا۔“ گایا کرتا تھا اور ہم اس کی ہم نوازی کیا کرتے تھے۔

کون جانے کب کسی کپیورسکرین پر ہمارے قلب کی حرکت کی لکیر کدم ہموار ہو جائے تو جب تک وہ ٹکری ہوتی ریگتی بارہی ہے اور ہمارے زندہ ہونے کی فویدے رہی ہے تب تک ہم کیوں نہ زندگی کے اس تھفے سے لطف انداز ہوں کہ جو ہوتا ہے وہ ہو جائے گا۔ کے برابر اے!

## ”آپ کے بھوت سے ملاقات“



زمانہ... بیویارک میں قیام کے آخری دنوں میں سے ایک..

مقام... براؤوے شریعت..

جگن، مجسک حصینر..

کھیل، فیضم آف دی آپا..

میں ایک طویل قطار میں کھڑا حصینر کے اندر جانے کا انتظار کر رہا تھا۔

یہ کھیل، فیضم آف دی آپا، اسی مجسک حصینر میں روزانہ پہنچنے والوں میں سے کھیلا جا رہا تھا اور میں اس برس آیا تھا۔

صرف میں تھا اس طویل قطار میں جو ایک سیاہ ٹھینگ اور کارڈ رائے کی چین ایسے عامیانہ

پیرا ہن میں تھا اور ویگر تمام منتظر تماشائی اپنی دارڈ روپ کے مبنی ترین لباسوں میں آ راست تھے۔

یورپ اور امریکہ میں حصینر جانا آپ کے ذوقی جمال کا آئینہ دار ہوتا ہے اور آپ یوں

ہن ٹھن کر جاتے ہیں جیسے کسی شاہزادی دعوت میں شریک ہونے کے لیے جا رہے ہیں۔

خواتین ہمیشہ انتہائی پنجی گردن یعنی لوئنک کے لباس زیب تن کرتی ہیں جو گردن سے

نیچے دہاں جا کر شروع ہوتے ہیں جہاں سے ایک گردہ نیچے مقامات آہ و فناں کی واضح نشانیاں

عربیاں ہو جاتی ہیں۔ اور اگر آپ خوش بدن ہیں تو کیوں نہ اس بدن کی آخری سرحد پر مجبوراً ٹھہر کر

دوسروں کو حسد میں جلتا کیا جائے۔ اور مرد حضرات ایسے جیسے کسی جائزے میں شرکت کرنے کے

لیے آئے ہیں۔ سیاہ سوٹوں اور بونا یوں میں گردنیں اکٹائے ہوئے۔

ایک میوزیم کی مانند ایک حصینر کے باہر قطار میں کھڑے ہونا بھی آپ کے شفافیت ہونے

آج جب کہ میں جانے کہاں کہاں سے دھکے کھا کر اور کیا کیا دیکھ کر سلوچ کے فلیٹ کی جانب سفر کرتا تا نامزد سکواڑ کے میشن پر اتر کر اگلی گاڑی میں سوار ہونے کی خاطر بھاگ دوڑ کر باتھا تو کیا دیکھا ہوں کہ اس فلیٹ کے ائم کے سامنے محض دوچار درجن افراد قطار بنائے کھڑے ہیں تو میں نے موقع خدمت جانا اور ان میں شامل ہوا۔

اب میں ایک اور بیوودہ سی تمثنا کا اظہار کرنا چاہتا ہوں۔ میرے دل میں ایک عرصے سے یہ خواہش بھی پہنچتی ہے کہ میشو پولیشن آپ رہاؤس میں کوئی بھی کلاسیک آپرا دیکھوں۔ اور وہاں کیسے کیسے مشہور زمانہ آپرا تیج ہوتے تھے۔ ایسے آپرا کھیل جس کے ناموں سے ہم جیسے لوگ بھی ایک دست سے آشنا تھے۔ ”نائم“ اور ”بیزو ویک“ میں ”نیویارک نامزد“ اور انڈن کے صرف ”نامزد“ کے صفوں پر ہم ان کے تذکرے پڑھتے آئے تھے۔ ایسے آپرا جس سے بہت شناسائی تھی یہاں تک کہ ان کی کہانیوں سے بھی خوب واقف تھے بلکہ یہ بھی جانتے تھے کہ کس مشہور آپرا میں کون سا گلوکار گاتا تھا۔ جیسے ”آیڈا“ سے کون واقف نہیں ہے۔ ”رمیو اینڈ جولیٹ“، ”ڈان پا سکل“، ”این امریکن بی بیڈری“، ”سکسن اینڈ ڈالکل“، ”سیر انڈری بر گر اک“ جیسا وہی انتہائی لمبی ناک والا سیر انو۔ اور سب سے دل آؤز ”کارمن“ جس میں انڈس کے خون کی دھشت اور خوبصورتی ہے۔

لیکن ایسے کلاسیک آپرا دیکھنے کی کاوش میں دوچار سخت مقام آتے ہیں۔ ایک مقام نکنوں کی قیمت کا۔ دوچار سوڑا رکا۔

اور دوسرا مقام جو واقعی سخت ہے یعنی آپ ایک زرکیش کو آگ لگا کر وہ نکٹ خریدتے ہیں اور صرف یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ آپ ایک انتہائی بلند ذوق کے مالک شخص ہیں تو وہ سخت مقام یہ ہے کہ آپ کو وہ آپرا دیکھنا بھی پڑتا ہے۔ چونکہ آپ مشرقی ہیں اور مغرب کی اس نہایت شدید اور بیاد پرست موسیقی کے رموز سے آگاہ نہیں ہیں اس لیے آپ پر قیامت نوٹ پڑے گی۔ آپ کے کافوں کے پردے پہنچ جائیں گے کہ آپرا گلوکار گلا پچاڑ کر یوں گاتے ہیں کہ آپ رہاؤس کے پردے لرزش میں آ جاتے ہیں اور باہر سڑک پر سے گزرنے والی بگھیوں میں بجتے گھوڑے بد کرنے لگتے ہیں اور جو گلوکار ائم ہوتی ہیں وہ من کھول کر اتنے دل دوز انداز میں جھینیں مارتی ہیں کہ لیکچہ منہ کو آتا ہے۔

کی دلیل ہے۔ یہ ظاہر کرتا ہے کہ آپ کی پروش میں ذوقی جمال کا خاص خیال رکھا گیا ہے۔ چنانچہ اس طویل قطار میں کھڑے لوگ ہرگز اندر جانے کے لیے بے چین اور مضطرب نہ تھے کہ وہ یوں براؤ دے سڑیت میں میجنک تھیکر کے باہر دیکھ جانا چاہتے تھے۔

وطن میں جب کبھی براؤ دے سڑیت کا تذکرہ ہوتا تھا تو ہرگز یہ خیال نہ آتا تھا کہ یہ تو شیطان کی آنٹ کی طرح چلی جاتی ایک ایسی سڑیت ہے جو شروع ہوتی ہے تو ختم ہونے کا نام نہیں لیتی۔ آدھے نیویارک میں سے گزرتی بالآخر ختم ہوتی ہے تو سندھ میں جا گرتی ہے۔ جب یہی خیال تھا۔ براؤ دے کی تصویر یہی تھی کہ وہاں ہر سو کھیل دکھائے جاتے ہیں۔ تھیکر ہیں اور آپ رہاؤس ہیں جن کی شہرت کل جہاں میں ہے۔ چنانچہ نیویارک میں میری ایک ترجیح یہ بھی تھی کہ بہر صورت براؤ دے کے کسی تھیکر میں کوئی سا بھی کھیل دیکھا بہر صورت ہے۔ کہ میں بھی کسی کی زمانے میں کھیل کھیلا کر تھا اور لکھا کرتا تھا۔

پر یہ کوئی آسان کام نہ تھا۔ جان جو کھوں کا کام تھا کہ براؤ دے کے تھیکر وں کے نکٹ اتنے بیگنے تھے کہ جان جاتی تھی۔ یعنی ڈینہ دسوڑا۔ اپنے پاکستانی دس بارہ ہزار روپے ترجیح کر کے محض ایک ٹھاشا و کچھ لیتا تو ہم موشین کے لیے اتنا مفید نہ تھا۔ لیکن سلوچ کی زنبیل میں نیویارک کے روز داسرا پا جانے والے ایک باتی کی حیثیت سے اس مٹکے کا بھی ایک حل تھا۔ جیسا حل اس نے میشو پولیشن میں صرف ایک ایک الخراج کر کے واٹس ہو جانے کا خلاش کر لیا تھا۔

نامزد سکواڑ کے درمیان میں فلیٹ کے فلیٹ میں تھیں کہ اسی تیزم کا ایک کھوکھا ساتھا جو رضا کارانہ طور پر تھیکر کے اداکاروں کی فلاج و بہبود کے لیے کوشش تھا۔ یہاں براؤ دے پر دکھائے جانے والے تمام کھلیوں اور آپراز کے شوز کے لیے فرودخت ہو جانے والے نکنوں کی لمحہ بہرح صورت حال کپیوڑی کی سکریں پر ظاہر ہوتی جاتی تھیں۔ چنانچہ جہاں کہیں کسی بھی تھیکر یا آپ رہاؤس میں کچھ نشیش خالی رہ جاتی تھیں تو ان کے لیے نکٹ نصف قیمت پر فرودخت کر دیتے جاتے تھے۔

لیکن ان رعایت شدہ نکنوں کا حصول بھی ایک اور جان جو کھوں کا کام تھا۔ میں دو مرتبہ فلیٹ سے صرف اس نیت سے نکلا کہ آج تو بہر طور میں نے نکٹ کا بولگوا کر تھیکر کے شہیدوں میں شامل ہونا ہے۔ اور وہاں بہر مرتبہ کھوکھے سے شروع ہوتی شاکیعن کی تھی۔ اتنی طویل ہوتی تھی کہ نامزد سکواڑ میں سے ائم تی بولی کسی بغلی گن میں گم ہوتی جا رہی تھی۔ اور

”نونو..ہمیں رعایتی نکٹ چاہیے۔“

”بے بی..یہی رعایتی نکٹ ہے جس کی اصل قیمت دوسرا رہے۔“

”ہم تین ہیں..ہاؤچ..؟“

”دوسرا ری..؟“

”نو..ہاؤچ..میں انتظار کرتی ہوں..“

وہ مایوس ہو کر ایک جانب ہو گئی۔ ایسا ہوتا ہے کہ کسی کھیل کی پرفارمنس شروع ہونے سے پہلے جو چند لشکریں خالی رہ جاتی ہیں فوری طور پر کپیوٹر کی سکرین پر خبر آ جاتی ہے کہ ان کے نکٹ معمولی قیمت پر حاصل کیے جاسکتے ہیں اور وہ نکٹ خرید کر آپ کو مطلوب تھیکر تک بروقت پہنچنے کے لیے ایک اولمپک سائل کی ڈیش نگانی پڑتی ہے۔

جب نکٹ میں کھڑکی تک پہنچا دہ جاپانی لڑکی دوبار پوچھ جھلکتی تھی کہ۔ اب ”شکا گڑ“ کے لیے کتنے ڈالار وہاں سے وہی جواب آتا کہ بھی توے ڈال۔

میری باری آئی تو میں نے ایک نہایت معمولی درخواست پیش کر دی ”نجھے برادوے کے کسی بھی کھیل کا۔ جو سب سے سکم قیمت نکٹ ہے وہ عنایت کر دیجیے۔ کتنے کا..؟“

خاتون نے تین چار کھیلوں کے نام گنوائے ”تیس ڈال۔ ان میں سے کسی کا بھی نکٹ خرید لو۔“

مجھے تو اپنے کانوں پر یقین نہ آیا کیونکہ میں ذہنی طور پر سانحہ ستر ڈال رخچ کر دینے کی نیت سے آیا تھا ”آپ نے تیس ڈال کی کہا ہے نا۔؟“

”ہاں۔ جلدی کرو۔ کون سا کھیل؟..؟“

اس کے بیان کردہ کھیلوں میں ”فینیم آف دی آپر“ نہ صرف ایک شناسانام تھا بلکہ کسی برسوں سے میں اس کا تذکرہ ستاتا تھا۔

نکٹ پر درج تھا۔ 6 اکتوبر 2005ء۔ شام آٹھ بجے۔ قطار۔ ای۔ نشت نمبر 13۔۔۔ مجسٹک تھیکر۔۔۔

تھیکر کے دروازے کھلتے اور ہم اندر واٹھل ہوئے تو ایک نہایت بد تیز بارودی در باب نے ہر تاشائی کے نکٹ پر سرسری نظر کرتے پہايت کی کہ تم۔۔۔ اوھر جاؤ۔ تم اوھر جاؤ۔۔۔ میں نے پوچھا

اور اس کے باوجود آپ کے اتنے مہنگے نکٹ کم از کم دو چار ہفتے پہلے سے ایڈوانس خریدنے پڑتے ہیں۔

چنانچہ میں نے آپر اس کی تباہ کو تباہ دیا اور صرف ایک کھیل۔ برادوے کی شکر پر کھیلا جانے والا کوئی بھی کھیل دیکھنے کی خواہش کی آپاری کی۔

کون سا کھیل؟

اس سے کچھ فرق نہ پڑتا تھا کہ کون سا کھیل۔۔۔ شرط صرف یہ تھی کہ وہ برادوے پر کھیلا جا رہا ہو۔ دیسے میں نے اس موضوع پر مناسب ہوم درک کر رکھا تھا اور جانتا تھا کہ ان دونوں میوزیکل ”شکا گڑ“ اور ”لاسن کنگ“ سب سے زیادہ رش لے رہے تھے۔ ان کے علاوہ اہم کھیلوں میں ”لاسٹ ان وی پیازا“، ”ومن ان وہاٹ“، ”فینیم آف دی آپر“ اور ”چینی جینگ ہینگ“ کی بہت شہرت تھی۔۔۔ میوزیکل گروپ ایماز کے گیتوں پر ہمیں کھیل ”ماما میا“، کوہنی پسند کیا جا رہا تھا۔

میں جب اُن کے اُنیں کے کھوکھے کی کھڑکی کے قریب، ہواتھ ایک جاپانی سیاح لڑکی کھڑکی کے پیچھے کھڑی ایک مولیٰ سی خاتون کے ساتھ نہایت واجہی بلکہ ابتدائی انگریزی میں کچھ نہ اکرات کر رہی تھی اور اس کی دو سہیلیاں کان لگائے ان مذاکرات کے ماتحت سننے کی کوشش کر رہی تھیں۔۔۔

”لاسن کنگ۔۔۔ پلینز۔۔۔ ہاؤچ..؟“

”لاسن کنگ اگلے دو ماہ کے لیے مکمل طور پر سبک ہو چکا ہے۔ اس کے نکٹ نہیں مل سکتے۔۔۔“

”سوری۔۔۔ جاپان کے پلے اتنی قتل انگریزی نہ پڑی۔۔۔“

”نولاسن کنگ۔۔۔“ مولیٰ عورت نے سر ہلا کر کہا۔

”وہاںی..؟“

”ایڈ وہاںی ناٹ۔۔۔ وہ عورت ذرا بھانگتی۔۔۔ لاسن کنگ۔۔۔ نوکٹ۔۔۔“

”شکا گو..؟“ جاپان نے زور زور سے سر ہلا کیا اتنے زور سے کہ اس کی پوئی میل دیر تک پلتی رہی ”شکا گو نکٹ۔۔۔“

”ہاں تمہیں اس کھیل کے سنتے نکٹ مل سکتے ہیں۔ یعنی صرف توے ڈال۔۔۔ او کے..؟“

یہ کردار ساندرہ جوزف نے بہت موثر انداز میں پر فارم کیا ہے۔ تو اس کریشن کے عشق میں اس آپرا میں سیرا کرنے والا ایک بھوت بتلا ہو جاتا ہے جس کا کردار ہادر میکلین نے کیا ہے..... یہ دونوں صرف کمال کے ادا کار ہی نہیں گلوکار بھی ہیں کہ آپرا میں گانے والے لوگ کلا میکل گائیکی کے استاد ہوتے ہیں۔ اب یہ جو بھوت ایک حسین پر عاشق ہو جاتا ہے اس میں قباحت صرف یہ ہے کہ حسین کو بھوت پسند نہیں اور وہ اپنے بھوت عاشق سے ذرتی ہوتا ہے۔ اور یہ قبل فہم ہے کہ اس عمر میں بھی اگر مجھ پر ایک چیل عاشق ہو جائے تو میں بھی رازہ بر انداز ہو جاؤں گا۔ ویسے آپس کی بات ہے کہ کچھ چیزیں ایسی بھی ہوتی ہیں کہ جی چاہتا ہے کہ کاش یہ مجھ پر عاشق ہو جائے۔ بہر طور یہ حسین اس بھوت کی محبت کی قدر نہیں کرتی اس لیے بھی کہ وہ کسی اور کی محبت میں گرفتار ہو بچی ہے۔

یہ کھیل اگرچہ بنیادی طور پر ایک آپرا تھا لیکن نئدھ آپرانہ تھا۔ یوں کہہ لیجئے کہ کھیل کلا سیکل نہ تھا۔ شیم کلا سیکل تھا اور میں نے خدا کشکرا دیکا کہ یہ کھیل کلا سیکل نہ تھا۔ اگر ہوتا تو میں اس کی تاب نہ لاسکتا۔ یہی سیری حالت اب ہے۔ بھی ایسی تونہ تھی۔ لیکن اپنے نیس ذوق جمال کو ثابت کرنے کے لیے ایسی قربانیاں تو دیتیں ہی پڑتی ہیں۔

ویسے اگر ذرا سمجھیدی سے پر کھا جائے تو یہ ایک نایاب اور انکھا تجربہ تھی۔ حسین کی روشنیاں مدھم ہو کر گل ہو گئیں۔ پر وہ اٹھنے لگا توہاں شیخ پر جران کن مناظر۔ رقص اور ملبوسات اور کھیل تماشے ظہور میں آنے لگے۔ 1911ء کے زمانے کا یہ س زندہ ہونے لگا۔ اور شیخ کے شیب میں ”گڑھے“ میں بیٹھے سینکڑوں ماہر موسیقاروں کا آرکسٹرا جب جو بن پر آتا تو بدن میں ایک سمنی ہی سرسرانے لگتی۔

میں اقرار کرتا ہوں کہ اس ”آپا کے بھوت“ کے دوران مجھ پر بوریت کے بہت لمحے آئے۔ اپنی نشست پر پہلو بدلتے کچھ جانیاں بھی آئیں۔ لیکن کچھ لمبے بہت خواباں ک اور دل کو چھو لینے والے بھی آئے۔ مثلاً جب وہ بھوت اپنی مجھوبہ سے مخاطب ہو کر گاتا ہے کہ... میں تم سے صرف یہ چاہتا ہوں۔ اور اس گیت میں الفت کی ادا ای اور محبت کی شدت اتنی تھی کہ آپ کو اس بھوت سے ہمدردی ہو جاتی ہے۔

اس کھیل کا مرکزی خیال کچھ انکھا یا اچھوتا نہ تھا۔ ایک خیال تھا جو ازال سے چلا آتا تھا۔

کہ میں کوڈھر جاؤں تو وہ ظالم بولا۔ ”تم کہیں بھی چلے جاؤں سے کچھ فرق نہیں پڑتا۔“ یہ بے رنجی صرف اس لیے تھی کہ میرے پاس شاید اس شب کا ستارہ تین لکھ تھا۔ پھر وہ ہنس کر بولا۔ ”اوکے۔ تم ان سیرھیوں سے اوپر جاؤ۔ جاتے رہو۔ اور وہاں تک جاتے رہو جہاں سے حصیر کی چھٹت شروع ہو جاتی ہے۔“

میجنک حصیر جانے کس صدی میں تعمیر ہوا تھا۔ اور اسے تب سے جوں کا توں رہنے دیا گیا تھا کہ شافتی درٹی کی حفاظت کا معاملہ تھا۔ جس حصیر میں صرف ایک کھیل ہی ”فیلم آف دی آپر“ پچھے اٹھا رہ برس سے چل رہا تھا وہ جانے کب سے تھا۔ یہ ایک بوسیدہ ماحول اور قدامت کی اور زوال کی جھک و لا حصیر تھا اور شاید اس کی پیچان بھی بیہی تھی۔

میں اپنا گلکٹ سینے سے لگائے پر یقین اور تہہ در تہہ قالمیوں میں دفن سیرھیوں پر قدم رکھتا اور چڑھتا گیا۔ یہاں تک کہ اور پڑھنے کا وار کچھ باقی نہ رہا کے اس کے آگے حصیر کی چھٹت شروع ہو جاتی تھی۔ مجھے دیوار کے ساتھ لگا دیا گیا کہ میری نشست اس حصیر کی سب سے آخری اور بدترین نشست تھی۔ وہاں برا جہاں ہو کر سامنے دیکھتا ہوں تو سامنے کچھ بھی نہیں۔ کہ میں تو چھٹت سے لگا بیٹھا ہوں اگرچہ یہ ایک متشق اور دیدہ زیب چھٹت تھی۔ البتہ میں ذرا آگے ہو کر بمشکل جھانگتے ہوں تو بہت گہرا تھی میں بہت دو کہیں شیج کا پردہ نظر ا رہا ہے۔

ظاہر ہے میں ذرا میں تو ایک ایسی نشست ہی دستیاب ہو سکتی تھی وہ جو شیج کے عین سامنے بنے ٹھنے ٹھنے تھے جانے کتنی جائیدادیں فروخت کر کے اُن نشتوں کے حقدار ہوتے تھے۔ لیکن ابھی عشق کے اتحاد اور بھی تھے۔ میرے آگے کی نشتوں پر ایک جاپانی جوڑا آبیٹھا۔ جاپانی صاحب بد قسمتی سے اپنی نسل کے معمول کے قدر سے دو گنے بلند تھے۔ چنانچہ مجھے تھوڑا بہت شیج جو نظر آتا تھا اس کے آگے بھی یہ دیوار کھڑی ہو گئی۔ اگر میں ذرا دیوار کے ساتھ گل جاتا تو شیج کا ایک کونہ بمشکل نظر آنے لگتا۔ علاوہ ازیں وہ جاپانی بیک کر نہ بیٹھتا تھا بلکہ جھومتا رہتا تھا اور میں کھیل کے دوران کچھ دیکھنے کی سعی میں اسی انداز میں وائیں بائیں جھومتا رہتا تھا۔ اور اس دوران مزید دشواری یہ ہوتی کہ وہ دراز قد جاپانی اپنی پستہ قد محبوب کو جھک کر بھی کبھار چوم لیتا۔

”فیلم آف دی آپر“ 1911ء کے زمانے کے چیز کے ایک آپرا باؤس کا ذرا سے ہے۔ اس آپرا باؤس میں ایک نہایت حسین گلوکارہ کریشن نام کی بے جس کی ایک دنیا شیدائی ہے۔

## ”سات ھیلیں اور پرندے کی واپسی“

دریائے ہنس کے سمندر پانیوں پر باد بانی کشتیاں سفید ٹیکیوں کی مانند پر کھولے تیرتی  
تھیں اور یہ مظعلی کی مریضیز کے شیشوں میں سے یوں نظر نواز ہوتا تھا کہ کبھی دھوپ کا کوئی خاص  
رخ کا رکے بانٹ پر گر کر جب کھڑکی کے شیشوں پر سے گزرتا تو وہ باد بانی کشتیاں بھی گویا شستے پر  
تیرتی دکھائی دیتے لگتیں۔  
شاید دھوپ کا کوئی ایسا زادی بھی کار کے اندر سے گزر جاتا ہو جس کے درانی یہ کشتیاں  
بل بھر کے لیے میرے چہرے پر بھی ٹکس ہو جاتی ہوں۔  
ہنس کا چوڑا اپاٹ سویریگی دھوپ میں کروٹیں لیتا تھا۔

اور اس دریا کے پار وہ شہر جس کے جے ایف کے ایمپورٹ پر میں آج سے تقریباً  
ڈھائی ماہ پیشتر اتنا تھا بلند ہو رہا تھا۔ وہ شہر جس کے بارے میں مجھے گور کی نے بھیکایا تھا کہ یہ تو  
صرف سونے اور دلات کی ہوں کام ازاد دشیطان کا شہر ہے جس کے باشدے صرف اس کی حرص  
میں دن رات کرتے ہیں۔ دلات کے غلام ہیں اس کے بندے ہیں اور یہیں ان کا میکا خدا ہے اسی  
کو پوچھتے ہیں ایک میکا کی اور بے روح زندگی ایک لاش کی مانند بس کرتے ہیں اور اس کی  
کھڑکیوں میں پھولوں کی سجادوں کی سجادوں نہیں ہوتی۔ گور کی نے اسے اپنے نظریے کے تعجب کی آنکھ سے  
دیکھا تھا اور اس کا مشاہدہ اس کا اپناج تھا۔ پورے ادب میں گور کی کے ”زاد دشیطان کا شہر“ سے  
بہتر نیویارک کا سفر نامہ نہیں لکھا گیا۔ یہ ایک شاہ کا رہے لیکن ایک مخصوص نظریے کا شاہ کا رہے۔  
اور آج سے سو برس پیشتر کا نیویارک شاید ایسا ہی ہو گا۔ بہر طور اس سفرنامے نے مجھے نیویارک سے  
بدگمان تو کر دیا تھا۔ میں قطعی طور پر گور کی ایسے بڑے ادیب کی نیت اور مشاہدے پر نیک نہیں کر

وہ جو عشق کے ہاتھی تسلی روندا جاتا ہے کبھی یہ تو نہیں سوچتا کہ میں اس کے لائق ہوں  
بھی یا نہیں۔ وہ تولا چار اور بے بس ہو کر روندا جاتا ہے۔  
بے نیک جب وہ آئیند دیکھتا ہے تو اسے احساس ہوتا ہے کہ وہ اس کے لائق نہیں اور  
جو نہیں وہ آئینے سے چدما ہوتا ہے تو فراموش کر دیتا ہے کہ وہ اس کے لائق نہیں ہے۔  
جیسے بخ بیک آف نورڈ یم۔ کہاں اپنی کریبہ ٹھکل اور گہرے پن کو دیکھتا تھا۔  
ایک داستانوی گوریلا لگ کا گل ایک نازک ملوک لڑکی کے عشق میں فنا ہو جاتا  
ہے۔ اپنی ٹھکل کو نہیں دیکھتا اپنے دل کو دیکھتا ہے۔  
تو اس کھیل کی کہانی انوکھی یا اچھوتوں نہیں ازل سے چل آئی ہے۔  
ان بھتوں اور کہڑے عاشتوں اور کنگ کا گل کو چھوڑیے اگر آپ کتنے ہی خوش ٹھکل  
اور شاندار کیوں نہ ہوں جب عشق سے روندے جاتے ہیں تو محبوب جیسا بھی ہو اس کے سامنے  
اپنے آپ کو بہت حقیر اور ”کوہجا“ سمجھتے ہیں۔ اپنے آپ کو اس کے لائق نہیں سمجھتے کہ بھی عشق کا  
آخر ہے۔

نیویارک ہو یا پیرس۔ دانا باد ہو یا سگرات۔ یاسیا لوں کا چینگ۔ ہو۔ ہر بھوت۔ ہر مرزا۔  
ہر راجحا اور مہینہ ال اپنے آپ کو کریں۔ صاحبائیں۔ بہر اور سونی کے سامنے پا کر ”کوہجا“ ہی محسوس  
کرتا ہے۔ اپنے آپ کو محبوب کے لائق نہیں سمجھتا کہ۔ یہی عشق کا آخر ہے۔



”نیویارک کے سورگ“

دریائے ہڈن کے کناروں کے ساتھ یہ رگاہ اور سٹرل پارک میں کچھ سوریں میرے بدن پر آتیں۔ اس کے باسیوں کے چروں اور لباسوں پر نظر کی۔ اور زندگی کی اس بے پناہ گھروں کیا۔ جو اس شہر کے رگ و پے میں روایا ہے۔ اور گرین اچ و لیچ کی زردی میں اتر تو اس شہر نے جس کے تعارف میں تاریخ اور زمانے کا کوئی حوالہ نہ تھا۔ اس شہر نے مجھ پر کچھ ایسے دروازے کیے جن میں ذوقِ جمال اور زندگی کے ایسے پر بہارِ چلن پوشیدہ نظر آئے جو روم یا پرس کے زوال پذیر شہروں کے دامن میں بھی نہ تھے۔

میں اس شہر کا گردیدہ ایسا ہوا کہ اگر اپنی عمر سیدگی کی شرمندگی نہ ہوتی تو میں ”آئی لو نیویارک“، والی ٹی شرٹ زیب تن کر کے ملن لوتا۔ اگر ایسا کرتا تو کچھ احتیاط بھی کرتا کہ لا ہو رائیز پورٹ پر آتے ہی اس ٹی شرٹ کو اتار کر کوئی شریفانہ بس پہن لیتا کہ کہنی کوئی جنت کا متلاشی جہادی مجھے امریکہ کا اجنبیت قرار دے کر جنم رسیدنہ کر دے اور خود جنت کا نکٹ نہ کٹا لے۔ اگر چہ اس نوعیت کے افراد نہیں جانتے کہ میرے جیسے لوگ توب سے امریکی پالیسیوں کے خلاف احتجاج کرتے اور ناپسند کرتے چلے آئے تھے جب یہ حضرات امریکہ کی آنکھ کا تاریخ تھے۔ اس کے اشاروں پر چلتے تھے اور تمیں ”سرفا“ کہہ کر مطلعون کرتے تھے۔ مجھے ان کا ذرہ ہوتا تو شاید میں ”آئی لو نیویارک“، والی ٹی شرٹ زیب بدن کری لیتا۔

اور کل شام مجھے اس پسند آگے شہر سے رخصت ہو جانا تھا۔ اور ایک پارہ صفتِ کھاندرا محبت بھرا پچ۔ علی۔ اپنے ڈیزِ انکل کو اپنے ڈیزِ بچپن کے فاسٹ فرینڈ میبلووک کے ہمراہ نیویارک سے باہر کی ”ریپکچ پہاڑ“ پر لے جا رہا تھا۔

ابھی کچھ دری پہلے ہم نیویارک کی گھنی بھیڑ اور بلند عمارتوں کے قلبے میں ریکٹے تھے اور تب ہڈن پر قائم ایک پل کے پار ہوئے ہیں تو روت ہی بدلتی۔ ہر سو خاموشی اتر نے گئی۔ شور چیچھے رہ گیا اور ہمارے کان پر پیشان ہو گئے کہ یہ گھڑی دو گھڑی میں کیا اجرہ ہو گیا۔ ہمارے بدن پہلے تو بے چین، بہت ہوئے کہ ان پر شور و غل اور ریلک کے اڑدھے کی چکھڑا یکدم معدوم ہو گئی اور پھر ایک صوفیانہ سکون میں چلے گئے۔ صرف دھوپ تھی۔ خراں کی آمد سن دیے وینے والے گھنے درخت تھے جو زرد ڈیرا ہنوں میں ملبوس بدھ بکشوؤں کی مانند شاہراہ کے دونوں جانب شانت کھڑے تھے۔ اور ان کے درمیان میں سے کبھی کبھار ہڈن میں روایا کوئی باد بانی کشی نظر آ جاتی۔ اور کوئی

رہا۔ میرے بہت سے سفر ناموں پر بہت سے لوگوں کو اعتراض ہیں کہ انہوں نے ان شہروں کو دیسا نہ پایا جیسا کہ میں نے پیان کیا۔ مجھے یاد ہے کہ ایک صاحب نے میری باقاعدہ گوشٹائی کی تھی کہ تاریز صاحب میں صرف آپ کی تحریر کے زیر اثر ہرات گیا تو وہ شہر توہارے چنوكی اور قصور وغیرہ سے بھی گیا گزر اتھا۔ اور آپ نے ارضِ ردم کی بھی بہت توصیف کی تھی تو سفرنا سے کاملا ہی یہ ہے کہ وہ صرف ایک شخص کی آنکھ سے دیکھنے والے مناظر کی کہانی ہوتی ہے اور اکثر وہ آنکھ جو کچھ دیکھنا چاہتی ہے صرف وہی دیکھتی ہے۔ اور دنیا بھر میں جتنی آنکھیں ہوتی ہیں اتنے ہی ایک شہر، قبیلے یا ادی کے روپ ان کے سفر ناموں میں ظاہر ہوتے ہیں۔ اس لیے گورکی کی نیت اور مشاہدے پر بیک نہیں کیا جا سکتا۔

میری آنکھ گورکی کی آنکھ سے جدا تھی چنانچہ میں نے جو نیویارک دیکھا اس نیں بے شک سرمایہ واری نظام کی بھگندر اور چکا چوتھی تھی لیکن اس کی دل فربی اور کشش کی بھی کوئی مثال نہ تھی۔ روم۔ پیرس۔ فلاںس یا مدشیں میں داخل ہوتے ہوئے یہ طے ہو چکا ہوتا ہے کہ آپ بہر طور ان کی سرکی زد میں آئیں گے کہنکہ ایک زمانہ ایک تاریخ ان کی توصیف کرتے ہیں۔ ان کا تاریخی رعب اور راضی کی عظمت آپ کو پابند کر دیتے ہیں کہ آپ نے ان سے متاثر ہونا ہے۔ اور آپ ہو جاتے ہیں۔ لیکن نیویارک بے چارے کے پاس اپنے آپ کو عظیم ثابت کرنے کے لیے تاریخ اور زمانے کی انسانیں ہوتیں کیونکہ نہ تو اس پر کچھ زمانہ گزرا ہے اور زمانے کے بغیر تاریخ کہاں سے آجائی۔ صرف گورکی ہی نے نہیں بلکہ خود امریکیوں نے بھی مجھے نیویارک کے بارے میں بذریعہ تھا۔ عمارتیں ہی عمارتیں۔ بھر کیلے نیون سائیں۔ ایسا پر نیٹ بیلڈنگ اور مجسٹر آزادی اور اس کے سوا نیویارک میں رکھا ہی کیا ہے اور ہاں گلی کو جوں میں دہناتے قلم شار اور گینکسٹر۔ اور میں اس لیے نیویارک سے دور رہا تھا۔

ایک دن یورپ میں قیام کے باوجود بحر اوقیانوس کے پار نہیں گیا تھا کہ پار جا کر کرنا کیا ہے۔ چنانچہ نیویارک پر میں نے ایک بے روح۔ بے ثافت۔ جدید اور پیسے کی پیچاری شہر کی رائے اپنی میزروں شدہ خدا ہنوں کی روزی کی ٹوکری میں پھینک دیا تھا۔

مہرگانگ کرائے اپنی میزروں شدہ خدا ہنوں۔ اور جب میں نے یہاں کچھ شب درود گزارے۔ اس کے گلی کو چوں۔ ریستورانوں۔ عجائب گھروں۔ بکتب خانوں میں چند روز بسر کیے۔

تب یہ خیال بہر حال آتا تھا کہ یہ نیک دل امریکی فلسطینیوں کے گھونسلے کو بھی اگر ”محفوظ“ کر لیں بے شک قابض ہو جائیں اور ان کی معدوم ہوتی ہوئی نسل کو بچانے کے لیے جگہ ایسے بورڈ لگاؤں کہ.. خبردار یہاں فلسطینی رہائش پزیر ہیں.. انہیں بے خل کر کے ان کے گھروں پر بلند وزر چلا کر نیستیاں تغیر کرنے کی ممانعت ہے.. تو کیا مضاائقہ ہے.. چوٹی کے گرد جو خفاظتی دیوار تھی اس پر کہیاں ٹکا کر اگر آپ اطف اندوز ہونا چاہیں تو ہو جائیں ورنہ وہاں سے دکھائی دیئے والا منظر کوئی خاص منظر نہ تھا.. صرف دریاۓ ہندرن تھا اور اس کے کناروں پر ایک گھنٹا جنگل تھا..

علیٰ نے نہایت دلوقت سے.. اور وہ ہر بیان نہایت دلوقت سے دیئے کا عادی تھا.. مجھے بتایا کہ اس نے اپنی آنکھوں سے وہ جو سامنے والی پہاڑی ہے وہاں موسم سرماں میں وہ سمجھے عقاب دیکھے تھے.. اور وہ بھی یہ دلوقت سے نہیں کہہ سکتا تھا کہ وہ دراصل سمجھے عقاب ہی تھے.. وہ چیلیں نہیں تھیں..

”اور ریچھ کہاں ہیں؟..؟“

”کون سے ریچھ انکلیں؟..“

”یہ بیڑ ماڈٹین ہے ناں تو بیڑ زد.. ریچھ..؟..“

”ہاں وہ ریچھ..“ علیٰ کھلکھلا کر فس دیا.. انکل ان دلوں تو یہاں کوئی ریچھ نہیں ہوتے“ ریڈ انڈین لوگوں کے زمانے میں ہوتے تھے اسی لیے وہ اسے بیڑ ماڈٹین پکارتے تھے.. امریکیوں نے اس نام کو محفوظ کر لیا ہے..“

”ہاں امریکیوں نے ناموں کو تو محفوظ رکھا ہے لیکن ریڈ انڈین کوئی نہیں..“ عام طور پر ریڈ انڈین قبیلوں کو صرف امریکہ سے منسوب کیا جاتا ہے حالانکہ وہ لوگ تو پورے جنوبی اور شمالی امریکہ میں چھیلے ہوئے تھے اور خاص طور پر آج کے کینیڈا میں تو وہ ایک از حد تہذیب یافتہ معاشرے کے فرد تھے.. وہاں کینیڈا میں آپ جس خطے میں بھی جائیں جن دادیوں میں اتریں.. پہاڑوں پر بلند ہوں تو وہاں جتنے بھی نام ہیں آبشاروں.. دریاؤں چوٹیوں اور جھشوں کے وہ سب کے سب اس بیتے ہو زمانے کے ہیں جب وہاں گورے آپا دکار نہیں آئے تھے اور انہوں نے مقابی لوگوں کی شناخت اور آپادی کو ملایا میٹ نہیں کیا تھا.. البتہ کینیڈا میں قدم رکھنے والی گوری اقوام نے.. خاص طور پر فرانسیسیوں نے.. امریکیوں کی مانند مقابی لوگوں کو ”ریز روشن“

آبادی نہ تھی.. کہیں ہریاں دل قمی اور کہیں سر بر زیب دلراز.. آپ ہرگز یہ تصور کرئی نہیں کہتے تھے کہ ابھی کچھ لمبے پہلے آپ نبویارک کے چھیلوں میں رینگتے تھے.. اور خاموش تھی..

اور نہیں پر بہت نیشیب میں پھیلے ہنس کے سند رپانہوں پر وہ سفید تلیاں نظر آتی تھیں جو پر پھیلائے رہاں تھیں اگرچہ یہاں سے سکوت میں لگتی تھیں..

علیٰ مجھے محفوظ کرنے کی چاہت میں بار بار کیسٹ بدلت کر بھی مہدی حسن پر اور بھی نصرت فتح علی خان پر سرد حسنا تھا اور کہتا تھا.. انکل ذرا یہ سیں..

اور انکل نہیں سن سکتے تھے کہ وہ بہرے ہو چکے تھے..

آس پاس خاموشی کے ساتھ کا جو سحر تھا اس کی گرفت میں آ کر کچھ بھی نہ سکتے تھے.. صرف دیکھ سکتے تھے اور ان کی آنکھوں میں نہ رہی رہا ہنوں والے بدھ بھکشو شجر عکس ہوتے جاتے تھے..

خاموش اور سر بیزو سمعت میں کچھ غصہ رستیاں تھیں اور کہیں کہیں تھا گھر تھے جنہیں ہر سے بھرے میدان اور کھیت گھیرے ہوئے اپنی دل گشی میں پناہ دے رہے تھے..

ہم پھر سے ہنس کے قریب ہونے لگے.. اس پر ایسا وہ ایک بل کے پار ہوئے اور ایک پہاڑی راستے پر ہو لے ہو لے احتیاط سے چکر کھاتے بلند ہونے لگے..

ہنس کے پانی نیچے رہتے گئے اور پھر ”ریچھ پہاڑ“ یا ”بیڑ ماڈٹین“ کی چوٹی پر بیٹھ گئے.. چوٹی کے نام سے کم از کم ہمارے ذہنوں میں ناگاپرہت یا کے کوئی بر قافی بلندیاں آتی ہیں لیکن ایسے بے مثال پہاڑ امریکہ کے نصیب میں کہاں.. یہ ایک آخری پڑا تھا.. ایک پارکنگ کا مقام تھا جہاں ایک محضر ریستوران تھا اور ایک بورڈ آوریاں تھا جس پر درج تھا کہ چوٹی کے نیچے پھیلے ہوئے جنگلوں میں سفید سر والانجھا عقاب پایا جاتا ہے جو امریکہ کا انتیازی نشان ہے..

ایک تو میں اس سمجھے عقاب سے بہت تنگ آپ کا تھا.. فلوریڈا میں بھی اسی کے تذکرے ہوتے تھے اور اس ایک اور امریکی دیوتا کی شان ایسی تھی کہ جہاں کہیں موصوف کا گھونسلا ہوتا ہے اس کے گرد ایک وسیع علاقے میں نہ تو کوئی جنگل کا نا جاتا ہے اور نہ ہی کوئی رہائش گاہ یا شاہراہ تعمیر کی جاسکتی ہے..

پانی کر دیں۔ یہ درجنوں موڑ سائیکلیں اندھے ہاتھیوں کی مانند جھوٹی آئیں اور بیڑ ماڈ نشین کی چوٹی پر قبضہ کر لیا۔ ان کے سوارہ میں دھکتے ہوئے خالقی دیوار تک پہنچے اور اس پر سے جھاکتے نیچے پھیلے ہوئے ہڈن دریا کے ظار کے کرتے قلعہ لگانے لگے۔ پھر انہوں نے چند درجیں سیندھی حج اور برگر ہڑپ کیے۔ بیڑے اپنے حلقوں کو تزکے اور بلند آواز میں ذکاریں مارتے اپنے دیوار اور موڑ سائیکلوں پر سوار ہو کر بیڑ ماڈ نشین سے اتر گئے۔

ہم ان کی موجودگی میں بہت سہے رہے۔ یہاں تک کہ گفتگو بھی سرگوشیوں میں کرتے رہے کہ شنیدھی کرایے گینگ ہمد وقت لا ای جھگوے کے لیے بے جھن رہتے ہیں۔ مارکٹانی کا کوئی بہانہ ڈھونڈتے رہتے ہیں یہاں تک کہ آپ ان کی جانب ذرا نظر بھر کر دیکھیں تو بھی مانند کر جاتے ہیں کہ اونے کیا دیکھتے ہو۔ تمہیں کچھ دکھاؤں۔ گویا یہ حضرات امریکی مولا جث یا نوری نہ تھے جو بجا طور پر ہم سے پوچھ سکتے تھے کہ۔ نواں آیاں اے سونہیا۔ اور ہم واقعی ان کے ”ماوس“ میں نئے آئے تھے۔

ان کے رخصت ہونے پر ہم نے لکھ کا سانس لیا اور پھر ہاں سے کوچ کر جانے کا قصد کیا۔ جبکہ ہم بیڑ ماڈ نشین کی جانب آ رہے تھے تو راستے میں ہائیک ہاتھ پر ایک گھندا اور خوش نظر جنگل دکھائی دے رہا تھا جس میں ریستوران اور سوس طرز کے گھر نیم پوشیدہ تھے۔ علی نے بتایا تھا کہ انکل اس جنگل کے پیچے ایک محل ہے جو نیویارک زکا پسندیدہ پنک سپاٹ ہے، چنانچہ اور ہر کا قصد کیا کہ انکل جی کو اگر شاہزادی ہو جائے کہ آس پاس پانیوں کا کوئی ذخیرہ ہے۔ بے شک ایک جو ہڑ ہے تو ان کے دل میں ٹھنڈہ ہونے لگتی ہے کہ کیا پتہ ایک اور کوہ بھر محل ہو۔ کیا علوم ایک سیف الملوک ہو تو پتہ کرنا چاہیے۔ معلوم کرنا ضروری ہے اور اسے دیکھے بغیر اس جہان سے رخصت نہیں بونا۔

علی نے اپنی مریضی کو بمشکل پارک کیا کہ ہاں کاروں کا ایک ہجوم تھا اور پھر ہم ایک دسچھ گھاس بھرے میدان میں بہت دیر چلے۔ اور یاد رہے کہ امریکہ میں جو گھاس ہوتی ہے وہ ہمارے بیان کی کھبل گھاس سے بھی بدتر ہوتی ہے بلکہ گھاس نہیں بزرگوں کی کائنے ہوتی ہے اور اس پر چلنے سے۔ چاہے آپ نے جو گزر پیمن رکھے ہوں پاؤں نبڑ عشق کی مانند رُخی ہو جاتے ہیں۔ میدان کے آخر میں ایک متروک شدہ ششگی کی حالت میں آسیب زده چوبی ہوئی تھا۔ کوئا نہ۔

علاقوں میں نایاب جانوروں کی مانند محفوظ کر کے نمائش پر نہیں رکھا۔ یعنی جتنے بھی ان کی تحقیق تھم کا شکار ہونے سے فتح گئے تھے۔ بلکہ انہوں نے کینیڈا کے ان آبائی باشندوں کو اپنی معمول کی زندگی میں شامل کر لیا۔ میں ایسے خطوں میں سے بھی گزار جو اثریں علاقے کہلاتے تھے کہ وہاں اب بھی یہ قدم قبیلے آباد ہیں۔ کبھی باڑی کرتے ہیں کاروبار کرتے ہیں یعنی جانور نہیں جو نمائش پر میں بلکہ دوسرے انسانوں کی مانند انسان ہیں۔ بلکہ انہیں خصوصی مراعات حاصل ہیں۔ ویرانوں میں یوکان واوی نے کسی دور افادہ قبیلے میں آپ ایک شور کے اندر جاتے ہیں تو وہاں ایک بڑھا چہرہ جھریوں سے بھرا ہوا پھولدار بیاس میں پیغمبیر مسیح پر سفریت پر سفریت پھونکے چل جا رہی ہے اور شاید بہری ہے جو آپ کی بات نہیں سنتی۔ یہ شور اس کی ملکیت ہے۔ انہیں لوگوں کا یہ حق بھی تسلیم کر لیا گیا ہے کہ یہ وطن اور یہ زمینیں ان کی ہیں چنانچہ انہیں ملکیت دیا جاتا ہے اور یوں اکثر انہیں اپنی زمین کا ”کرایہ“ دصول کر کے مزے سے بیکار بیٹھتے ہیں اور شراب پینے ہیں۔ ایک پاکستانی کینیڈیں خاتون بیٹھنے سیداں بندوبست کو شدید ناپسند کرتی تھیں کہ دن رات مشقت ہم کرتے ہیں اور ہمارے ادا کردہ نیکسوں پر گھر بیٹھے عیاشی یا لوگ کرتے ہیں۔ کیلگری میں ایک بہت بڑا شور ”ڈیرافت“ نام کا ہے جس کی برائی پیس پورے ملک میں پھیلی ہوئی ہیں۔ ڈیرافت۔ یعنی ہرن کی ٹانگوں والا۔ ایک انہیں شخص تھا جو سینکڑوں کلو میٹر کا فاصلہ بھاگتے ہوئے ٹے کر جاتا تھا۔ یہ شور اسی انہیں کی آل اولاد کی ملکیت ہے۔

میں علی سے یہ شکایت کر رہی رہا تھا کہ ریچہ کہاں ہے تو وہاں ریچہ آگئے۔

بلکہ ان ریچپوں پر بھی ریچہ بیٹھے ہوئے تھے۔ ہار لے ڈیڈن کی جہازی موڑ سائیکلیں۔ کرم ٹینڈ۔ ڈکٹی لٹکتی۔ مار کو پولو بھیڑ کے سینگوں ایسے ہینڈ لزو والی۔ کانوں کو بہرا کر دینے کی پنچھاڑ رکھنے والی طاقتور نشینیں۔ یعنی سیاہ میکانی ریچپوں اور ان پر سوار نیلی چینیوں اور جیکنوں پر آہنی ستارے اور میڈل سجائے۔ بیوہوہ شکلوں والے مشینڈے جن کی مونچیں سردار حضرات سے بھی زیادہ تھیں تھیں اور ان کے شنگے بازو دیاں مٹڑوں سے بھرے ہوئے تھے۔ نہایت تنور مند اور بے فکرے اور جوان بھی اور خاصے بوڑھے بھی۔ اور ان کے ہمراہ پچھلی نشتوں پر سوار جو خواتین تھیں وہ بھی بہت مردانہ۔ اتنی کہ میں ان کے سامنے زمانہ لگاتا تھا اور خاصی نیم تہذیب یافتہ۔ ایسی کہ ہم جیسوں کا تقبیہ پانی کر دیں اور اس کے سوا کچھ اور بھی

کے دران انگریزی کا ایک لفظ نہ بولتے تھے۔ صرف جرمن زبان میں جیتے تھے۔  
امریکہ کا کمال ہی یہی تھا کہ نیویارک سے چند کوں کے فاصلے پر آپ ایک جیل کنارے  
پورا جرمی آباد دیکھ سکتے تھے۔ اور کہیں جہن۔ اطالیہ۔ پولینڈ۔ روس۔ آرجنٹنہ اور ہندوستان  
پاکستان دیکھ سکتے تھے۔

اجیر شریف کی درگاہ میں ایک بہت بڑی دو منزلہ دیگ ہے۔ زائرین آتے ہیں اور  
اس دیگ میں جو کچھ ان کی جھولی میں ہوتا ہے۔ چاول۔ والیں۔ آٹا۔ بزریاں۔ پچھلے فروٹ۔ مرچ  
صماں لے۔ روٹیاں۔ سب کچھ اس میں املاحتے چلے جاتے ہیں۔ اور پھر دو دیگ پکن لگتی ہے۔ ایک  
انوکھے ذائقے کا پکوان تیار ہو جاتا ہے جسے ہر کس دن اسکی رغبت سے کھاتا ہے۔  
پچھے یہی کیفیت امریکہ کی ہے جو کہ ایک بڑی دیگ ہے۔ اس میں درجنوں زبانیں اور  
شافتیں اور نہ اہب اٹھیلے جاتے ہیں اور ان کے مرکب سے ایک الگ سے ذائقے کا پکوان تیار  
ہو جاتا ہے جو کہ امریکہ ہے۔

بلند درختوں کے چھدرے سائے تلے پنک پر آئے ہوئے لوگ اپنے ذاتی چلوپوں پر  
تکے لگا رہے تھے۔ مرغیاں بھون رہے تھے۔ سیکس باربے کو کر رہے تھے اور ان کے بھونے جانے  
کی مہک اور آگ پر گرتی چرپی کی خوشبو ایسی اشتہا اگنیک تھی کہ جیل میں اگر کوئی ہم جیسی بھوکی ایک  
چھلکتی تھی تو وہ بھی اس گرم مہک کے ذائقے اور تعاقب میں اچھل کر کناروں پر آگرے اور صرف  
ایک تکہ کھانے کے چاؤ میں ترپ ترپ کر جان دے دے۔  
ہم تو پردیسی لوگ تھے۔ جو کے بورہ ہے تھے پر عالی ہے کسی کجھت نے جھوٹ مٹ کی  
صلح بھی ماری ہو کر آایک بھونی ہوئی ہوئی کھالو۔ یقیناً یہ لوگ آواب مہمان نوازی سے آگاہ نہ  
تھے۔ بنے گدوار تھے۔

اس دران علی ایک مقامی کسان کے شال پر رک گیا جہاں وہ سب کچھ تازگی میں  
برائے فردخت تھا جو کچھ ایک کسان اپنی زمین پر اگاتا ہے اور اس کی پرداش کرتا ہے۔  
”سلجوق یار۔ ٹیمار۔“

سلجوق یوں چوکنا ہوا جیسے علی کو جنگل میں شیر نظر آ گیا ہو۔ ”ٹیمار۔؟“  
و نہایت خوش و خرم اور شاداں وہاں پہنچ گیا جہاں شیر تھا۔ میرا مطلب بے نہایت تھا۔

دروازے مقفل۔ کھڑکیوں کے شیشے ٹوٹے ہوئے اور آس پاس قد آدم گھاس۔ جس میں کاروں کے  
دو زنگ آلوڑھا نچے زمین میں دھنسے ہوئے تھے۔ اس ہوٹل کے برابر میں چلتے ہوئے درختوں کی  
گنادوٹ میں سے۔ ان کے پتوں اور شاخوں میں سے جیل جھلکتی گئی۔

یہ ایک خاصی دسچ اور شریف سی خاموش جیل تھی۔ جس کے کنارے دور تک جاتے تھے  
اور ان کناروں پر جو شجر تھے وہ بھی دور تک اس پر جھکتے چلے جاتے تھے۔

کنارے پر ایک بورڈ آؤیزاں تھا اور میں ایک لمحے کے لیے مشترکہ رہ گیا کہ اس پر  
”حسین جیل“ درج تھا۔ یا اللہ یہ ما جرا کیا ہے۔ کیا یہ ایک مسلمان جیل ہے۔ اگر حسین جیل ہے تو  
پھر یہ مستنصر حسین جیل ہے۔ پر دوسرے لمحے میں نے مرید غور کیا تو کھلا کر اس کا نام حسین نہیں۔  
بلکہ حسین ہے۔

### ”HESSIAN LAKE“

اور اس نام تسلی درج تھا کہ۔۔۔ جھلکی کے شکاریوں کو خوش آمدید کہا جاتا ہے۔  
جانے اس جھلکی میں مجھلیاں تھیں یا نہیں۔ البتہ اس کے کناروں پر خاندان اکے خاندان  
آباد تھے۔ اور ان کے فاتورہ رگ جھلکی میں کنڈیاں ڈالے شنگ راؤ تھے کہی قسم کی بھی مجھلی ہاتھ  
آنے کے انفار میں تھے۔ وہ نہیں جانتے تھے کہ اس عمر میں مجھلیاں نہیں پہنچتیں۔ اگر پھر بھی  
جا میں تو مایوس ہو کر ہاتھوں سے پھسل جاتی ہیں۔

جھلکی کنارے چھدرے درختوں کا ایک جھرمٹ تھا جن کے سائے میں ایک موچ  
میلہ سا گا تھا۔ کھانے پینے کے شال۔ پھلوں اور بزریوں کے کھوکھے۔ دستکاریاں۔ پچوں کے  
سکھلونے وغیرہ۔ کسی حد تک ایک چھانگا کامگا جہاں شہر کے باسی کچھ کھانے پینے موچ میلہ کرنے اور  
کچھ تازہ ہوا پاچانے کے لیے آ جاتے ہیں۔ رونق اس لیے بھی بہت تھی کہ وہاں جرمن نژاد امریکیوں  
کے بے شمار خاندان شیرخوار بچوں اور قریب الرگ بوڑھوں سمیت اترے ہوئے تھے اور اپنے  
جرمن ہاضم کو زبان خوراک اور ثقافت کے مظاہروں سے یاد کر رہے تھے۔ خواتین و حضرات بویریا  
اور بلیک فارسٹ کے رواتی لوک لباسوں میں بیہاں تک کہ بچوں نے بھی یہی تدبیح پیراءں  
زیب تن کر کر تھے اور یہ سب جرمن لوک رقص کرنے میں مشغول اور پر سرت تھے۔ انہوں نے  
عماری طور پر امریکہ کو چھوڑ دیا تھا اور اپنے جرمی میں چلے گئے تھے۔ بیہاں تک کہ آپس میں گفتگو

گھنے جنگلوں کے کچھ بھرا کتوبر کے اوائل کی خزان کی زردی میں کچھ پتے گرتے ہیں  
تو زمین پر جہاں کہیں وہ پتے زرد گرتے ہیں وہاں جھیلیں نمودار ہونے لگیں۔ ایسی سات جھیلیں۔  
یکے بعد دیگرے۔

یہ حقیقت کا نہیں وہم اور گمان کا ایک سفر تھا۔

ڈھلتی دوپہر میں جھیلِ ختن سے واپسی پر علی نے کہا کہ انکل اب میں آپ کو سات  
جھیلیوں کی جانب لے جا رہا ہوں۔ اور اس نے اپنی مریضی کو جس راستے پر ڈالا وہ ہمیں عجیب آبی  
خوابوں میں لے گیا۔

اور یہ آب کے خواب گھنے جنگلوں میں اپنے آپ کو پوشیدہ کیے ہوئے تھے اور یہ خواب  
کیا ہی انوکھے اور الگ شاہست و اعلیٰ تھے یہاں تک کہ ان پر تھبرا ہوا سکوت بھی کچھ اور ہی تھا۔  
ان پانیوں میں ہلکی تھی۔

اور ان پر طاری خاموشی نے اذل سے چپ کا روزہ رکھا ہوا تھا۔

کہیں گھنی گھاس ان کے پانیوں پر جھکی سرسراتی تھی۔

اور کہیں۔ ایک ایسی جھیل تھی جس کی سطح کنوں کے چڑے پتوں سے ڈھکی ہوئی تھی اور  
ان میں سے کچھ یہاں کچھ دہاں سب کہاں۔ لال دلک میں نمایاں ہوتے تھے۔  
کہیں ان کے پانیوں کو گھیرے ہوئے گھنے بھر ان میں اپنا عس دیکھتے تھے اور اپنے

آپ کو ایک آبی ششی میں دیکھ کر انہیں احساس ہوتا تھا کہ زدال کے دن آگے ہیں۔ خزان ان کی  
ماں گل میں زردی بھر رہی ہے۔

یہاں سے صرف سو ڈینہ سو کلو میٹر کے فاصلے پر نیویارک نام کا کوئی شہر ہو ہی نہیں ملتا  
تھا۔ ہم جہاں سے آئے تھے وہ ایک سراب تھا اور حقیقت یہ تھی سات جھیلیوں کی صورت میں  
ہمارے آس پاس پھیلی ہوئی۔ وہ جزیرہ جہاں نیویارک آباد ہونا تھا وہاں ابھی تک وہ ڈسچ سواداً گرنہ  
آئے تھے جنہوں نے اسے چند مکونوں موتیوں کے عوض اس کے آبائی باشندوں سے زبردستی خریدیا  
تھا اور نہ ہی انگریزوں نے اپنے قدم وہاں رکھتے تھے۔

یہ جو آس پاس تھی۔ جس میں سے ہم گزرتے تھے اسرا ریم انڈین سرز میں تھی جہاں  
ابھی تک ”تہذیب یافت“ اقوام کے سات نہیں پہنچتے۔

”یار سلوچ و یکھو کیسے کمال کے لال سرخ نہایاں ہیں اور تازہ ہیں اور نیویارک کی نسبت  
آدمی قیمت پر ہیں تو خرید لیں یار۔“

تو انہوں نے فوری طور پر نہایاں سے لبرز دنو کریاں خرید لیں اور پھر رقیہ پھل دسیزیات  
برائے فروخت کا جائزہ لیا اور پھر یکدم سلوچ پکارا ”یار علی۔ سیب۔ نیویارک سے آدمی قیمت پر  
خرید لیں یار۔“

میں نے ابھی تک درختوں کے جھنڈ کے سامنے پھیلی ختن جھیل کی نہ تفصیل بیان کی  
ہے اور نہ تو صیف کی ہے۔ اس لیے کہ یہ اگرچہ ایک نہایت وسیع اور بھلی لوک لیک تھی لیکن یہ  
شریف بہت تھی۔ اس میں کسی حد تک دل ربانی تو تھی پر دل کو جذب لینے والا آخر نہ تھا۔ یہ بے راہر اور  
مغرب الأخلاق تم کی جھیل نہ تھی جو اپنے خروں اور خود پر درگی کی دعوتوں سے آپ کو درغلانے میں  
کامیاب ہو جائے۔ کہ شرافت میں دھیما پن اور کردار تو ہوتا ہے لیکن یہ آپ کے اندر ازال سے بھر  
دیے گئے گناہ کی ہوں کی نہ تو تسلی کر سکتا ہے اور نہ اپنی جانب سمجھنے سکتا ہے۔ یعنی سمجھنے ہے مجھے کفر۔  
صرف کفر میں کشش ہوتی ہے۔

مہاراجہ رنجیت سنگھ نے کہا تھا۔ ”نہ لنجھے دھیمے اور صدھائے ہوئے گھوڑے پسند ہیں  
اور نہ عورتیں۔“

یہ ایک دھیمی اور صدھائی ہوئی جھیل تھی۔ جس میں اگر مچھلیاں حصیں تو وہ بھی یقیناً آسانی  
سے شکار ہو جانے والی نہیں نہایت پرہیزگار اور شریف ہیں جیسے۔ ہاتھ آنے والی نہیں۔

سات آسمان۔

سات نمر۔

آگ کے گرد سات پھیرے۔ سات دن۔ کعبہ کے سات طواف۔ سی میں سات بار  
آن جانا اور۔

سات جھیلیں۔

اور اگر سات آسمان اپنی نیلا ہست اور چیلے پن کو سات نہروں میں اٹھیں ریس تو ان  
کے ملاپ سے سات جھیلیں نمودار ہو جائیں۔

جگہ کلام کرتا۔

اگر آج ہم امریکہ کے آبائی باشندوں کو انذین کہتے ہیں تو یہ حماقت کو محسس ایسے یقوف سے سرزد ہوئی تھی جو اپنے تینیں ہندوستان دریافت کرنے کی غرض سے گھر سے نکلا تھا اور بھکلتا ہوا ادھر آنکھا تھا اور یہاں کے رہنے والوں کو انذین کجھ بیٹھا تھا۔  
تو یہ وہ امریکہ تھا... جو کہ تھا۔

وہ امریکہ نہ تھا جو حضرت انسان نے... بلکہ گورے انسان نے ایک قدرتی کائنات کو ملیا میٹ کر کے اس میں نے والے لوگوں کو لاکھوں لوگوں کو بلاک کر کے اس کے سینے پر تعمیر کیا تھا۔ صرف زر و شیطان کے حصول کی خاطر... ہونا کی اور لالج کی خاطر۔

ہم اس امریکہ میں چلے جا رہے تھے جو کہ تھا۔ اور دور سے ایک درمیانی عمر کی خاتون جو گزر اور جین میں ہاتھ میں ایک نقشہ تھا۔ کہ پر سامان کا تھیلا بوجھ کیے خرماں خرماں چلی آ رہی تھی۔ وہ بھی نئے امریکہ سے بیزار۔ اس کی گھنٹن سے بیزار۔ اس پر اسے امریکہ کی ساتھیوں کے کناروں پر پیدل چلے کے لیے چلی آئی تھی۔  
یکے بعد دیگر سے ساتھیوں۔

مجھے یہ خیال کر گئے جنگلوں میں سے یکدم ایک انذین گھڑ سوار نمودار ہو سکتا ہے۔ تو یہی خیال مجھے کیزیں میں نیا گرا آبشار کے سامنے میں بھی آیا تھا کہ جب میرا چہرہ اس کی پھوار میں بھکلتا تھا اور میری پکلوں پر اس کے پانیوں کی بوندیں ذرا شہرتی تھیں اور پھر میرے رخساروں پر گر کر میرے بدن پر بننے لگتی تھیں اور ان آبشار پانیوں کے دھارے ایک سیالاب کی صورت ایک میرب گونج کے ساتھ گرتے جاتے تھے اور میں خوش بخت بھی محسوس کرتا تھا اور مجھ میں ڈر بھی تھا۔ اور میرے آس پاس تہذیب کے جدید ترین مظاہر کی صورت میں شاندار بلند ہوئی۔ عمارتیں۔ شاہراہیں اور پارک سر اٹھاتے تھے اور یہ سب کے سب نیا گرا آبشار کے گرد ازال سے بھوکے گدھوں کی مانند بیٹھتے تھے اور اس آبشار کی بوئیاں نوچ کر اپنا پیٹ بھرتے تھے۔ جو کچھ اس نے تخلیق کیا تھا۔ ایک بے مثال آپی معبد کی صورت میں۔ اسے کیسے سرمایہ دار انہ نظام نے اپنے گھیرے میں لے کر بے وقت کر دیا تھا۔ اور یہ گدھا یہ نہیں ہیں جو صرف مغرب میں ہی پائے جاتے ہیں بلکہ یہ تو خانہ کعبہ کے گرد بھی بر اجتنان ہیں۔ اسے گھیرے ہوئے ہیں۔ مسجد نبوی اور

یہ وہ امریکہ تھا۔ جو کہ تھا۔

ٹرینک نہ ہونے کے برابر تھی۔

محسوں ہوتا تھا کہ یہ ایک ایسا کنوارا۔ ان چھوا جہاں ہے جس میں علی کی مریضہ بیکلی بار داخل ہوئی ہے۔

اور ایسا ہو سکتا تھا۔ کیا معلوم کسی گھنے جنگل کی اوٹ سے یکدم ایک گھڑ سوار نمودار ہو جائے۔ ایک شاندار شاہست کا مشکلی گھوڑے پر سوار اپنی آبائی شفافت اور شرافت اور دریادی کا امینہ ہزاروں برسوں سے اسی سرزین میں سانس لینے والا۔ ایک ریڈ انڈین گھڑ سوار یکدم نمودار ہو جائے۔ اور وہ قدرے حیرت زدہ ہو جائے کہ یہ کون لوگ ہیں جو میری دھرتی میں داخل ہو گئے ہیں اور ایک عجوب شے پر سوار ہیں جو میرے گھوڑے سے بھی رفتار میں تیز ہے۔ یہ شے ہے کیا۔ اور اس کے باوجود کہ ہم اس کے آبائی گھر میں بلا اجازت گھس آئے تھے وہ ہمیں اپنے "ٹاماہاک" کا شانہ نہیں بناتا۔ ہم پر تیر نہیں چلاتا بلکہ ہمیں مہمانوں کے طور پر خوش آمدید کہتا ہے۔

اور ہم کچھ شرمندہ سے محسوس کرتے اس سے پوچھتے ہیں کہ کیا تم انذین ہو؟۔

اور وہ ذرا حیرت میں آ کر اپنے گھوڑے کی پشت کو تھپک کر مسکراتا ہے اور کہتا ہے کہ۔ نہیں۔ میں تو انذین نہیں ہوں۔ جنگل سے تم لگتے ہو۔ انذین تو تم ہو۔ میری کوئی قومیت نہیں ہے کہ قومیت تو ان لوگوں کی ہوتی ہے جو ایک خطے ایک عقیدے کی قید میں ہوں۔ میں ایک ملک کا نہیں ایک کائنات کا بابی ہوں۔ تقابل یقین گھائشوں۔ بلند چنانوں۔ پیاس کے صراحت کا۔ برف زاروں کا۔ آبشاروں۔ جنگلوں۔ جھیلوں کی کائنات کا۔ جب سے یہ جو دیں آئے ہیں تب سے ان کا بابی ہوں۔ صرف میں نہیں اس کائنات میں جو پرندے اور شجر ہیں۔ جانور اور دریا ہیں، ہم سب ایک اکائی میں یہاں زندگی سر کرتے چلے آئے ہیں۔ ہم جب سے ہیں ہم نے آج تک کوئی ایک درخت بے وجہ نہیں کاٹا۔ کسی ایک پرندے یا جانور کو بلا ضرورت بلاک نہیں کیا کہ یہ سب ہمارے تر جی عزیز ہیں۔ شجر تو ہمارے بڑے بڑے ہیں۔ جانور ہمارے بھائی ہیں اور ندیاں ہماری مائیں ہیں۔ کیا کوئی شخص اپنے بزرگوں بھائیوں اور ماوں کو قتل کر سکتا ہے؟۔ چنانچہ یہ کائنات جب سے تخلیق کی گئی تب سے جوں کی توں ہے۔ انذین تو تم ہو۔

اگر ایک ایسا گھڑ سوار گھنے جنگلوں میں سے نمودار ہو کر ہم سے ہم کلام ہوتا تو یہی

اس دیرانے میں ایک شیر کی مانند حاڑتا ہے۔ بلکہ یہ تو سینکڑوں شیر میں جو گرج رہے ہیں۔ اور پھر وہ یکدم گھنے جنگل کی نیم تار کی میں سے باہر دشی میں محلی فضائیں آیا ہو گا تو سامنے۔ یہ آثار ہے جو اقت تاثیں پانیوں کی سفیدی کی ایک کائنات ہے جو گرتی چلی جاتی ہے۔ اور اس میں سے جنم لینے والی آبی وحدت اس کے بدن کے گئے بو سے لینے لگتی ہے تو اس آوارہ گرد پر کیا گزری ہو گی۔ اس نے کیا محسوں کیا ہو گا۔ مجھے کامل یقین ہے کہ وہ اپنے گھوڑے سے اتر کر اس سفید آبی مجرے کے سامنے بجدا رہیز ہو گیا ہو گا کہ۔ یہی خدالے ہے۔

تو بخنسے یہاں بھی۔ اس خواباں کی میں یہی خیال آیا کہ اگر میں بھی اپنے قبیلے سے جدا ایک آوارہ گرد ہوتا۔ اور یونہی تھا بھکتا۔ ان زمانوں میں جب چند کوں کے فاصلے پر نیویارک نام کا شہر نہ تھا۔ وہی پرانی آبائی دنیا اپنی اصلی حالت میں موجود ہوتی اور میں اپنی کمر پر اپنا کل اٹا شبو جھ کیے بیدل چلتا کسی گھنے جنگل۔ یہی جنگل جو میرے آس پاس دور تک گھنے ہو رہے تھے ان میں سے یکدم باہر آتا اور اپنے سامنے ان آن چھوٹی گھیلوں کی ایک مالا دیکھتا تو میرا در ہول کیا ہوتا۔ اپنے آپ میں گم شانتی اور اسکن اور جین کے پانیوں میں مہربی ہوئی مسلسل سات گھیلوں۔ میں تھا ان پر ظاہر ہوتا اور وہ مجھ پر مشکش ہوتیں تو مجھ پر کیا گزرتی۔ میں بھی بجدا رہیز ہو جاتا۔ اپنے رب کا ٹھکر ادا کرنے کے لیے۔

مجھ کل وطن واپس لوٹ جانا تھا۔

بلوچ کے فلیٹ میں براؤڈے سٹریٹ کی دویں منزل پر واقع اس کے فلیٹ کے چوبی بڑش پر میرا سامان بندھا پڑا تھا۔

میرا کچھ سامان تمہارے پاس پڑا ہے۔

اگرچہ مجھ پر قومیت۔ پاپورٹ اور دیزا کی پابندیاں عائد تھیں لیکن یہ پابندیاں لگانے والے نہیں جانتے تھے کہ دراصل میں تو اسی دنیا کا باشندہ ہوں۔ ازوں سے یہی رہتا آیا ہوں۔

ہر گھیل جو علی کی آہستہ درمیزہ بیز کی کھڑکی میں سے نمودار ہوتی اس کے پانیوں پر کسی کیسی انوکھی شکلیں اور تصویریں نظر آتی تھیں۔ اور وہ جو آخی جھیل تھی۔

میرے بابا کے بزرگنبد پر بھی المدے ہوئے ہیں۔ درجنوں منزلوں کے فائیٹ شاہر، ہٹلوں کی صورت میں۔ میرے نبی گی مسجد اور ان کی آرام گاہ کو بھی گھیرے ہوئے زرد شیطان کی پوجا کرتے ہیں۔ یہ نیا گرا آبشار انسان پر نہیں۔ انسان اس پر حادی ہو گیا ہے اور اسے ایک سدھائے ہوئے بندر کی مانند اپنے اشاروں پر نچاتا ہے۔ چنانوں میں سر نکیں کھو دکر اس آبشار کی دھار کے پیچے چلا جاتا ہے۔ اس کے قدموں میں پلیٹ فارم تعمیر کر کے اس کے قدرتی مخلک کا ستیا اس کرتا ہے۔ بھی اس کا رخ بدل دیتا ہے اور بھی پانیوں کے اخراج کو اپنی مرضی کے مطابق کم دیش کر لیتا ہے۔

نیا گرا کے آس پاس جو گھنے جنگل تھے وہاں ایک بیوہہ سیاحتی شہر تعمیر کر کے اسے گھیرے میں لے کر اسے ایک شوکیں میں بند کر دیتا ہے جیسے ایک ڈلفن یا شارک مچھلی کو ششے کے تالاب میں قید کر دیا جائے۔ یہ انسان دویں منزل پر واقع ایک قمارخانے میں جو اکھیتا ہے اور اس کے سامنے جوشیشی کھڑکی ہے اس میں سے نظر آتے نیا گرا کو بھی اس ایک نظر دیکھتا ہے اور داؤ کی رقم بڑھا دیتا ہے۔ وہ ایک بلند و بالا ہوٹل میں اپنے بیٹر روم کا پر وہ واکرتا ہے۔ کھڑکی میں نیا گرا کو دیکھ کر واہ کرتا ہے اور پھر اپنی عورت کے پہلو میں جایتا ہے اور کہتا ہے ڈار لگک ہم نے کتنا اچھا کیا جو نیا گرا میں آگئے۔ صحیح اٹھ کرم بھی اسے ایک نظر دیکھ لینا۔

تب جب میں نیا گرا میں تھا اور دنیا کے اس عظیم آبشار کو عمرانوں اور شاہراہوں اور ہوس کے مظاہروں میں قید کیجئے کر دکھی ہوا تھا۔ مجھے ایک خیال آیا تھا۔ جب یہ دنیا ان دیکھی اور ان چھوٹی تھی اور اس کی کنواری زمین پر ابھی سفید اقوام کے قدم نہیں پڑے تھے۔ تب اس آبشار کا منظر اور اڑ کیا ہوتا ہو گا۔ اور میں نے قیاس کیا کہ اس دنیا کا کوئی قدیم یا باشندہ۔ جسے انہیں کہنا ایک مجبوری ہے۔ کوئی ایک تھا انہیں۔ کوئی آوارہ گرد۔ چین سے نہ بیٹھنے والا اپنے قبیلے سے جدا۔ اپنے جانور پر سوار شوہق آوارگی سے مجبور۔ اجنبی مقاموں اور وادیوں اور گھائیوں میں راتیں بر کرنے والا۔ مسلسل سفر میں رہنے والا جب کسی ایک سوریا دوپہر یا ڈھلتی شام میں کسی آبائی اور گھنے اتنے کستاریک جنگل میں چلا جا رہا ہو گا تو اس کے کانوں میں سرسراتی ہوا۔ پرندوں کی کوک اور گھوڑے کے کھلے منہ سے رہا۔ مدد ہائپنے کی تھکا دشت کے علاوہ اس کے کانوں میں ایک عجیب نا آشنا دل میں ڈر بھر دینے والی گونج اتری ہو گی اور وہ ٹھنک گیا ہو گا کہ یہ کیا ہے۔ کیسا شور ہے۔ یہ کیا ہے جو

چہاں ہم کچھ دیکھ بھرے۔

جس کی آئینہ سطح پر ایک سرخ رنگ کا گیو۔ ایک ہلکی کشتی تیرتی تھی اور اس میں جو سوار پتھر چلاتے تھے ان کے لبادے نیلے رنگ کے تھے۔ شاید سفید رنگ کے ہوں پرانے پر جھیل کے پانی دکھنے لگتے ہوتے تھے تو وہ دکھنے نیلے تھے اور جھیل کے پار کچھ شجرابھی تک خزاں کی زرد ہم آنکھی سے بے خبر سربرز تھے اور جن پر اس کا غلبہ ہو چکا تھا وہ زرد ہوتے تھے گراتے تھے اور وہ پتھے جھیل کے پانیوں پر زرد آنسوؤں کی مانند پٹپٹ گرتے تھے۔ سرخ کیوان بہتے ہوئے زرد آنسوؤں کو رُلاتا ان میں تیرتا جاتا تھا۔

تو اس آخری جھیل پر میری نظروں کے سامنے ایک پرندہ اترتا۔ پانی میں چونچ ڈبو کر بلند ہو گیا۔ اور چہاں اس نے چونچ ڈبو کی تھی وہاں ایک یہنرو جود میں آ کر پھیلا اور ہولے ہولے کناروں تک چلا آیا۔ میرے قدموں تک آ گیا اور اس کی لمبی سی میرے پاؤں کے گرد لپٹنے لگیں۔ مجھے اپنی گردابی گرفت میں قید کرنے لگیں۔ کہ مت جاؤ۔ تم بیہاں کے باشندے ہو۔ مت جاؤ۔

وہ پرندہ جب پانیوں میں چونچ ڈبو کر نہایا میں بلند ہوا تو ایسے جیسے کل جھکھلے پہرپی آئی اے کے طیارے نے جے ایف کے ایک پورٹ نیویارک سے بلند ہونا تھا۔ اور وہ جو پرندہ تھا جب بلند ہونا تھا تو اس کے پروں تلے نیویارک کا میں ایٹھن جزیرہ ہونا تھا۔ براؤ دے سڑیت پر وہ فلیٹ ہونا تھا جس میں اپنے والد صاحب کی رخصتی پر ایک پر مال بیٹے سلوق نے ہونا تھا۔ بہت کچھ پیچھے رہ جانا تھا۔ عینی کا گھر بھی اور وہ تمن کو جھیل بھی۔ اور پھر اس پرندے کے پروں تلے براؤ قیانوں کی نیلاں نیں بے کراں اور بے انت ہوئی تھیں۔ یورپ ہونا تھا۔ اور پھر گھر ہونا تھا۔

سات جھیلوں میں سے ایک جھیل پر میری نظروں کے سامنے جو ایک پرندہ اتر اتھا اور پانیوں میں چونچ ڈبو کر بلند ہو گیا تھا۔ وہ مجھے اپنے گھر۔ اپنے پاکستان لے گیا۔

